
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 53 (1973-1974)

Heft: 12

Artikel: Politisches Engagement

Autor: Halle, Louis J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162889

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162889
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Louis J. Halle

Politisches Engagement

Unter diesem Titel stellt sich die Frage, ob in der gegenwärtigen Lage
Studierende im besonderen und InteUektuelle im allgemeinen der ÖffentUchkeit
gegenüber die Pflicht haben, ihre traditionelle Ungebundenheit aufzugeben,
um im politischen Konflikt eine aktive Rolle zu übernehmen.

In den dreissiger Jahren wurde denjenigen, die eher zum Nachdenken
und Beobachten als zu aktivem Eingreifen neigten, von den damaligen
militanten InteUektueUen gesagt, dass sie der Öffentlichkeit gegenüber die
Pflicht hätten, den Kampf gegen den Faschismus zu unterstützen. Nach der
Erfindung der Atombombe kamen die Physiker gemeinsam zur Ansicht,
dass ihnen, nachdem sie dieses Monstrum erzeugt hätten, nun die moralische

Pflicht zufiele, aus ihrem Elfenbeinturm herauszukommen, um sich
mit den politischen Konsequenzen zu befassen. Und in der Gegenwart
haben Vertreter der literarischen Welt wie Jean-Paul Sartre zum totalen
politischen Engagement aufgerufen.

Wenn Menschen wie Sartre die Intellektuellen zum politischen Engagement

auffordern wollen, so ist es ihnen voraussichtlich nicht gleichgültig,
auf welcher Seite sie sich in einer Auseinandersetzung engagieren. Man
kann sich kaum vorstellen, dass sie ein Engagement für die Wiedereinführung

der Negersklaverei gutheissen würden. Es ist sicher selbstverständlich,

dass sich die Intellektuellen in der ErfüUung ihrer Verpflichtung zum
Engagement in irgendeiner Auseinandersetzung auf die Seite des Rechts
und nicht auf die Seite des Unrechts steUen würden. Dies beruht jedoch
wiederum auf zwei unausgesprochenen Voraussetzungen, nämlich erstens,
dass es bei den grossen politischen Auseinandersetzungen um Recht gegen
Unrecht geht, und zweitens, dass die InteUektueUen, von welchen ja
angenommen wird, dass sie das fortschrittliche Denken repräsentieren, sagen
können, was Gut und Böse beziehungsweise Recht und Unrecht ist. Ich bin
der Ansicht, dass keine dieser Annahmen ungeprüft bleiben soll.

Wer ist politisch «gut», wer «böse»?

Die uns aüen gemeinsame menschliche Tendenz, poUtische Auseinandersetzungen

in VorsteUungen von Gut und Böse zu sehen, widerspiegelt meiner
Meinung nach eher unsere Geisteshaltung als die eigentliche Wirklichkeit.



840 POLITISCHES ENGAGEMENT

Von frühester Kindheit an hören wir die Geschichten von den guten und
den bösen Völkern, so dass wir uns bei jeder poUtischen Auseinandersetzung

automatisch fragen, welche Seite das Gute vertritt (das heisst,
welches die Seite ist, wo sich die guten Menschen wie wir befinden) und welche
Seite das Böse repräsentiert. Indem wir dieses einfache Muster moralischer
Polarität auf eine Scheinrealität anwenden, befriedigen wir zwei in uns
liegende psychologische Bedürfnisse. Das eine besteht darin, uns vor aller
Welt mit dem Guten zu identifizieren, und das andere, uns die geistige
Anstrengung zu ersparen, eine so komplizierte und vielschichtige Reahtät zu
erfassen, um deren Verständnis sich selbst die besten und informiertesten
Geister vergeblich bemühen. Mit diesem letzteren Bedürfnis ist auch der
Trost verbunden, dass wir die Frustrationen, die das Leben mit sich bringt,
dem Treiben böser Menschen zuschreiben können. Man müsste dann nur
diese bösen Menschen loswerden, und alles würde sich zum Guten wenden.
(Dies war die Grundlage des Hexenglaubens. Ebenso beruhten Völkermorde
wie die durch Hitler unternommene Kampagne zur Vernichtung der Juden
auf solchen Vorstellungen.)

Ich werde mich hier mit den praktischen Folgen der menschlichen
Tendenz befassen, Auseinandersetzungen in einfachen polaren Vorstellungen zu
erleben. Die Äusserungen dieser Tendenz sind jedoch in Art und Ausmass
verschieden. In einer Atmosphäre der Mässigung ist es nicht nur mögüch,
sondern auch üblich, zwischen Gut und Böse auf eine Art und Weise zu
unterscheiden, dass diese Unterscheidung nicht mit derjenigen zwischen
Tugend und Verworfenheit gleichgesetzt werden kann. Man könnte zum
Beispiel aus rein pragmatischen Gründen gegen die Erhöhung der Posttaxen
sein. In diesem Fall würde man aber diejenigen, die anderer Ansicht sind,
zwar als irregeleitet, nicht aber als böse ansehen. Wiederum könnte man
aus rein ethischen Gründen gegen die Entwicklung neuer Waffen sein, trotzdem

aber Verständnis für diejenigen haben, die diese Entwicklung
befürworten, da sie zwar irregeleitet, nicht aber böse sind. In beiden Fällen würde
man versuchen, seine Gegner davon zu überzeugen, dass sie sich irren, man
würde aber exemplarische Strafen wie Gefängnis bei Brot und Wasser oder
Hinrichtung durch ein Erschiessungskommando nicht für gerechtfertigt
halten.

Das andere Extrem dieser gemässigten Haltung besteht darin, dass man
solche Auseinandersetzungen einfach als Konfrontation zwischen Gut und
Böse und die gegeneinander Kämpfenden als die Tugendhaften auf der
einen Seite und die Verworfenen auf der andern Seite betrachtet. Man
verfällt sozusagen der manichäischen Täuschung, welche die Welt als Kampffeld

auffasst, auf welchem sich zwei Arten, Gott und den Satan verkörpernd,

gegenseitig bekämpfen und um die Herrschaft ringen.



POLITISCHES ENGAGEMENT 841

Obwohl wir im aUgemeinen erkennen, dass «Gut und Böse» nicht unbedingt

das gleiche ist wie «Recht und Unrecht», und obwohl diejenigen,
welche mit dem sogenannten Bösen identifiziert werden, eher als
fehlgeleitet denn als böse betrachtet werden, so sind wir doch alle versucht -
besonders wenn poUtische Leidenschaften hochkommen -, moralische
Positionen einzunehmen, von welchen aus wir die politische Szene als Kampfplatz

zwischen Gut und Böse betrachten.

Mich interessieren wie gesagt die praktischen Folgen der verschiedenen

Haltungen. Die Überzeugung, dass gleich ehrenhafte Menschen unterschied-
Uche Auffassungen haben können, oder dass jedermann sich irren kann,
führt einen dazu, dass man es vorzieht, Differenzen durch Gespräche zu
beheben, die unter Wahrung gegenseitiger Achtung und gemäss den Regeln
der Fairness geführt werden. Dabei ist das Tolerieren der andern Meinung
eine wesentliche Voraussetzung. Wo jedoch der menschliche Geist vom mani-
chäischen Wahn befaUen ist, besteht die Tendenz, Konflikte als unlösbar zu
betrachten, es sei denn, es gelinge der totale Sieg über die Bösen und ihr
endgültiges Verschwinden von der Erdoberfläche. (Die Lehre von der
bedingungslosen Kapitulation im Zweiten Weltkrieg beruhte auf der mani-
chäischen Vorstellung, dass die Deutschen, Italiener und Japaner von Natur
aus Aggressoren und wir und unsere Alliierten friedliebende Völker wären.)
Unter diesen Umständen ist Tolerierung des Übels oder Sanftmut dem
Bösen gegenüber keine Tugend. Auch der Kompromiss nicht: die Polizei
verhandelt nicht mit den Räubern. Mit den Kohorten des Satans lässt sich

nur durch absolute Intoleranz umgehen.

In der langen Geschichte der Zivüisation hatte die Intoleranz im Bündnis
mit dem Manichäismus im aUgemeinen die Vorherrschaft. In der westlichen
Kultur des 17. Jahrhunderts verstärkte sich jedoch die Tendenz zur Toleranz

als einer Tugend. Sie war bei uns am Anfang dieses Jahrhunderts
im Aufkommen, als die Intoleranz und ihr Gegenstück, der Fanatismus,
als Fehlhaltungen betrachtet wurden, die es zu überwinden galt. Heute aber

stagniert die Toleranz. Das heisst allerdings nicht, dass diejenigen unter
uns, welche sich in manichäischen Begriffen äussern, die Wörter «Intoleranz»
oder «Fanatismus» auf ihre Banner schreiben. Das Wort, das sie auf ihre
Banner schreiben, lautet «Engagement». Bin ich unfair?

Im wörtlichen Sinne kann man sich für eine Sache engagieren (zum
Beispiel für die Erhöhung der Posttaxen), ohne jedoch sein Engagement in
Ausdrücken der Intoleranz, die bis zum Fanatismus reichen, kundzutun.
Auch hier kommt es auf das Mass an. Die meisten Wissenschaftler, die
sich 1945 für eine Lösung des durch die Atombombe gestellten poUtischen
Problems einsetzten, liessen sich nicht zu Feldzügen des Hasses und der



842 POLITISCHES ENGAGEMENT

Gewalt hinreissen, welche den ExtremfaU des Fanatismus darsteUen. Ich bin
nicht einmal ganz sicher, ob Sartre, wenn ihm sein Programm gelänge,
jene zur Guillotine führen würde, die er für die bösen Führer des bürgerlichen

Establishments hält - obwohl ich aUerdings gar nicht sicher bin, ob
er es nicht doch täte. Vielleicht würden die Polemiker, welche in den letzten
Jahren in der «New York Review of Books» gegen die Regierungsverantwortlichen

eine solch heftige Sprache führten, doch vage Gewissensbisse

verspüren, ehe sie den Präsidenten der Vereinigten Staaten ins Gefängnis
steckten. Wenn ich also sage, dass «Engagement» der geläufige Euphemismus

für Intoleranz ist, dann meine ich damit nur, dass das Engagement
eben diese Tendenz hat, jedenfaUs im Gebrauch, den die Militanten, die es

zur Doktrin erhoben haben, davon machen.

Zum Beispiel: Kalter Krieg

Beim Hinweis auf das Aufkommen der Toleranz im 17. Jahrhundert und
auf ihren scheinbaren Niedergang in unseren Tagen sprach ich in Begriffen
der langfristigen geschichtlichen Entwicklung. Bei näherer Betrachtung können

wir ein kurzfristiges An- und Abschwellen beobachten. Da die persönliche

Erfahrung immer die eindrücklichste ist, gestatte ich mir, aufgrund
einer solch persönlichen Erfahrung jene Ebbe und Flut der Intoleranz
darzulegen.

Seit dem Jahre 1950 begann die amerikanische Gesellschaft von einer mit
McCarthyismus bezeichneten Welle manichäischen Fanatismus überflutet zu
werden. In der Mythologie des McCarthyismus gab es eine dämonische Art
von Menschen, deren Mitglieder so verkleidet waren, dass sie wie gewöhnliche

Menschen aussahen, die sich aber nur unter unsere GeseUschaft mischten,

um deren Umsturz zu planen: Diese Spezies bestünde, so glaubten sie,

aus Krypto-Kommunisten und steUte eine Verschwörung mit Hauptquartier
in Moskau dar, welche bezweckt, unser bisheriges Menschengeschlecht
auszurotten und ihr eigenes Reich auf der Erde zu errichten. In dieser Mythologie

wurde der Kalte Krieg als unlösbarer Konflikt zwischen diesen zwei
Arten von Menschen betrachtet. Bis 1964 war die Welle dieses Sonderfalles

von Fanatismus längst wieder abgeebbt, aber die Gewohnheit hat sich

erhalten, den Kalten Krieg als Kampf zwischen Engeln und Dämonen zu
betrachten.

In jener Zeit begann ich eine Geschichte des Kalten Krieges zu schreiben,

worin ich diesen nicht als einen Kampf zwischen zwei Arten
darstellte, sondern als das Produkt eines tragischen Dilemmas zwischen gleich-



POLITISCHES ENGAGEMENT 843

artigen menschlichen Wesen, die auf beiden Seiten in Handlungen
verstrickt wurden, aus denen sie sich nicht wieder herauslösen konnten.
Während ich diese Geschichte schrieb, erwartete ich, dass ich bei ihrer
Veröffentlichung von den antikommunistischen Fanatikern wegen meiner
angeblichen «Weichheit» den Kommunisten gegenüber angegriffen würde, da
ich sie als menschliche Wesen wie wir betrachtete. Bis zum Zeitpunkt
der Veröffentlichung im Jahre 1967 waren die Spannungen des Kalten Krieges
jedoch so stark zurückgegangen und die Reaktion auf den Fanatismus des

Kalten Krieges so weit gediehen, dass der objektive Standpunkt, den das
Buch repräsentierte, auf eine glückliche Art mit dem koinzidierte, was
damals für die Meinungsführer eine akzeptable Ansicht war. Jene, welche
immer noch dem Fanatismus der vorhergehenden Jahre verhaftet waren,
schwiegen, und ich erinnere mich an gar keine Angriffe auf das Buch.

Zu jener Zeit betrat jedoch eine Generation die Szenerie der
Erwachsenenwelt, welche zu jung war, um sich an die Ursprünge des Kalten Krieges
zu erinnern. Das Schema des internationalen Konflikts, welches sich den
Gemütern einprägte, war dasjenige des Vietnamkrieges, in welchem die Amerikaner

die RoUe der bösen Buben spielten. Sie waren die Imperiaüsten, die
versuchten, die Vietnamesen zu unterjochen, um ihr eigenes brutales Schwert
über der Erde auszubreiten. Den Angehörigen dieser Generation, welche
dieses neue manichäische Schema auf eine Vergangenheit projizierten, die sie

nicht selbst miterlebt hatten, schien es plausibel, dass es die amerikanische
Brutalität und der amerikanische Imperialismus waren, welche den
Grundcharakter zumindest der amerikanischen führenden Schicht kennzeichnen,
die den Kalten Krieg herbeigeführt hatten. Amerikanische Historiker, welche
diesen neuen Manichäismus als die Umkehrung des alten verkörperten,
erzählten nun, wie am Ende des Zweiten Weltkrieges die Truman-Admini-
stration, im Besitz der Atombombe und folglich in der Lage, die Russen
einzuschüchtern, die Eroberung des osteuropäischen Marktes für das
amerikanische Geschäft geplant hätten. Stalin, der sich nicht habe einschüchtern
lassen, habe sich gegen die versuchte Eroberung Osteuropas zur Wehr
gesetzt, und so sei der Kalte Krieg entstanden.

Der erwartete Angriff auf mein Buch durch die alte Generation von
Manichäern blieb aus, und ich erinnere mich auch nicht an irgend einen
besonderen Angriff von seiten der jungen Generation. Was mir in Erinnerung

geblieben ist, spielte sich bei einer Begegnung in London ab, wo ich
Gelegenheit hatte, über den Ursprung des Kalten Krieges zu diskutieren.
Mehrere amerikanische Studenten, empört darüber, dass ich mich geweigert
hatte, den Tadel in unmissverständlichen Ausdrücken nur auf einer Seite
anzubringen, kamen zum Schluss, dass ich selbst zu den Verworfenen gehören
müsste.



844 POLITISCHES ENGAGEMENT

Da es zum Thema dieses Aufsatzes gehört, möchte ich sagen, dass
in einem menschlichen Konflikt eine a priori erfolgte Identifikation der
einen Seite als mit den nur guten und der anderen als mit den nur bösen
Menschen durch die direkt erlebte Erfahrung kaum bestätigt wird. Jemandem,

der den Ursprung und die frühe Phase des Kalten Krieges in Washington

erlebt hat und in jener Zeit persönlich mindestens einige der
Hauptakteure der amerikanischen Seite kannte, kommt die VorsteUung, dass sie

den Markt Osteuropas erobern wollten, geradezu lächerhch vor. Auch dass
eine solche Idee Staatssekretär MarshaU, Dean Acheson oder George Kennan
hätte in den Sinn kommen können, ist ebenfalls unvorstellbar. Der wahre
Historiker muss die Akteure der Geschichte als menschUche Wesen beurteilen

und darf sie nicht als monströse Abstraktionen einer auf der Mythologie

des Manichäismus gründenden Ideologie darstellen.
Ich habe von dieser Erfahrung berichtet, weil sie die kurzfristige Ebbe und

Flut des Fanatismus illustriert. Dieser Fanatismus hat mit der Intoleranz
zu tun, welcher ich einen - wenn auch nur teilweisen - Bezug zur Doktrin
des Engagements zuschreibe.

Wissenschaftler und Politik

Nachdem ich das Engagement mit der Intoleranz gleichgesetzt und auf die

praktischen Auswirkungen der letzteren hingewiesen habe, möchte ich nun
auf zwei unausgesprochene Bedingungen zu sprechen kommen, aufweichen
die Doktrin des Engagements beruht, nämlich, dass die grossen politischen

Auseinandersetzungen solche von Gut und Böse sind und dass die
Intellektuellen über ein aufgeklärtes Wissen verfügen, das sie befähigt, das
eine vom andern zu unterscheiden. Zuerst möchte ich die beiden
Voraussetzungen anhand spezifischer Beispiele untersuchen.

Als erstes Beispiel nehme ich den Aufruf, den Kampf gegen den Faschismus

der dreissiger Jahre aufzunehmen. In meiner Vorstellung gab es damals
und gibt es heute keinen Zweifel, dass der Faschismus, besonders in der
von Hitler verkörperten extremen Form, ein Übel war, das vernichtet werden
müsste, wenn die Errungenschaften der Kultur und die auf der Menschenwürde

gründenden Hoffnungen überleben soUten. Dessenungeachtet fand ich
mich im New York der dreissiger Jahre intellektuell isoUert, weil ich mich
der Ansicht der Intellektuellen nicht anschliessen konnte (und zwar der
überwiegenden Mehrheit von ihnen, der man eine rechte Gesinnung
zuschrieb), dass die Opposition gegen den Faschismus gleichzeitig die
Unterstützung des von Stalin repräsentierten Kommunismus beinhalte. In der
manichäischen Vorstellungswelt bedeutete das Ja zum Kommunismus als



POLITISCHES ENGAGEMENT 845

dem polaren Gegensatz zum Faschismus die Verkörperung höchster Tugend.
StaUn war der Erlöser. Zusammen mit Abraham Lincoln war er einer der
Befreier der Menschheit.

Aufgerufen, mich im Kampf gegen den Faschismus in die Reihen der
Tugendhaften zu begeben, war meine Position: «Verflucht seid ihr beide!»
Ich sagte, dass ich auf der Seite der freiheitlichen Demokratie wäre, die im
Gegensatz sowohl zum Hitlerschen wie zum stalinistischen Totaütarismus
stünde. Hierauf lautete die Antwort der intellektuellen Wortführer, dass

mir in der polarisierten Welt keine Wahl mehr offen bleibe. Ich muss
hinzufügen, dass in den New Yorker IntellektueUenkreisen jener Zeit die
persönlichen Folgen einer Gegnerschaft gegen den Kommunismus Stalins
(was in den Augen vieler gleichbedeutend mit Kryptofaschismus war)
beinahe so schwerwiegende Folgen hatte wie für einen, der fünfunddreissig
Jahre später auf einem amerikanischen Universitäts-Campus für den
Vietnamkrieg eingetreten wäre.

Wenn die erste der beiden Annahmen, die ich mir zur Überprüfung
vorgenommen habe, richtig ist, dass nämhch die grossen politischen
Auseinandersetzungen, in welchen die Intellektuellen zur Stellungnahme aufgefordert

werden, einfache Auseinandersetzungen zwischen Gut und Böse sind,
dann wäre man sich heute darüber einig, dass die in den dreissiger Jahren
durch die Intellektuellen erfolgte Festlegung der beiden Gegenpole irrtümlich
war.

Nun möchte ich noch ein ganz andersartiges Beispiel anführen, nämlich
dasjenige der Wissenschaftler, die nach der Erfindung der Atombombe zum
Schluss kamen, sie wären nun verpflichtet, ihren wissenschaftlich geschulten
Geist auf die Lösung der politischen Probleme anzuwenden, welche durch
die Bombe entstanden waren. Sie waren schliesslich nicht nur
Wissenschaftler, sondern auch Bürger mit allen Rechten und Pflichten, die mit der
Zugehörigkeit zu unseren freiheitUchen Demokratien verbunden sind.

Einige gingen jedoch noch weiter und begründeten ihre politische Mission

damit, dass ihre Schulung in der wissenschaftUchen Methode den
politischen Lösungen, welche sie anzubieten hatten, eine Autorität verleihe, die
den Meinungen anderer nicht zukäme. So glaubten sie, über pohtische
Probleme nicht einfach als Bürger, sondern im Namen der Wissenschaft sprechen
zu können. Meiner Meinung nach war es ein besonders unter uns Amerikanern

weitverbreiteter Irrtum, die Politik als berufliche Aktivität, welche
eine besondere Schulung erfordert, gering einzuschätzen und anzunehmen,
dass die Kunst des Regierens am besten von jenen praktiziert wird,
welche einen anderen, höher geachteten Beruf erlernt haben. In den zwanziger

Jahren wurde Herbert Hoover den Wählern als ein für die Präsidentschaft

besonders geeigneter Kandidat vorgestellt, weil er ein grosser In-



846 POLITISCHES ENGAGEMENT

genieur war. Für viele Amerikaner war es ein Glaubensartikel, dass ein
erstklassiger Geschäftsmann, der weiss, was es bedeutet, den Lohnver-
pflichtungen regelmässig nachzukommen, damit auch gleichzeitig für die
Regierungsgeschäfte qualifiziert sei. Auch die Geschäftsleute haben sich im
aUgemeinen dieser Ansicht angeschlossen. Wir haben zudem das Beispiel
Piatos, dessen Überzeugung es war, dass ein Philosoph der beste König
wäre, obwohl seine eigene Erfahrung als Berater des Tyrannen von Syrakus
dies nicht bestätigte. (TocqueviUe leistete als Philosoph auch Besseres denn
als Aussenminister.) Gehört hierher nicht auch der Glaube einiger
Wissenschaftler der späten vierziger Jahre, dass Wissenschaftler besonders dazu
geeignet seien, die Probleme der Pohtik zu lösen?

Dabei ist es gerade die VorsteUung vom Problemlösen in der Politik,
welche den Hinweis gibt, wie unterschiedlich PoUtik und Wissenschaft sind.
Denn das Ziel der Beschäftigung mit den meisten grossen Problemen der
PoUtik kann nur sein, mit diesen zu leben und sie unter Kontrolle zu
halten, bis sie mit der Zeit und im Laufe der Entwicklung sich
verändert oder von selbst gelöst haben. In den seltensten FäUen kann man
sich hinsetzen und ein pohtisches Problem wie eine Aufgabe der Euklidschen
Geometrie lösen. Die von den Wissenschaftlern empfohlenen Lösungen zu
Problemen im Zusammenhang mit der Atombombe waren typischerweise
säuberhch abgegrenzte, zur sofortigen Ausführung bestimmte Vorschläge.

Ich nenne einen der grössten Wissenschaftler und humansten
Menschen, wenn ich hier Niels Bohr erwähne. Im Jahre 1944 schloss er sich
einer Kampagne an, welche forderte, dass die Vereinigten Staaten und
Grossbritannien eine universale Übereinkunft zwischen aUen Ländern der
Welt herbeiführen soUten, wonach sich diese in voUständig offene
Gesellschaften verwandeln soUten. Sie soUten zu Gesellschaften werden, die für
die gegenseitige Kontrolle offener sein sollten, als es die Vereinigten Staaten,

Grossbritannien oder irgend ein anderes souveränes Land je gewesen
waren. In einem Memorandum an Präsident FrankUn D. Roosevelt sagte
Niels Bohr, dass gemäss seinem Vorschlag «nicht nur der universeUe
Zugang zur gesamten Information über die wissenschaftlichen Entdeckungen
notwendig wäre, sondern dass jedes grössere Unternehmen im technischen
Sektor, auf industriellem und militärischem Gebiet der internationalen
KontroUe geöffnet werden sollte.» Man kann daran zweifeln, ob das
liberalste Land der Welt dazu hätte gebracht werden können, eine solche Offenheit

zu akzeptieren. Man möge sich alsdann Russland vorstellen, das während
tausend Jahren aus einer geheimen und konspirativen Gesellschaft bestanden
hatte, belagert während tausend Jahren und in einem Zustande des dauernden,

tödUchen Konflikts mit den meisten Gesellschaften der Welt, welches
sich in den vierziger Jahren in einem Kampf auf Leben und Tod sogar mit



POLITISCHES ENGAGEMENT 847

jenen befand, welche im Augenblick auf technischer Ebene seine AlUierten
waren. Man möge sich vorstellen, wie eine solche Gesellschaft sich weit
öffnen, sich in aUen Teilen nackt den Augen der übrigen Welt preisgeben,
ihre industriellen und militärischen Einrichtungen einer Kontrolle von aussen
öffnen soUte (wenn auch, wie es scheint, Bohr den Ausdruck «KontroUe»
im Sinne von «Inspektion» verwendete) - und all dies durch eine Berührung
mit dem Kommandostab StaUns Ist es nicht offensichtlich, dass der ganze
Staat, über den Stalin regierte, dessen Gründung selbst auf einer tausendjährigen

Tradition der geheimsten Verschwörung beruhte, ganz einfach dem
Chaos verfallen wäre, wenn er sich auch nur um ein geringes Mass
geöffnet hätte? Stalin war kaum der Mann, den man hätte überzeugen können,

im Dienste des freiheitlichen Idealismus politischen Selbstmord zu
begehen, was ebenso physischen Selbstmord bedeutet hätte.

Am Ende des peinlichen Interviews mit Premierminister Churchill im Mai
1944 fragte Bohr, ob er ihm über den fraglichen Vorschlag ein
Memorandum senden dürfe. ChurchiU antwortete, dass er sich immer geehrt fühlen
werde, einen Brief von einem so hervorragenden Forscher zu erhalten, dass

er jedoch hoffe, es würde sich darin nicht um Politik handeln. Churchill
wurde wegen der darin zum Ausdruck gebrachten Gesinnung denunziert.
Ich bin jedoch der Ansicht, dass er sich nur eine Taktlosigkeit hat
zuschulden kommen lassen. In einem parallel geführten Interview mit Präsident

Roosevelt liess dieser Bohr im Glauben, dass er mit seinem
Vorschlag vollständig einverstanden wäre, kam aber nie mehr darauf zurück.

Die Sofortlösung, für welche andere Wissenschaftler eintraten, war die
Einsetzung einer Weltregierung und die gleichzeitige Preisgabe der Souveränität

aller Nationen der Welt. In der Sprache der Wissenschaft informierten
sie das Laienpublikum, dass die einzige Alternative dazu die Auslöschung
der Menschheit wäre. Noch andere Wissenschaftler informierten uns, dass

die einzige Rettung aus der drohenden Vernichtung die sofortige Abschaffung

aUer Kernwaffen wäre. Ähnlich wie Bohrs Vorschlag waren diese
beiden Lösungsvorschläge politisch unmöglich, und das, was die
Wissenschaftler als die einzige Alternative darstellten, konnte keinesfalls als solche
aufgefasst werden. Heute ist es für uns einfacher zu sehen, dass realpolitisch

die Frage nicht die war, das Problem der Bombe zu lösen, sondern
vielmehr damit zu leben.

Das Beispiel der Wissenschaftler in den vierziger Jahren lässt dasjenige
der Intellektuellen der dreissiger Jahre deutUcher werden. Es macht auch
klar, dass, wenn die grossen poUtischen Auseinandersetzungen tatsächUch
solche von Gut und Böse sind, die Erleuchtung der InteUektueUen im
allgemeinen und der Studenten im besonderen nicht genügt, um zu
unterscheiden, welche Seite die richtige ist.



848 POLITISCHES ENGAGEMENT

«Condition humaine»: Von zwei Übeln das kleinere wählen

Die Frage bleibt offen, ob die grossen poUtischen Auseinandersetzungen
tatsächhch solche von Gut und Böse sind; selbst die Besten unter uns
versagen erwiesenermassen, wenn es sich darum handelt, die Unterscheidung
in konkreten Fällen vorzunehmen. Ich selbst zweifle nicht daran, dass es

Kriterien für «recht und unrecht», «moralisch und unmoralisch» gibt,
welche sich auf politisches Verhalten gültig anwenden lassen, und zwar auch
in internationalen Beziehungen. Zudem werden die Kriterien, die ich mir vor-
steUe, aUgemein akzeptiert, so dass diejenigen, die in der Regierung die
Beschlüsse fassen, sich von ihnen leiten lassen könnten. So wie die Pohtik heute
geführt wird, kommt es jedoch immer wieder vor, dass man nicht ein generell
akzeptiertes moralisches Prinzip befolgen kann, ohne dabei ein anderes zu
verletzen.

Das erste Beispiel schildert das Dilemma, dem ich ausgesetzt war, als
ich in den späten vierziger Jahren im Staatsdepartement mit der Gestaltung
unserer Beziehungen zu den lateinamerikanischen Staaten in Berührung
kam. Wir waren einer dauernden, von moralischer Entrüstung begleiteten
Beschimpfung durch die Intellektuellen ausgesetzt, welche der Ansicht waren,
es sei böse von uns, mit jenen lateinamerikanischen Régimes etwas zu
tun zu haben, welche zu einer Klasse von «Diktaturen und verwerflichen
Regierungen» gehörten. (Das Konzept war eben jenes von zweierlei
Regierungen: den guten und den schlechten, nicht von solchen, die ein
unterschiedliches Mass von Verwerflichkeit und Respektabilität aufweisen.) Unseren

Kritikern zufolge war es unsere Sache, dafür zu sorgen, dass diese

Régimes durch Regierungen auf Grundlage der repräsentativen Demokratien

ersetzt würden. Gleichzeitig wurde das Prinzip der Nichteinmischung
in die inneren Angelegenheiten so viel kleinerer und schwächerer Länder
mit gleichem moralischem Eifer aufrechterhalten. So konnten wir natürlich
keines der geltenden Prinzipien befolgen, ohne das andere zu verletzen. Wenn
beide Prinzipien gelten, dann sahen wir uns einem moralischen Dilemma
gegenübergesteüt, das wörtlich darin bestand, zwischen zwei Übeln zu
wählen.

Ein anderes Beispiel: Für den massgebhchen Teil der jüngeren Generation

der Mitte der dreissiger Jahre in Grossbritannien und Amerika war
die Vermeidung des Krieges ein moralisches Prinzip, das mit leidenschaftlicher

Überzeugung vertreten wurde. Hunderte und Tausende von Studenten
leisteten 1935 und 1936 den Oxforder Friedenseid, wonach sie niemals für
ihr Land kämpfen würden. Dieses Prinzip war jedoch unvereinbar mit
einem anderen moralischen Prinzip, gemäss welchem Hitlers expandierendes

Imperium eingedämmt werden sollte. Die Vorherrschaft des erstgenann-



POLITISCHES ENGAGEMENT 849

ten moralischen Prinzips in der VorsteUung der Jungen trug wesentlich
dazu bei, dass jene militärischen Vorbereitungen und Aktionen unterbUeben,
welche Hitler das Handwerk gelegt und ohne Blutvergiessen seinen Sturz
herbeigeführt hätten. Diese Massnahmen hätten erfolgen sollen, als er 1936
das Rheinland besetzte oder als er 1938 in Österreich einmarschierte. Der
selbstgerechte Pazifismus, welcher unter den Universitätsstudenten so
verbreitet war, trug deshalb zur Verzögerung des Kampfes gegen Hitler bei,
welcher dann nur noch mit immensem menschlichem Leiden und Blutvergiessen

und einem völligen Zusammenbruch der geseUschafthchen Strukturen

möglich war. Bis 1939 hatten die Studenten dann ihr früheres
moralisches Prinzip und den damit verbundenen Eid vergessen und wurden nun
von der moralischen Forderung erfasst, die auch von ihnen verlangte, im
Kampf gegen Hitler ihr Leben einzusetzen.

Dies sind keine Einzelfälle, wohl aber typische Beispiele. Und sie sind
insofern mehr als nur typisch, als sie das Wesen der «condition humaine»,
die Tragik des menschlichen Lebens illustrieren. Sie stellen den fundamentalen

Unterschied dar zwischen der idealen Welt unserer Vorstellung und
der bestehenden Welt, in welcher wir jene verwirklichen wollen. Ich bin zu
sagen versucht, dass alle grösseren Entschlüsse, die Regierungen zu fassen

haben, sich in Wirklichkeit nicht als Wahlmöglichkeit zwischen dem
eindeutig Guten und dem eindeutig Bösen präsentieren. Vielmehr bieten sie

sich nur als Wahl zwischen zweierlei Übeln dar, wobei bestenfalls
erwartet werden kann, dass die Wahl auf das geringere Übel fallen möge -
ein Übel aber bleibt es. Auch ist es ebenso ehrenwerten wie gewissenhaften

Männern nicht immer möglich, zu unterscheiden, auf welche der
Alternativen dieses Kriterium des geringeren Übels zutrifft.

Geschäftsleute und Atomphysiker

Ich bedaure, dass das, was ich jetzt sagen werde, möglicherweise einige
Leser verletzen wird, aber es muss trotzdem gesagt werden. Jene, welche
wir zu den Intellektuellen zählen, die MitgUeder der akademischen Vereinigungen

nicht ausgeschlossen, sind ganz besonders empfänglich für die

grossen ideologischen Abstraktionen, gemäss denen pohtische Auseinandersetzungen

immer solche von Gut und Böse sind. Obwohl wir alle gleichermassen

darunter leiden, in zwei unvereinbaren Welten zugleich zu leben,
nämlich in der idealen Welt der Vorstellung und in der Welt der WirkUchkeit,

so sind es doch die InteUektueUen, die sich hauptsächüch mit der
geistigen Welt auseinandersetzen. Mehr als die widerspenstige existierende
Welt ist die geistige für sie die eigentliche Welt. Wenn Niels Bohr einen



850 POLITISCHES ENGAGEMENT

solchen Vorschlag unterbreitete wie den, dass aüe GeseUschaften der Welt
sich weit öffnen soUten, so beweist dies, dass er mit der Wirklichkeit
weniger vertraut war als mit der logischen Welt der VorsteUung. Das hat
sich aus seinem Beruf so ergeben. Das gleiche gilt für die InteUektueUen,
für welche die existierende Welt nicht mit Wesen aus Fleisch und Blut
wie sie selbst besiedelt ist, sondern eingeteilt in Abstraktionen wie «Fried-
Uebende» und «Kommunisten», oder «Proletarier» und «Kapitalisten-Im-
periaüsten».

Ich glaube nicht, dass amerikanische Geschäftsleute weniger naiv sind
als die meisten InteUektueUen, aber sie sind es auf eine andere Art und
Weise. Auf geistig-intellektuellem Gebiet können sie von extremer Naivität
sein, und keine andere Gruppe von Menschen verfällt unter bestimmten
Umständen mehr dem Manichäismus als sie. (Es waren grösstenteils
amerikanische Geschäftsleute, die sich in hohem Mass mit dem McCarthyismus
identifizierten, als dieser auf seinem Höhepunkt war.) Aber in einer wesentlichen

Beziehung haben sie ein Verständnis, das den InteUektueUen gewöhnlich

abgeht. Sie sind es aus ihrem beruflichen Leben gewohnt, dass die meisten

Probleme der wirkUchen Welt, mit der sie zu tun haben, eher Dilemmas

sind als Auseinandersetzungen zwischen absoluten Positionen des Guten
und des Bösen. Auf diese Weise erkläre ich mir auch die Erfahrung,
die nicht nur ich gemacht habe, wie viel leichter es für einen
aussenpolitischen Beamten ist (oder einen, der seine Erfahrungen im Aussen-
ministerium gesammelt hat), die Probleme der internationalen Beziehungen
einer aus Geschäftsleuten bestehenden Zuhörerschaft vorzutragen als einem
inteUektueUen Auditorium.

Der Unterschied in der Zuhörerschaft ist für mich eine lebendige
Tatsache der Erfahrung. Wenn ich die amerikanische Verwicklung in Vietnam
Geschäftsleuten gegenüber als ein tragisches Dilemma schildere, dann kann
ich mit Sicherheit auf ihr Verständnis zählen, aber ich kann mit
ebensolcher Sicherheit damit rechnen, dass, wenn ich es in den gleichen
Ausdrücken einem Auditorium von Intellektuellen schildere, ich eine Welle
zorniger Entrüstung hervorrufe.

George Kennan schildert eine ähnUche Erfahrung in seinem Bericht über
eine Vortragsreise in den USA im Jahre 1946: «In ihrer Bereitschaft und
Fähigkeit zu verstehen, worüber ich sprach, waren die Zuhörerschaften
recht unterschiedlich. Die besten waren jene Männergruppen aus der
Geschäftswelt: skeptisch, kritisch, aber hartköpfig, nachdenklich, in der Art des

dialektischen Vorgehens geschult, welches einem ermöglicht, einem Konkurrenten

gegenüberzutreten, ohne es für nötig oder wünschenswert zu halten,
ihn zu vernichten, und deshalb fähig zu verstehen, dass der
sowjetischamerikanische Antagonismus zwar ernsthaft ist, jedoch nicht zu einem



POLITISCHES ENGAGEMENT 851

Krieg führen müsste. Die schwierigsten waren die Akademiker: nicht
dass sie feindüch gewesen wären, aber einfach unvorbereitet und
durcheinandergebracht von dem, was ich sagte.» - In einem Reisebericht schrieb
er über die Atomforscher, zu welchen er in Berkeley gesprochen hatte,
sie hätten «den unerschütterlichen Glauben, dass, wenn sie nur einige
Sowjetwissenschaftler durch das Knopfloch schleusen und sie über die Natur der
Atomwaffen belehren könnten, alles gut wäre. Ich glaube nicht, dass es

ihnen jemals einfiel, dass ein Einsatz der schrecklichen Zerstörungskraft
der Atomenergie die Russen weniger zur internationalen Zusammenarbeit
gebracht als vielmehr in ihnen den Wunsch geweckt hätte, sie ohne Gefahr
für sich selbst einzusetzen. Politisch sind diese Menschen so naiv wie
sechsjährige Kinder».

Ins Pflichtenheft der Intellektuellen: Geistige Sorgfalt

Wenn es zutrifft, dass die grossen poUtischen Auseinandersetzungen nicht
einfach solche von Gut und Böse sind und dass ebenso ehrenhafte wie
intelhgente Menschen verschiedener Auffassung darüber sein können, so

folgt daraus, dass die InteUektueUen sie in einem anderen Geist als in dem
durch die Doktrin des Engagements vertretenen angehen sollten. Denn es ist
nicht selbstverständhch, auf welcher Seite sie sich engagieren soüen. In jeder
einzelnen Auseinandersetzung, in der sie sich als Bürger verpflichtet fühlen,
Stellung zu beziehen, soUten sie zuerst so genau wie möglich alle Tatsachen
erforschen; sie sollten die Argumente beider Seiten anhören, das Pro und
Contra abwägen, und erst nachher sollten sie Stellung beziehen. Auf der
Ebene staatlicher Politik tätige Menschen haben dies schon immer befolgt.
Als Beispiele führe ich «The FederaUst Paper» von Alexander Hamilton,
John Jay und James Madison an, ferner Lincolns öffentliche Äusserungen
zu heissen Themen wie der Sklaverei. Wenn Politiker ihren Geist auf diese
Weise üben, warum sollten dies nicht auch Studenten und IntellektueUe
tun? Es ist ganz einfach kindisch zu glauben, dass man über Fragen nicht
nachzudenken braucht, weil man die Antwort schon weiss.

Man wird mir entgegenhalten, dass meine Forderung richtig ist für
normale Zeiten, in denen die Regierung verantwortlich handelt und die Grundsätze

und den Schutz der Interessen der Bevölkerung einhält, ihre Befugnisse

nicht überschreitet und ihre Macht nicht missbraucht. Ich bin zwar kein
Bewunderer des gegenwärtigen und jüngst vergangenen Regierungsstils in
Washington, und ich bin der Auffassung, dass die Last, die die
Verantwortlichen durch aussergewöhnliche Autoritätsüberschreitung auf sich
nehmen, falsch ist - wenn auch nur in der Qualifikation «aussergewöhnlich».



852 POLITISCHES ENGAGEMENT

Sie erfolgt in Missachtung der Geschichte. Sie beruht eher auf polemischer

Aufregung als auf vernünftiger Beurteilung.
Ich greife hier zum bekanntesten Beispiel des Machtmissbrauchs der

jüngsten Geschichte. Die letzten US-Präsidenten haben durch Ausübung
ihrer Macht als Oberkommandierende der bewaffneten Streitkräfte das

verfassungsmässige Vorrecht des Kongresses missachtet, über Krieg und Frieden
zu entscheiden. Sie haben uns dadurch in einen Krieg verwickelt, ohne je die
Ermächtigung dazu vom Kongress erhalten zu haben. - Ist dies im
Hinblick auf die historischen Zusammenhänge wirküch aussergewöhnlich?

Erstes Gegenbeispiel: Im Jahre 1941 setzte Präsident Roosevelt unsere
Marine im Kampf gegen die deutschen Unterseeboote ein, bevor vom Kongress

eine Kriegserklärung abgegeben worden war. Wie die meisten der in
diesem Aufsatz erwähnten InteUektueUen habe ich mich hierüber nie
aufgehalten, weil es mir ein guter und sogar nützlicher Entscheid schien.

Zweites Gegenbeispiel: In den Nächten auf den 25. und 26. Juni 1950

befahl Präsident Truman den amerikanischen Truppen, in Südkorea
einzumarschieren und gegen die Nordkoreaner zu kämpfen, die es überfallen
hatten. Er ordnete den Einsatz an, bevor dieser von den Vereinten Nationen
gutgeheissen worden war, und führte uns in einen Krieg ohne Bewilligung des

Kongresses. Wie die meisten von mir erwähnten Intellektuellen hielt ich
diese Handlungsweise für richtig, weil sie mir für die Hoffnung auf die
Zukunft wesentlich schien. Wenn ich nun unsere Verwicklung in Vietnam als
ein tragisches Missgeschick betrachte, kann ich mich jedoch nicht davon
überzeugen, dass dies die Folge einer aussergewöhnlichen Machtüberschreitung

der Präsidenten Kennedy, Johnson und Nixon war.
Hier kommt das strenge, unausweichliche Prinzip zur Anwendung, dass

die Macht, das Richtige zu tun, gezwungenermassen auch die Macht ein-
schliesst, das Falsche zu tun. Ich möchte dem Präsidentenamt nicht die
Macht entziehen, welche es Präsident Truman ermöglichte, das zu tun, was
er im Juni 1950 tat, obwohl dies anderen Präsidenten seither ermöglicht
hat, uns in einen Krieg zu verwickeln, in den - wie heute jedermann
sieht - wir uns nicht hätten einlassen sollen. Wenn es auch tatsächlich
Fälle aussergewöhnlicher Machtüberschreitung gibt, bei denen alle
Menschen aufgerufen werden, den üblichen Weg der Diskussion und Debatte
aufzugeben und zu demonstrieren, zu schreien oder eine Rebellion zu organisieren,

so bin ich doch der Ansicht, dass solche Umstände in den USA
heute nicht bestehen.

Eine verfehlte Staatsführung ist eine Frage des Ausmasses, und je stärker
das Ausmass, desto eher sind aussergewöhnliche Massnahmen der Opposition

gerechtfertigt. Wenn ich meine Phantasie strapaziere, um eine Situation
zu schildern, die in das Gebiet der Science Fiction gehört, könnte ich mir



POLITISCHES ENGAGEMENT 853

eine solche vorstellen, wo ich einen Mord für gerechtfertigt hielte. Ein
wahnsinniger Mörder hätte sozusagen seinen Finger aufdem Abzug unserer Atomwaffen

(«sozusagen», weil es einen solchen Abzug ja nicht gibt). In vielen
FäUen, wo die poUtische Opposition verboten ist oder durch Regierungsterror

erstickt wird, würde ich das Recht zur Auflehnung mit aüen normalerweise

mit dem Verhalten der Rebeüion verbundenen Mitteln gutheissen. (Ich
sage in «vielen» Fällen aus zwei Gründen. Der eine besteht darin, dass die
meisten Gesellschaften so primitiv sind, dass jene, welche unter ihnen leben,
bestenfalls die Alternativwahl eines ebenfaüs unterdrückenden Régimes
haben, in welchem Fall die Rebelüon gegen ein Régime, das die Opposition
unterdrückt und Terror ausübt, zumindest nutzlos ist. Der andere Grund
ist der, dass die Legitimität eines politischen Régimes im Rahmen einer
kulturellen Tradition, die von meiner eigenen absolut verschieden ist, wie jene
Chinas, nicht auf den Werten der atlantischen Kultur beruht; und ich wage
nicht zu sagen, was in einem derartigen FaU die Rebellion rechtfertigen
würde.) Im gesamten wäre meine Toleranzschweüe für aussergewöhnhche
Massnahmen der Opposition höher als jene der typischen Militanten.

Dies hat seinen Grund in meiner pessimistischen Beurteilung der
Regierungen. Mich beeindrucken die Schwierigkeiten derart, irgend etwas zu
erreichen, was auch nur eine annähernd perfekte Regierung darstellt, dass

ich nur schon die Existenz einer rechtmässigen, funktionstüchtigen Regierung

so betrachte wie einen Hund, der aufden Hinterbeinen geht : bemerkenswert

ist nicht, dass er es gut kann, sondern dass er es überhaupt kann.
Betrachte ich die Kunst des Regierens unter dieser Perspektive, so bin ich
geneigt, mich mit einer mittelmässigen Regierung zu arrangieren, um so
mehr als ich weiss, dass aües viel schlimmer sein könnte, da ich ja auch
unter Diktaturen gelebt habe. Jene, welche den Sturz der Weimarer Regierung

zu Beginn der dreissiger Jahre herbeiführten, bekamen dies am eigenen

Leib zu spüren.
Ich sagte, dass meine Toleranzschwelle höher wäre als jene der typischen

Militanten. Das soll an einem Beispiel erläutert werden. Ich schätze die
Pflicht eines Regierungsbeamten, das in ihn gesetzte Vertrauen zu rechtfertigen,

so hoch ein, dass ich es nur in den extremsten Fällen für gerechtfertigt

hielte, dass er vertrauüche Informationen, die ihm unter dem Siegel
der Verschwiegenheit anvertraut wurden, veröffentlicht. Ich bin nicht der
Ansicht, dass ein so extremer Fall vorlag, der es gerechtfertigt hätte, dass

Dr. Daniel Ellsberg die Pentagon-Papiere veröffentlichte. Ich denke auch

nicht, dass die Zeitungen, die ihn in seinem Vorhaben unterstützten, als

unparteiische Richter zu betrachten sind. Dr. Ellsberg mag zwar recht gehabt
haben in seiner persönlichen Meinung, dass die Unterlagen nicht als
vertraulich hätten klassifiziert werden sollen. Es schiene mir jedoch dem



854 POLITISCHES ENGAGEMENT

Regierungsgeschäft abträgüch, wenn es üblich würde, dass jeder Beamte
selbst entscheidet, ob das ihm geschenkte Vertrauen respektiert werden soUe

oder nicht - besonders in FäUen, wo er erwarten konnte, dass der
Vertrauensmissbrauch ihn zu einem Helden der Öffentlichkeit machen würde.
Während der McCarthy-Ära sah ich in Washington selbst, wie manche
Regierungsbeamte vorsichtigerweise davon absahen, offen und ehrlich
Bericht abzugeben oder dem Staatssekretär oder dem Präsidenten ehrüchen
Rat zu geben, weil sie berechtigten Zweifel daran hatten, ob der private
Charakter ihrer Mitteilung gewahrt bleibe. Die Regierungsbeamten haben
auch heute wieder berechtigten Grund zu zweifeln.

Ferner sollte jeder, der in einem Aussenministerium gearbeitet hat,
wissen, wie lebenswichtig für befreundete Regierungen das Gefühl ist, dass

sie, wenn nötig, die Regierung im Vertrauen ansprechen können mit der
Gewissheit, dass die Vertraulichkeit gewahrt wird. Wäre ich heute zum
Beispiel ein britischer Diplomat, so hätte ich in dieser Beziehung keine
absolute Sicherheit, und dies würde natürlich die Zusammenarbeit und die

Verständigung zwischen meiner Regierung und der amerikanischen
erschweren.

Demonstration und Nachdenklichkeit

Hier kann ich endhch meine Ansichten zusammenfassen. Ich hielte es nicht
für wünschenswert, für alle Menschen ein und denselben Massstab pohtischer

Betätigung festzusetzen. Dem individueUen Unterschied in Begabung
und Fähigkeit, der das Leben bereichert und lebenswert macht, sollte Geltung
verschafft werden. Wenn ein Mensch von Natur aus nicht ein Beobachter
und Philosoph ist, sondern ein Mensch der Tat, dann soll er sich entsprechend

verhalten dürfen. Er soll Demonstrationen organisieren und die Massen

für seine Ideen gewinnen dürfen. Er soll Kampagnen durchführen
und Stimmen gewinnen. Bei der Ausübung einer solchen Karriere möchte
ich ihn nur ersuchen, so viel Verantwortungsgefühl zu entwickeln, als es

ihm möglich ist, und die Grenzen zu respektieren.
Rahel Carson war in ihrer tiefsinnigen Kampagne gegen die Pestizide,

welche die Umwelt zerstörten, effizienter, als wenn sie mit gedankenlosen
Lästerungen durch die Strassen gezogen wäre und Scheiben eingeschlagen
hätte; aber ihr Beitrag gehörte zu jenen Seltenheiten der gleichen Klasse, wie
sie vom «Federalist» hervorgebracht werden.

Anderseits sollten jene, welche zu Beobachtung und Nachdenken neigen
und den Dingen gerne auf den Grund gehen, frei sein, ihrer Neigung zu
folgen. Sie sollten nicht denunziert werden, weil sie sich weigern, auf die
Strasse zu gehen und Slogans auszurufen, oder weil sie sich von der Polemik



POLITISCHES ENGAGEMENT 855

fernhalten. Es fehlt uns heute nicht an Leuten, die schreien und polemisieren,
sondern an Menschen, die sich von den vorübergehenden Moden und
intellektuellen Leidenschaften fernhalten, die über dem Tageskampf stehen,
unabhängig und selbständig denken können, einen weiten Ausblick haben und
in Ruhe die mühsame Arbeit der Kultur fortsetzen. Dies war traditions-
gemäss die RoUe der Studenten.

Wenn jemand wie J. P. Sartre uns auffordert, uns zu engagieren, so
verlangt er von uns, dass wir das Denken zugunsten des Handelns aufgeben.
Wir sollen so gedankenlos werden wie der Mob auf der Strasse. Wenn Picasso
seine Staffelei verlässt, um auf die Strasse zu gehen und für eine Sache zu
demonstrieren (ganz egal, was für eine Sache), so verlässt er den Lebensbereich,

in dem er ausschliesslich schöpferisch ist, zugunsten einer Karriere,
wo er nichts Besseres zu bieten hat als irgendein anderes Mitglied des Mob.
Das gleiche gilt für Bertrand Russell und andere Wissenschaftler, welche
während Jahren in den Seiten des «Bulletin of the Atomic Scientist» die
Öffenthchkeit angesprochen haben. Die Sprache der Polemik ist eine Sache

und jene des Denkens eine andere; aber die künftige Kultur hängt weit
mehr von der Sprache des Denkens ab, welche die schwierigere der beiden

ist und die weitaus seltenere. Ich habe alle Achtung vor jenen wenigen
Individuen, welche inmitten des Aufruhrs und Geschreis Inseln der Ruhe
um sich herum schaffen konnten, wo sie ihre Arbeit an der Kultur
fortsetzten. Da ich dies schon in früheren Publikationen festgehalten habe, zitiere
ich daraus einige Stellen im Sinne eines passenden Abschlusses dieser Studie.

Die wahren Träger der Kultur, so scheint es mir, halten sich wohl eher

aus dem allgemeinen politischen Tumult heraus. Nehmen wir als Beispiel
Goethe. Am 10. Oktober 1806 begannen 200000 Mann starke französische
Truppen unter Napoleon und 127000 Mann starke preussische und
sächsische Truppen unter Hohenlohe, sich um Weimar herum zu versammeln -
wo Goethe sich gemäss seinen Tagebucheintragungen mit osteologischen
Studien und Mineraliensammlungen beschäftigte -, um sich für die Schlacht

von Jena vorzubereiten, die am 14. Oktober stattfinden sollte. In seiner

Eintragung vom 14. erwähnte er, dass um fünf Uhr nachmittags «Kanonenkugeln

durch die Dächer flogen», aber man bekommt den Eindruck, dass die
Auseinandersetzung, welche den Schusswechsel verursachte - was immer sie

war -, nichts mit ihm zu tun hatte.
Während des ganzen Ersten Weltkrieges war Teilhard de Chardin

Ambulanzträger in den Frontgräben (wo er viermal wegen seiner Tapferkeit
ausgezeichnet wurde). Die Briefe, die er unter diesen Umständen seiner Kusine,
Marguerite Teilhard, schrieb, hätten grösstenteils vom sprichwörtlichen
Elfenbeinturm aus geschrieben sein können, wenn nicht die gelegentlichen
Hinweise auf die um ihn her einfallenden Granaten wären. Wenn über-



856 POLITISCHES ENGAGEMENT

haupt, so scheint er von ihnen noch weniger bewegt gewesen zu sein als
Goethe von den durch die Dächer fliegenden Kanonenkugeln. Was ihn
damals wirküch beschäftigte, war das Problem der Vereinbarkeit von
Materie und Geist, waren die Ergebnisse der Physik und deren Vereinbarkeit
mit den Lehrsätzen der Theologie. Während seiner in den Gräben
verbrachten Jahre schrieb er eine Serie von Essays, die in Ansätzen die
Vision des menschlichen Schicksals vorwegnahmen, welche mehr als vierzig
Jahre später in «Le phénomène humain» dargelegt werden soüte.

Der Zweite Weltkrieg bietet ein ähnhches Beispiel. Im Juni 1940, als

Hitlers Wehrmacht in Paris eindrang, war Wanda Landowska damit
beschäftigt, eine Serie von Cembalo-Sonaten von Domenico Scarlatti in ihrem
Heim in St-Leu-la-Foret, welches sich ausserhalb von Paris auf der Marschroute

des Bhtzkrieges befand, auf Schallplatten aufzunehmen. Obwohl sie

Jüdin war und deshalb für die Nazis eine gesuchte Beute, bot sie jenen,
die sie aufforderten, mit ihnen zu fliehen, ein taubes Ohr. Sie beendete die
noch übrigbleibenden zwanzig Sonaten, und nach vollendeter Arbeit ergriff
sie die Flucht, die Nazihorden auf den Fersen. - Im Album 2 dieser
Aufzeichnungen, welche kürzlich neu aufgelegt wurden, wird der Klang des Cembalos

mitten in der D-dur-Sonate für einige Augenbhcke von einem
heftigen Dröhnen übertönt. Die meisten Zuhörer werden sich ärgern über
den angeblichen Defekt in der Platte. Es ist kein Defekt. Das Dröhnen
stammt von einer Flabartülerie. Madame Landowska schien selbst die Störung
nicht bemerkt zu haben. Die Heiterkeit der Sonate in ihrer Interpretation
und das Tempo haben durch den Vorfaü keinerlei Einbusse erlitten.

In einer kürzüch erschienenen Geschichte von David Stacton berichtet
er über eine Sammlung von Statuen, welche während der Nazizeit von
einem deutschen Bildhauer namens Georg Kolbe geschaffen wurden. «Ich
erinnere mich, dass die meisten dieser Statuen für ein Denkmal geplant
waren, das nie errichtet wurde und dessen Bestimmung niemand genau
kannte. Kolbe war ohne Zweifel nordischer Gemütsart, aber nicht besonders

kooperativ, und mit Hilfe der Entschuldigung dieses nie beendeten
Denkmals gelang es ihm, das Naziregime zu täuschen, bis dieses am Ende
angelangt war, nicht aber das Denkmal. Diese Art Klugheit bewundere ich,
die Klugheit von Menschen, die ihrer eigenen Arbeit nachgehen und die für
sie wichtigen Dinge zuerst erledigen. »

Ich bewundere sie auch und bin mit der Ansicht über die wichtigen
Dinge einverstanden. Goethe, Teilhard, Landowska und Kolbe waren die

Kulturträger. Sie erfüllten das Versprechen der Zivilisation. Indem sie das

Engagement verweigerten, besiegten sie Napoleon, Wilhelm II. und Hitler.

Anmerkung des Autors: This paper was written under the auspices of the CaUfornia
Arms Control and Foreign Policy Seminar.


	Politisches Engagement

