
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 53 (1973-1974)

Heft: 11: Energiekrise, Verkehr, Umweltschutz

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IM GESPRÄCH

Die Schrift an der Wand lesen

Das Buch

«Schnee bis in die Niederungen», das

neue Prosawerk von Jörg Steiner, ist
der dritte Teil und wohl der Abschluss
einer lockeren Werkreihe, die 1962 mit
dem Roman «Strafarbeit» begann und
mit «Ein Messer für den ehrlichen
Finder» 1966 Steiners literarischen Erfolg
begründete - nicht nur Abschluss einer
Werkreihe, sondern offensichtlich
zugleich Endpunkt einer Entwicklung, die
einsetzte mit einer wahren Explosion der
Sprachkraft und Sprachlust, der Visionen

und Träume und nun endet in
Wortkargheit, Zurücknehmen der Sprache,

Verstecken der Poesie1. Von
Gefangenschaft und Flucht handelten die
beiden genannten früheren Werke : vom
Versuch des Ausbruchs das eine, vom
Verzicht auf die Flucht, von Resignation

und Sich-Verbergen das andere.
Mit solchen vergleichsweise festen
Begriffen, die immerhin so etwas wie eine
Geschichte, handelnde oder erleidende
Personen voraussetzen, ist dem neuen
Werk nicht mehr beizukommen.
Gefangenschaft mag es zwar geben -
aber eher als ein Zustand, der gar
nicht mehr erwähnt werden muss, und
Flucht ist nicht da als Ereignis, sondern
als Bewegung in Permanenz : von «einer
Krankheit der Nomaden, einer Krankheit

der Zigeuner» ist bezeichnenderweise

im letzten Satz die Rede.
Der Mann, der an dieser Krankheit

leidet (deren Ausgang ungewiss bleibt),
ist aus dem zweiten Roman Steiners
vertraut, scheinbar eine Nebenfigur, aber

von so starker Ausstrahlung, dass er
auch dort gegenwärtig schien, wo von
ihm nicht die Rede war: der Elsässer
Reubell, der sich während des Krieges
in der Schweiz aufhält, dann nach Amerika

auswandert, nun offenbar zurückgekehrt

ist ; Reubell, der ältere Freund,
der helfen will, der zuhört und
versteht, eine Vaterfigur vielleicht, aber
ohne Dominanz, einer, der durchschaut
und begreift, aber die Welt nicht
ändern kann. Eine Figur ohne Geschichte,
ohne Schicksal, ja auch ohne
Eigenschaften; Übersetzer auf dem Bieler
Verkehrsbüro vielleicht, vielleicht auch
Möbelschreiner oder Abtreiber, ein
Rübezahl vielleicht oder ein Mammut, Fossil

einer aussterbenden Spezies,
vielleicht der Spezies Mensch, deren
möglicher Untergang im Buch angedeutet
wird: «Amerika vergletschert und
Europa liegt wieder, zwischen Nichtmehr
und Nochnicht eingebettet, als Packeisscholle

vor Asien. »

Es ist begreiflich, dass die Reaktionen

auf dies jüngste Werk Steiners,
Besprechungen so gut wie gesprächsweise

Äusserungen, fast ausnahmslos
bestimmt sind vom Eindruck der
Beunruhigung, der Unsicherheit, ja fast
Ratlosigkeit. Um die Feststellung, dass es

sich um ein «schwieriges», ein sprödes,
fast abweisendes Buch handelt, ist kaum
herumzukommen. Man kann sich auch
kaum ein Werk denken, das für den
raschen Rezensionsbetrieb der Gegenwart
schlechter geeignet wäre; im Sturman-



DAS BUCH

griff auf jeden Fall ist es nicht zu
nehmen. Steiner lässt dem Leser kaum
etwas, woran er sich halten könnte, nicht
einmal das letztlich doch wiederum
beruhigende, weil ins Unverbindliche
umkippende Gefühl, es handle sich um
ein durch und durch unverständliches
Buch, um Sprache, die sich in Sprache
spiegelt. Schwierig mag der Text sein,
esoterisch ist er nicht und unverbindlich
noch weniger. Wenn ein deutscher
Kritiker für seine Besprechung den Titel
wählt «Nebel bis in die Niederungen»,
so mag das geistreich sein, trifft aber
nicht zu. Denn das Buch hat nichts
Verschwommenes an sich, eher ist es

mit einer Felsenlandschaft zu vergleichen,

Sprachblock an Sprachblock,
jeder scharf konturiert. Weniger
metaphorisch ausgedrückt: jeder Satz, für
sich genommen, ist verständlich, ja auf
eine äusserste Form sprachlicher
Einfachheit gebracht; im Zusammenhang
hat jeder etwas Irritierendes. Am
besten ist das an den Dialogen zu
zeigen, in denen die Partner zwar nicht
aneinander vorbeireden (so einfach
macht es sich Steiner nicht), aber doch
nie auf eine Frage die Antwort kommt,
die man irgend erwarten könnte. Ob
Reubell ein Freund sei, «ein wirklicher
Freund», fragt einer das schreibende
Ich. Und die Antwort - verblüffend
und richtig zugleich - lautet: «Ich habe
mich damit abgefunden.» Dies
Nebeneinander von Einfachheit und
Vielschichtigkeit mag ein Grund sein für
die eigenartige Faszination, die das
Buch (trotz seiner Schwierigkeit,
wegen seiner Schwierigkeit?) ausübt: es

lädt den Leser nicht ein - und lässt ihn
doch nicht los.

Einen Zugang, einen von vielen
möglichen, kann vielleicht die folgende
Stelle bieten: «Ich weiss, dass auf dem

Steinboden in der Küche keine Gesichter

erscheinen; nur die Strukturen im
Kalkstein sind zu sehen: Schnecken,
Muscheln und Versteinerungen. / Einer
wie ich erwartet Gesichter auf dem
Steinboden, eine Schrift an der Wand. /
Einer wie ich erwartet das Unerwartete,
das jäh Hereinbrechende; etwas, das nie
geschieht, das aber vielleicht doch plötzlich

geschehen könnte. »

Da schreibt einer, dem sich
unaufhörlich der Steinboden in Gesichter
verzerrt, dem die Wand zur leeren Fläche
wird für die erwartete prophetische
Schrift, das Signal des Untergangs -
der aber gleichzeitig weiss, in jedem
Augenblick, dass der Küchenboden der
Küchenboden ist, die Wand die Wand,
oder vielmehr: dass man sich auf solche

Definitionen geeinigt hat, dass in
ihnen die Welt formulierbar wird ; einer,
der zu nüchtern ist, als dass er seine

Ahnungen als Visionen gestalten könnte.

Es bleibt beim Nebeneinander einer
scheinbar gesicherten, sprachlich
greifbaren Welt - und aufblitzenden, aber
kaum formulierbaren Ahnungen. Da ist
kein Kapitel, in dem nicht von Angst,
Aggression, Bedrohung, von Erstarrung,

vom Zugeschneitwerden die Rede
wäre - aber auch keines (mit
Ausnahme des letzten), in dem nicht Sätze

stünden, die Wirklichkeit in übernommene,

beruhigende Begriffe fassten. «Alles

ist mitteilbar. Nichts ist mitteilbar»,
heisst es einmal, in schroffer, unverbindlicher

Gegensätzlichkeit. Zwischen den
beiden Polen bewegt sich der Autor:
zwischen der Möglichkeit, Wirklichkeit
zu sehen, wie alle sie sehen, sie zu fassen

in scheinbar verlässliche, weil allgemein

gebräuchliche Wörter («für die
Fischer ist ein Eisschrank ein Frigidaire
und eine Uhr ist eine Omega und das
Jetzt ist das Immer») - und dem nicht



DAS BUCH 809

Mitteilbaren, das jenseits dieser Begriffe
liegt, das aber allein zählt.

Ein Buch in der Nähe der
Sprachlosigkeit also, geschrieben unter der
Bedrohung des Verstummens - kein
Rezensent kommt um diese Feststellung
herum. Ganz wohl ist einem freilich
nicht, wenn man sie wiederholt. Denn
die Sprachskepsis ist in den letzten Jahren

zu einem vielberedeten Thema
geworden ; nirgends scheint sich Eloquenz
besser entfalten zu können, als wo es

um das Schweigen geht. Was Jörg Stei¬

ner angeht, muss deshalb noch beigefügt
werden: dass er nicht über das

Verstummen redet, nicht mit dem Schweigen

kokettiert, sondern am Rande
davon jene Worte sagt, die ihm zu sagen

möglich sind: einfache, spröde Worte;
Felsbrocken. «Alles ist mitteilbar.
Nichts ist mitteilbar.»

Elsbeth Pulver

1 Jörg Steiner, Schnee bis in die
Niederungen, Luchterhand-Verlag, Darmstadt
1973.

BAUERNREGELN

Ein Schweizer Volksbuch

Wort und Sache wecken noch
Erinnerungen. Der Grossvater wusste viele
Bauernregeln, denen zufolge bestimmte
Tage im Jahresablauf unter besonderen
Wetterbedingungen standen. War's
schön, war's schlecht an diesen Tagen,
so hatte das Folgen. Was sich
einprägte, war die sprachliche Form, in der
diese Weisheiten überliefert waren,
lustige, zwischen Mundart und
Schriftdeutsch nach Bedarf wählende Spruchpoesie,

die man schon darum für wahr
halten müsste, weil sie gut klang. Ich
rede in der Vergangenheitsform. Trifft
man Bauernregeln heute noch an, leben
sie noch weiter Nach so vielen Jahren
jedenfalls wieder, und diesmal in einem
prachtvollen, durch Vignetten aus alten
Bauernkalendem reich geschmückten
Buch, darauf zu stossen, bereitet Freude.

Aber ist sie berechtigt Die Bauernregeln

sind kaum noch rüstiges, lebendiges

Volksgut. Man glaubt, zum
mindesten in der jüngeren Bauerngenera¬

tion und im Mittelland, nicht mehr daran,

und dass diese Entwicklung auch die

abgelegeneren Berggebiete erreicht, ist
eine Frage weniger Jahre. Wissenschaft
und Technik, Kunstdünger und
landwirtschaftliche Maschinen haben die
Umwelt, in der die Bauernregeln lebten,
von Grund auf verändert. Wir wissen
das selbstverständlich. Die Zeit ist
gekommen, durch wissenschaftliche
Untersuchung, gewissenhafte Aufzeichnung

und volkskundliche Deutung zu
bewahren, was dem Fortschritt zum
Opfer zu fallen droht.

Das Werk, das hier anzuzeigen ist,
möchte ich zu den grossen Volksbüchern

der Schweiz zählen, vergleichbar
zum Beispiel Arnold Büchlis mythologischer

Landeskunde von Graubünden.
Albert Hauser, Professor für Geschichte
und Soziologie der Land- und
Forstwirtschaft an der Eidgenössischen
Technischen Hochschule in Zürich, hat es

zusammen mit einem Stab von Assistenten



810 DAS BUCH

und Helfern in langjähriger Arbeit
geschaffen; neben dem Verlag, der das
Werk buchtechnisch und buchkünstlerisch

hervorragend betreut hat, dankt
der Verfasser einer ganzen Reihe von
Donatoren, nämlich Stiftungen, Firmen
und Privaten, die durch ihre Druckbeiträge

die Kosten des umfangreichen
Bandes senken halfen, so dass man auch
in Hinsicht auf den Preis von einem
Volksbuch sprechen darf.

Die Entstehung der Bauernregeln
geht, wie Albert Hauser in seinem
einleitenden Kommentar ausführt, auf die
antiken Kulturen zurück, speziell auf
die alten Ägypter. Astrologie, aus Babylon

und Arabien ins Abendland vermittelt,

steht an ihrem Ursprung. Dass es
schlechtes Wetter gibt, wenn Vögel, die
nicht im Wasser leben, baden gehen,
wussten schon die Griechen. Es gibt
Bauernregeln, deren Vorläufer man bei
Virgil oder bei PUnius nachweisen kann,
und diese wiederum stützen sich
zweifellos auf ältere Überlieferungen. Was
also in den Bauernkalendern weitergereicht

wurde und was die Bauern von
ihren Vätern als ungeschriebene
Weisheiten und gereimte Beobachtungen
übernahmen, hat die Würde der Antike,
in einzelnen Fällen sogar den Adel
griechischer oder lateinischer Dichtung.
Es ist, was da als schweizerische Sammlung

alter Spruchweisheit in vier Sprachen

vorliegt, sozusagen ein lang
nachhallendes Gerücht von Wissenschaft
und Poesie.

An seiner Pflege und Ausgestaltung
arbeiteten durch Jahrhunderte die
Kalendermacher. Ihr Fleiss und die
Beliebtheit ihrer Kalender rettete das alte
Volksgut bis in unser Jahrhundert.
Erst der Zweite Weltkrieg setzte - auch
in diesem friedlichen Zusammenhang -
ein nunmehr wohl absehbares Ende. Al¬

bert Hauser hat mit den neuzeitlichen
Mitteln der Umfrage die sozialpsychologische

Situation erforscht. Ein Waadtländer,

beispielsweise, antwortete: «La
surcharge physique et psychique d'un
exploitant moderne ne peut lui
permettre de rester fidèle au pragmatisme
des générations précédentes. » Von
vierhundert Bauern bekennen sich nur noch
hundert dazu, auf Bauernregeln zu achten.

Das Bild sieht etwas anders aus,
wenn wir eine Berggegend, zum
Beispiel das Diemtigtal, als Befragungsregion

wählen. Aber das hat dann schon
den Charakter des Réduits, und auch da
sind Einbrüche einer rationaleren
Weltschau selbstverständlich schon seit
längerem nachzuweisen. Es wäre übrigens
ungerecht, den Angriff der Vernunft auf
die Spruchweisheit der Väter erst unserem

Zeitalter zuzuschreiben. Schon
1805, und nicht als erster, hat Heinrich
Zschokke im «Schweizer Boten» den
Versuch gemacht, unter Beibehaltung
der Bauernregeln, «Aderlassmännlein
und Wetterprophezeiungen, astrologischen

Zeichen und anderer Bocksbeutel»,

durch Einstreuung scherzhafter
Varianten «den Unflat der Spinnstuben-
Weisheit wegzufegen». Der Kampf
zwischen nüchterner Rationalität und
romantischer Überlieferung ist durchaus
nicht von heute; nur hat das Stündlein
der Romantik heute, was die Bauernregeln

betrifft, nachhaltiger und
wahrscheinlich endgültig geschlagen.

In Hausers imponierender Sammlung

haben wir noch einmal vor uns,
was in der Schweiz an Wetterregeln,
an Mondregeln, an Wettervoraussagen
durch Tierbeobachtung, durch
Pflanzenbeobachtung, an Zeichenregeln,
Beschwörungsregeln und land- und
forstwirtschaftlichen Spruchweisheiten
überliefert ist. Es geht aus dem uner-



DAS BUCH 811

schöpflichen Sammlungsgut und aus
dem Kommentar nicht hervor, wie die
Verbreitung dieser Regeln ist, ob sie
spezifisch schweizerisch oder ob sie
«abendländisch» seien. Doch haben sie
ihre unverwechselbar schweizerische,
nämlich je regional gefärbte und
geprägte sprachliche Form. Dass man die
Bohnen nicht im abnehmenden, die
Zwiebeln nicht im zunehmenden Mond
setzen darf, wird uns in Idiomen eingeprägt,

die ihren unverwechselbaren
Klang und Rhythmus haben. Und
ausserdem: «Bim Böhnlisetze mues me-n-
en ungradi Zahl Böhnli is Loch tue. »

Es liegt nahe, die Anhänger der
volkstümlichen Überlieferung als die
Gestrigen, die Vertreter wissenschaftlicher

und technischer Landwirtschaft
als die Fortschrittlichen zu sehen. Kein
Zweifel, die Verbesserung der Erträge
und die Rationalisierung der bäuerlichen

Arbeitsvorgänge sprechen dafür,
dass neuzeitliche Ausbildung, Betriebsführung

nach agrarwissenschaftlichen

Erkenntnissen dem Ratschlag der
Bauernregeln überlegen sind. Aber bekämpfen

und belächeln sollte man die
Regeln deswegen doch nicht. Albert Hausers

Buch macht deutlich, dass in der
verwirrenden Mischung aus Sinn und
Unsinn, Erfahrung und Aberglauben,
wie sie die Spruchweisheiten der
Bauernregeln enthalten, Naturverbundenheit,

Naturbeobachtung, Ehrfurcht vor
einer höheren Macht, Stolz und Demut
des Menschen ihren Ausdruck finden.
Man ahnt neuerdings, wie verderblich
sich der Irrglaube auswirken kann, nur
das rational Erfassbare oder das
wissenschaftlich Nachweisbare zähle. Das
«gewachsene Wissen», die Tradition ist
für den Menschen eben auch
lebenswichtig. Wir brauchen beides.

Anton Krättli

1 Albert Hauser, Bauernregeln, eine
schweizerische Sammlung, Artemis-Verlag,
Zürich 1973.

TEXTAUSGABEN

Die hohe Kunst des Kommentierens

«Eine gute Lektüre, die uns etwas von
der Gegenwart entfernt, ist jetzt von
grossem Wert», meinte Henriette von
Knebel nach einem Gespräch, das sie

im April 1807 mit Goethe geführt hatte.
Er las damals «Tausendundeine Nacht»
- bald nach dem Ende des Heüigen
Römischen Reiches und dem Zusammenbruch

Preussens gewiss eine recht un-
zeitgemässe Lektüre. In den nächsten
Jahren fuhr er fort, das Tagesgeschehen

von der dichterischen Produktion

sorgsam fernzuhalten. Am Heiligen
Abend 1814 schrieb er «Hegire», das

Gedicht, welches er dann dem «Divan»
voranstellte: «Nord und West und Süd

zersplittern, / Throne bersten, Reiche
zittern, / Flüchte du, im reinen Osten /
Patriarchenluft zu kosten ...» Flucht
von Frankfurt nach Weimar, von Weimar

nach Italien und in den
«paradiesähnlichen» Orient; Heilschlaf nach der
Flucht von Gretchen und nach dem
Verschwinden Helenas : das Motiv kehrt



812 DAS BUCH

im Leben und in der Dichtung zu oft
wieder, als dass es nicht die Bezeichnung

verdiente, die Goethe ihm
gelegentlich gab: «das Dämonische».

«Eine gute Lektüre, die uns etwas
von der Gegenwart entfernt», scheint
für die innere Hygiene auch heute von-
nöten. Sie bietet sich in der Ausgabe des
«West-östlichen Divan» von Hans-J.
Weitz1. Dieser Mann, dessen Beruf das
Theater war, betreibt Goethe-Philologie
mit so viel Leidenschaft wie Meisterschaft:

höchst gewissenhaft, doch
unpedantisch, verstehend und zum Verständnis

anleitend, das Überlieferte treu
bewahrend, ohne sich dem Neuen und
Jüngsten zu verschliessen. Vor einigen
Jahren erschien seine Ausgabe des

«Briefwechsels», den das Ehepaar
Willemer mit Goethe geführt hat2. Sie empfahl

sich durch bisher unbekanntes
Material, einen ungemein sorgfältigen Text,
aufschlussreiche Beigaben und vor
allem durch einen hervorragenden
Kommentar.

Mit den Kommentaren auch unserer
besten kritischen Ausgaben ist es ja oft
noch so bestellt, wie ein italienischer
Gelehrter im 18. Jahrhundert klagte:
«Die meisten Kommentatoren langweilen

uns, weil sie die einfachsten Dinge
sehr sorgfältig erklären, während sie bei
den schwierigen tun, als gäbe es nichts
zu erklären, und diese mit Schweigen
übergehen. » Weitz verhält sich anders.
Er scheut keine Umwege und keine
Archivarbeit, um sein Ziel zu erreichen:
einen Brief, ein Dokument, ein Gedicht
so zu erklären, dass es bis zum letzten
Wort durchsichtig wird, und dem Leser
die Umwelt zu vergegenwärtigen, in der
es entstanden ist. Gleichzeitig übt er
die hohe Tugend der zurückhaltenden
Demut, indem er nicht interpretiert,
sondern eben schlicht und einfach das

Unverständliche erklärt. «Denn was das
Deuten grosser Lyrik überhaupt so heikel

macht», schreibt er im Nachwort
zum «Divan», «dass den Worten des

Dichters wiederum Worte beikommen
sollen, Worte aber nun, notwendigerweise,

von weit geringerem Gehalt,
von niedrerer Art, - das wird an diesen

Gebilden, den vielleicht empfindlichsten

unserer Sprache, nur allzu spürbar;

das Dilemma des Deuters -
zwischen Verdeutlichen und Deuteln,
zwischen Schwerfälligkeit und Leichtfertigkeit

- erscheint kaum sonst so ausweglos

wie vor diesen Schwebe-Wesen aus
leibhaftigem Geist Und dennoch
kann der Kommentar zur Lyrik - dies

Paradox, dies Unding, dieses Übel -
notwendig sein, wie das ihm verwandte
der lyrischen Übersetzung, und
manchem solcher unmöglich scheinenden
Unterfangen verdanken wir viel. »

«Den lieb ich, der Unmögliches
begehrt», könnte man erwidern. Doch
Weitz hat einen möglicheren, vielleicht
den bestmöglichen Weg eingeschlagen.
Er sieht seine Aufgabe darin, «in
< Dichters Lande > einzuführen, ohne
doch ihren Boden zu verlassen; allen
Stoff der Erklärung hierselbst zu suchen
und das Ausgewählte < durch Stellung
zu verbinden) zu einem sich wechselsweise

erhellenden, < selbst-verständlichen)

Ganzen.» Das will im einzelnen
besagen: Weitz druckt zunächst den
Text der «Divan»-Bücher sowie der
«Noten und Abhandlungen» (Goethes
eigenen Kommentar also, der freilich
durchaus kommentarbedürftig ist), die
Gedichte aus dem Nachlass und die Pa-

ralipomena mit einem Anhang und einigen

Beigaben, welche unter anderem die
Gedichte Marianne von Willemers in
ursprünglicher Gestalt enthalten.
Gegenüber der 1. Auflage von 1949 und



DAS BUCH 813

der letzten und sorgfältigsten kritischen
Ausgabe des «Divan» von Hans
Albert Maier3 ist Weitz' Neudruck nochmals

verbessert und ergänzt, ohne
jedoch seinen Charakter als Buch zum
«unbefangenen Genuss der Leser» zu
verleugnen. Auf diese unkonventionelle
Weise ist die beste und lesbarste Ausgabe

des «Divan» entstanden, die es

heute gibt, und sie wird schwer zu
übertreffen sein. Dem Text folgt eine
Geschichte des «Divan» «in Worten Goethes

und der Zeitgenossen». Sie beginnt
aber nicht mit dem Jahr 1814, als die
ersten «Divan»-Gedichte entstanden,
sondern mit der Erinnerung des Greises
an die frühe Jugend und die Reifezeit,

als die Bibel, der Koran, die
Gestalt Mahomets, später auch Indisches
und Chinesisches, als das Orientalische
überhaupt in seinen Gesichtskreis trat.
Dann, seit 1814, Hafis und bald Su-
leika-Marianne : dieses wundersame
Geschöpf, dessen Geburtsjahr und -ort und
Vater man nicht mit Sicherheit kennt,
dem aber der östliche Anhauch so
wohl tat, dass es sich ganz und gar mit
der goethisch-orientalischen Fabelwelt
identifizieren konnte und ein paar herrliche

Gedichte für den «Divan»
erfand, zu denen sie sich erst als alte Frau
bekannte: «Was bedeutet die
Bewegung?», «Ach um deine feuchten
Schwingen ...»

Weitz' Ausgabe enthält ferner eine
Tabelle zur Datierung der einzelnen
«Divan»-Gedichte mit eigenen
Forschungsergebnissen, ein Verzeichnis der
Ausgaben und Quellen der Sammlung
und schliesslich den Kommentar unter
der verwirrend bescheidenen Bezeichnung

«Worterklärungen». Dazu
bemerkt Weitz: «Die Erläuterung, zumal
des Orientalischen, geht nicht hinaus
über den Wissensstand zur Zeit Goethes

und führt in der Regel seine
Quellenschriften, womöglich im Wortlaut, an.»
Sucht man also etwa das Stichwort
«Vitzliputzli», so findet man, was Zedier

in seinem «Universal-Lexikon» über
den Dämon zu vermelden weiss. Den
Reiseberichterstattern und Orientalisten

von Marco Polo und Olearius bis

Hammer-Purgstall und Diez kommt na-
turgemäss der Hauptanteil an den
Erläuterungen zu, was dem Verständnis
des «Divan» zweifellos förderlicher ist
als die feinsinnigste ästhetische Analyse.
Denn erst der Vergleich dessen, was
Goethe in seinen Quellen vorfand, mit
dem, was er aus ihnen machte, gibt
dem Leser einen Begriff von der Kraft
der schöpferischen Bewegung.

Eine von Goethes Quellen war die
Sammlung «Persianischer Rosenthal»
des Lyrikers Saadi, die der am
schleswig-holsteinischen Hofe tätige
Mathematiker Adam Olearius 1654 übersetzt
hatte, eine andere dessen «Colligirte
und viel vermehrte Reise-Beschreibungen»,

die Goethe in einer postumen
Ausgabe benutzt hat. Sie liegt jetzt in
der von Olearius noch selbst besorgten
2. Auflage von 1656 vor: «Vermehrte
Newe Beschreibung Der Muscowitischen
vnd Persischen Reyse4-.» Der Herausgeber,

Dieter Lohmeier, hat ein
kenntnisreiches Nachwort geschrieben, das

einer Monographie über Olearius
gleichkommt. Vor dem Leser steht der Typus
des barocken Universalgelehrten, der
astronomische Instrumente, Himmelsgloben,

Tele- und Mikroskope baute,
geographisch, historisch und ethnographisch

interessiert war, orientalistische
und linguistische Neigungen hatte, die
Gedichte seines Freundes Paul Fleming
herausgab und selbst der Fruchtbringenden

Gesellschaft angehörte.
Ursprünglich zum Theologen bestimmt,



814 DAS BUCH

liegt seine Stärke in den «höchst erfreulichen

und belehrenden Reiseberichten»,

denen Goethe in den « Divan »-
Noten «gründlichen Dank» abstattete,
indem er den «Geradsinn» des Olearius
als hervorstechendes Charaktermerkmal

pries. Seine wissenschaftliche
Leistung beurteilt Lohmeier zusammenfassend:

«Olearius hatte zwar die erste
umfassende Beschreibung Persiens seit
der Antike geliefert, aber sein Verdienst
müsste noch im Laufe des 17. Jahrhunderts

neben der Erfahrungsfülle seiner
Nachfolger verblassen» (gemeint sind
u. a. die von Goethe ebenfalls benutzten

Reiseberichte der Juwelenhändler
Jean Baptiste Tavernier und Jean Chardin).

«Anders seine DarsteUung Russlands

: Sie wurde in ihrem Jahrhundert
von keiner anderen mehr übertroffen
und blieb für die folgenden Generationen

ein wichtiges Quellenwerk ...»
Denn die Russen liessen schon damals
Ausländer nur widerwillig in ihr Land
reisen, und der Misserfolg der Gesandtschaft,

deren Sekretär Olearius war,
lässt erkennen, wie schwierig es seit je
gewesen ist, Verträge mit ihnen abzu-
schliessen. Im übrigen ist die Lektüre
des Olearius noch immer ein
ungetrübtes Vergnügen, und es bliebe nur zu
wünschen, dass in der verdienstvollen
Reihe der «Deutschen Neudrucke»
auch der «Persianische Rosenthal» zu¬

gänglich würde, der Goethe noch stärker

beeindruckte als die Reisebeschreibung.

Einen Monat, nachdem er sich
diese Sammlung aus der Weimarer
Bibliothek entliehen hatte, schrieb er
dem «Urfreund» Knebel:

«Ich segne meinen Entschluss zu dieser

Hegire, denn ich bin dadurch der
Zeit und dem lieben Mittel-Europa
entrückt, welches für eine grosse Gunst des

Himmels anzusehen ist, die nicht einem
jeden widerfährt. »

Horst Rüdiger

1 Goethe, West-östlicher Divan -
Gesamtausgabe, besorgt von Hans-J. Weitz,
Insel-Verlag, Frankfurt am Main 1972; 607
S., eine Karte. - 2 Marianne und Johann
Jakob Willemer, Briefwechsel mit Goethe -
Dokumente, Lebens-Chronik, Erläuterungen,

hg. v. Hans-J. Weitz, Insel-Verlag,
Frankfurt am Main 1965; 969 S., 7 Abb. -
3 Goethe, West-östlicher Divan - Kritische
Ausgabe der Gedichte mit textgeschichtlichem

Kommentar von Hans Albert Maier,
Band I: Text; Band II: Kommentar, Max
Niemeyer-Verlag, Tübingen 1965; 251;
VIII, 445 S., 16 Abb. - "Adam Olearius,
Vermehrte Newe Beschreibung Der Musko-
witischen vnd Persischen Reyse, Schleswig
1656, hg. v. Dieter Lohmeier Deutsche
Neudrucke, Reihe Barock 21), Max
Niemeyer-Verlag, Tübingen 1971, XXXVI,
804, 104* S., zahlreiche Textabb., 6
Tafeln, 3 Karten.

Jochen Kleppers Briefe

Ich habe im Jahre 1957 im 6. Heft des
37. Jahrgangs der «Schweizer Monatshefte»

in einem ausführlichen Referat
unter dem Titel «Tragische Existenz»
auf das Werk «Unter dem Schatten

Deiner Flügel / Aus den Tagebüchern
der Jahre 1932-1942 von Jochen Klepper»

hinweisen dürfen. Damals habe
ich versucht, aufgrund dieser
unvergleichlichen und unvergesslichen Tage-



DAS BUCH 815

bûcher die Gestalt des Menschen und
Kämpfers, des Dichters und Christen in
Zusammenhang mit seinem Werk und
seiner Zeit darzustellen. Ich darf einige
Sätze hier wiederholen: «Man wüd das
Tagebuch natürlich in erster Linie als
das Bekenntnisbuch eines Menschen,
eines Künstlers, eines Dichters und
eines Christen lesen. Es besitzt aber
noch eine weitere Bedeutung, es ist ein
Zeitdokument von unersetzlichem
Wert, insofern es zeigt, wie die Gewalten

der Zeit einen schöpferischen
Menschen zu vernichten drohten und
schliesslich auf eine tragische Weise
vernichtet haben. Gewiss liegt die Tragik

Jochen Kleppers tiefer als in der
Tatsache, dass er der Gatte einer Jüdin
und der Stiefvater eines über alles
geliebten jüdischen Kindes war. Die
Tragödie hat ihre Wurzeln in tiefen Schichten

von Kleppers Menschlichkeit; wenn
wir recht sehen, am entschiedensten
vielleicht gerade in der Liebe zu dem
Kinde, von dem er sich nicht trennen
konnte. »

Nun sind soeben die Briefe Jochen
Kleppers erschienen, sie bilden eine
Ergänzung zu den Tagebüchern und
natürlich auch zu den dichterischen
Arbeiten, vor allem zu dem grossen
Roman «Der Vater», mit dem Jochen
Klepper seinen Ruhm begründet hat1.
Klepper war von Hause aus ein schüchterner

Mensch, dem es nicht leicht fiel,
sich mitzuteilen; so sind die Bekenntnisse

in den Briefen zurückhaltender
und spröder als die Tagebucheintragungen,

die nie mit dem Gedanken an
Veröffentlichung geschrieben worden
sind. Klepper war darum auch nicht
das, was man einen grossen Briefschreiber

nennen könnte. Trotzdem sagen
diese Briefe Wesentliches, auch Tiefes
über den Menschen und sein Schicksal

aus. Es ist selbstverständlich, dass in
ihnen auch das Ringen mit den harten
Problemen, vor die er sich gestellt sah,
dominiert. Wü begegnen dem
Menschen, den wü aus den Tagebüchern,
den Romanen und den geistlichen
Liedern kennen. Klepper stellt sich dabei
auf den Empfänger ein, was nicht allen
Briefschreibern gelingt. Die gehaltreichsten

Briefe sind die an seinen Lehrer,
den Professor der Theologie Rudolf
Hermann, und die an den nächsten
Freund Reinhold Schneider gerichteten.
Hier begegnen wir dem Christen, der
nach Antwort auf die letzten Fragen
des Daseins sucht, der um seinen Glauben,

um seine Existenz in dieser Welt
ringt. Das Problem der Auswanderung
der Tochter Renate bildet den Schwerpunkt

in den Briefen an den Schweizer
Kirchenmusiker Walter Tappolet. Dass
diese Auswanderung nicht möglich wurde,

trotzdem sich Carl J. Burckhardt
und der Schweizer Gesandte Minister
Fröhlicher nachhaltig für eine Einreise
in die Schweiz einsetzten, hat schliesslich

Jochen Kleppers Entschluss, mit
Frau und Kind in den Tod zu gehen,
ausgelöst. Kürzere Briefwechsel mit
Karl Ludwig Freiherr zu Guttenberg,
Otto Freiherr von Taube, Harald von
Königswald, Karl Lüge und Gerhart
Pohl schliessen sich an. Auch ein kurzer

Schriftwechsel mit dem damaligen
Reichsminister Frick, der Klepper zu
retten versuchte, ist angefügt. Der
Herausgeber Ernst G. Riemschneider hat
die Briefe mit ausführlichen verbindenden

Texten versehen, so dass ein
eindrucksvolles Bild von Jochen Kleppers
Leben und Denken in diesen Jahren, vor
allem aber auch von seinem Kampf
mit den Mächten der Zeit entstanden
ist. Der Dichter ging in jener Nacht
vom 10./11. Dezember 1942 gewiss nicht



816 DAS BUCH

leicht aus dem Leben in den Tod. Er
hatte zutiefst erfahren, dass ein Leben
ohne Menschlichkeit und ohne Freiheit
ein verlorenes Leben ist. Letzten Endes

war es diese Menschlichkeit und diese

Freiheit, für die er als Christ und als
Dichter in seinem Leben und seinem
Werk eingetreten ist. Die Wissenden
haben seinen Roman «Der Vater», in
dem er das Schicksal Friedrich Wilhelms
I., des Vaters Friedrichs des Grossen,
gestaltet hat, immer als ein Werk des
Widerstandes gegen den Geist des Dritten

Reiches betrachtet. Das Opfer eines
solchen Lebens darf nicht vergebens
gebracht worden sein. Ein Buch wie das

vorliegende soll uns an dieses Opfer
erinnern. - Die Briefe mahnen uns, der
hohen Werte bewusst zu bleiben. So ge¬

sehen, hat dieses Werk über das Persönliche

hinaus einen Auftrag besonderer

Art, insofern es uns daran erinnert, wie
notwendig es auch in unseren Tagen
ist, für die unverletzlichen Werte des

Menschlichen einzutreten. Wenn immer
wir unsere Zeit betrachten, wenn wir
versuchen, sie zu deuten, fällt es uns
auf, wie viele unserer Zeitgenossen
jene Männer und Frauen vergessen
haben, die im Widerstand gegen das
Gewaltregime ihr Leben hingaben.

Otto Heuschele

1 Jochen Klepper, Briefwechsel 1925 bis
1942. Herausgegeben und bearbeitet von
Ernst G. Riemschneider. Deutsche Verlagsanstalt,

Stuttgart 1973.

INTERKULTURELLE VERSTÄNDIGUNG

Der Westen gegenüber Ostasien

Theodor Leuenberger, der sich als
Asienkenner bereits mit seinem Werk «Chinas

Durchbruch in das 20. Jahrhundert»

ausgezeichnet hat, veröffentlicht
ein neues Buch über asiatische
Probleme1. Inhaltlich gliedert sich der Text
in drei Teile. Ein erstes Kapitel ist den
Beziehungen zwischen China und den
Vereinigten Staaten während der
Periode 1944-1950 gewidmet. Im Zentrum
stehen die Hintergründe für die
Nichtanerkennung der Volksrepublik China
durch die Amerikaner. Im Hinblick auf
die neueste Entwicklung der Beziehungen

zwischen den beiden Staaten ist dieses

Kapitel von besonderem Interesse,
zeigt es doch, von welchen Vorstellungen

und Lagebeurteilungen ausgehend

die damaligen Akteure, vor allem auf
amerikanischer Seite, eine Politik
festlegten, die heute nicht immer verständlich

ist. Gewisse Parallelen können
gezogen werden zur späteren US-Politik
gegenüber Vietnam, und damit ist auch
der Übergang zum zweiten Kapitel
gegeben: Westliche Interventionen des

letzten Vierteljahrhunderts in
Indochina. Hier werden in gedrängter Form
die wichtigsten Phasen in der Entwicklung

der Konflikte in Vietnam, Laos
und Kambodscha dargestellt. Im dritten
Kapitel, das auch als separate Abhandlung

gelesen werden kann, vergleicht
Leuenberger China und Japan als
Modelle alternativer Entwicklungsmöglichkeiten.



DAS BUCH 817

Von ganz besonderem Interesse, das
diesem Buch auch über die asiatische
Problematik hinaus allgemeine Bedeutung

gibt, ist das von Leuenberger
angewandte Verfahren beim Studium der
Geschichte und der internationalen
Beziehungen. Durchwegs, aber vor allem
im dritten Kapitel, wird der Akzent auf
die kulturelle Identität der in einer
Interaktion befindlichen Völker und
Nationen gesetzt. Aus dieser Sicht sind
internationale Konflikte nicht in erster
Linie in der Unvereinbarkeit sozio-öko-
nomischer und politischer Ideologien zu
sehen, sondern, weiter gefasst, als
Zusammenprall von Weltanschauungen,
Lebensformen, Wertsystemen. Die
Behauptung kollektiver Identität muss
immer dann als Faktor berücksichtigt werden,

wenn es darum geht, das Verhalten

anderer Völker zu verstehen und
zu interpretieren. Vor allem gilt es bei
der Erläuterung der Verschiedenartigkeit

von Entwicklungsmodellen die
verschiedenen kulturellen Hintergründe
herauszuarbeiten. So wird es verständlich,

dass eine erstaunliche kulturelle
Kontinuität - in China trotz Revolution

und in Japan trotz Industrialisierung

- festzustellen ist. Der gleiche
Faktor ist aber auch für das Verständnis

des aussenpolitischen Verhaltens
anderer Völker von Bedeutung. Leuenber-
gers Verdienst ist es, mit subtilen
Analysen die aus der Verschiedenartigkeit
der Kulturen erwachsenden
Verständigungsschwierigkeiten zu erläutern. Dabei

wird immer wieder deutlich, wie
sehr das kognitive Verhalten der
Akteure - also ihre kulturell bedingten
Weltbilder und Denkschemata, oder
auch das ihnen eigene Vor-verständnis
von Situationen - prekäre
Entscheidungsgrundlagen liefert. Die amerikanische

Vietnampolitik ist bestimmt ein

Beispiel dafür, dass vorgefasste Meinungen

und implizite Leitbilder gewisse
Kategorien von Informationen überhaupt
nicht durchsickern lassen, was zwangsläufig

zu Fehlinterpretationen führt.
Von besonderem Interesse ist die

Kritik des japanischen Entwicklungsmodells

(im dritten Kapitel), das Leuenberger

dank eines mehrjährigen Aufenthalts

in Japan auch aus direkter Erfahrung

kennt. Zwei zentrale Thesen lauten

dahin, dass Japan im 20.
Jahrhundert einerseits Modernisierung ohne
Verwestlichung durchgemacht hat und,
andererseits, dass der wirtschaftlichen
Entwicklung eine soziale Nicht-Entwicklung

gegenübergestellt werden
muss. Die zweite Tatsache wird vom
Autor stark gewertet. Er spricht von
einer «eingefrorenen hierarchischen,
feudalistischen Sozialordnung» (S. 169),

von «erstarrten Formen» (S. 178), ja
sogar von einer «Ethik des Immobilismus»

(S. 193). Wü mussten uns bei
diesem Punkt von der Stellungnahme
Leuenbergers trennen, scheint sie doch
im Gegensatz zu stehen zu dem sonst
stark in Erscheinung tretenden Bewusstsein

kultureUer Relativität. Doch der
Autor erhebt den Einwand selber:
«Aber vielleicht ist dieser Wunsch nach
Öffnung, nach mehr Variationsmöglichkeiten

bereits zu westlich» (S. 179).
Auch wer sich der Bedeutung der
kulturellen Identität anderer Völker
bewusst ist, darf sich also Werturteile
leisten. Oder vielleicht darf es gerade nur
er, denn zumindest ist er sich der
Relativität seiner eigenen Wertprämissen
bewusst.

Leuenbergers Buch ist ein weiterer
Beitrag zu einem erneuerten Studium
der internationalen Beziehungen, das
sich nicht mehr ausschliesslich
abstützt auf Konferenzgespräche, diplo-



818 DAS BUCH

matische Noten, Kriegsabläufe und
Verträge (obwohl diese Elemente
weiterhin berücksichtigt werden), sondern
das die äusseren Geschehnisse auf ihren
kulturellen Bezugsrahmen untersucht
und Konfrontationen von Weltbildern
und Denkschemata berücksichtigt.

Noch spezifischer als Leuenbergers
Buch setzt sich Dietrich Krusche in
seinem Werk über Japan2 mit interkulturellen

Verständigungsproblemen
auseinander. Dies besagt schon der Untertitel:

«Eine Kritik der Modalitäten
europäischer Erfahrung von Fremde. » In
diesem Sinne ist das Buch auch für
denjenigen, der Japan nicht kennt oder sich
für dieses Land nicht besonders interessiert,

aussergewöhnlich attraktiv.
Krusche behandelt in konkreter und

anschaulicher Weise eine Reihe
fundamentaler erkenntnistheoretischer Fragen,

die für die gegenwärtigen und
zukünftigen Beziehungen Europas zu
anderen Kulturen von entscheidender
Bedeutung sind. Zu diesem Zweck bietet
Japan einen idealen Testfall : Einerseits
sehen Europäer in dieser neuen
Industrienation Asiens eine Bestätigung des

weltgeschichtlichen Führungsanspruchs
des Westens (S. 136), weil sich hier die
als unvermeidlich erachtete Ausbreitung
westlicher Lebensformen bestätigt
findet; andererseits bleibt Japan für den

Europäer mysteriös und undurchschaubar.

Die Beschreibung der japanischen
Gesellschaft ist spannend und wirkt
auch für den mit Japan nicht vertrauten

Leser einleuchtend. Besonders
interessieren dürften Themen wie die Suche
Japans nach fremdem Wissen (S. 32),
die Stellung des Individuums, japani¬

sche Konzeptionen der Mitmenschlichkeit,

Einstellungen zum Rassenproblem,

zum Christentum usw. In all
diesen Belangen legt der Autor Wert auf
die historische Dimension. Es gelingt
ihm, dem Leser aus dieser Sicht das
Verhalten des heutigen Japaners plausibel

zu machen. Besonders faszinierend
ist das Buch jedoch dort, wo es sich
mit Problemen der Erkenntnis von
kultureller Fremde auseinandersetzt. Krusche

zeigt die «europabedingte
Antizipation» (S. 10) des Fremden, die ethno-
zentrische Versteifung auf das Eigene,
die egozentrische Verfälschung des
anderen durch Unterschätzung des eigenen

Standpunkts. Besonders eindrücklich

ist die Kritik naiv-realistischer
Analysen Japans (zum Beispiel Koestler, S.

124 ff.), die das unmittelbar Erlebte zur
einzigen möglichen Wirklichkeit erheben

und dem eigenen Vor-verständnis
der Situation eine erkenntnisstrukturierende

Rolle absprechen. Auch die
Zusammenhänge zwischen westlichen
Konzeptionen der Naturbeherrschung
und einem ethnozentrischen Weltbild
werden konkret illustriert (S. 10, 138).
Das Problem der Übertragung
westlicher Konzepte auf fremde Kulturen
(zum Beispiel Familie, S. 55, Klasse, S.

57) wird ebenfalls anschaulich erläutert.
Wenn Fragen kognitiven Verhaltens

von Europäern in anderen Kulturen
behandelt werden, so geschieht dies bei
Krusche in einem relativ nüchternen
Ton. Es geht nicht darum, am Westen
rabiate Kritik zu üben. Auch jene für
Europa «kulturelle Fremde» wird
erfahren als Problem der Kulturbedingtheit

der eigenen Erkenntnis. Analysen
wie diejenige von Krusche weisen ganz
allgemein auf elementare Denkstrukturen

hin, die eine interkulturelle Verständigung

erheblich erschweren.



DAS BUCH 819

Eine der faszinierenden Fragen, die
beim Studium Japans immer bestehen
bleibt, ist diejenige nach der
Kontinuitätjapanischer Kultur trotz Übernahme
eines westlichen Entwicklungsmodells.
Auch Krusche kann hier keine klare
Antwort bieten. Immerhin ist es

bezeichnend, dass ein Autor, der sich darum

bemüht, die Erhaltung eigenständiger

Werte, Institutionen und
Verhaltensformen in Japan zu betonen, sehr
oft gezwungen ist, eine neue Entwicklung

einzugestehen. Nacktheit hatte,
«bis vor kurzem jedenfalls», nichts An-
stosserregendes (S. 93) und
«Arbeitnehmer- Arbeitgeber-Gegensätze sind
(noch) nicht deutlich ausgeprägt ...»

(S. 150). Das «noch» in Klammern ist
bezeichnend. Die Frage ist sicher offen

- und sie gehört zu den interessantesten,

die man im 20. Jahrhundert stellen
kann -, ob Japan und andere Völker
die westlichen Entwicklungsmethoden
übernehmen, ihre kulturelle Eigenart
verlieren werden. Eine Antwort ist
bestimmt verfrüht, aber Krusches Buch
erleichtert eine klare Problemstellung.

Roy Preiswerk

Theodor Leuenberger, Kriege um den
Frieden in Ostasien, Flamberg-Verlag,
Zürich 1973. - 2 Dietrich Krusche, Japan -
Konkrete Fremde, Meta-Verlag, München
1973.

HINWEISE

Individuum - Gesellschaft

Mit «Aufbruch in die Freiheit» hat der
Zürcher Psychotherapeut Dr. med. et
phil. Gion Condrau seine jüngste
Publikation betitelt - eine Aufsatzsammlung

über eine Vielfalt von Themen,
die sich auf den Nenner «konkreter
Vollzug menschlichen Freiseins in der
modernen Zivilisation» bringen lässt.
Was der Autor zu Fragen der
psychosomatischen Erkrankung als sozialem
Problem, zur Drogensucht, zum
Erziehungswesen, zur jugendlichen Kontestation,

zu anthropologischen Grundproblemen

wie der «Liebesfähigkeit», der
«Freiheit und Dauerbindimg» zu sagen
hat, ist gesättigt mit reicher ärztlicher
Erfahrung und mündet immer wieder in
die Frage nach der Verantwortlichkeit
des Arztes in der heutigen GeseUschaft,
der mehr sein muss als wissenschaft¬

licher Spezialist. Einheit des ärztlichen
und politischen Denkens : diesem Credo
ist das Buch, das auf Erkenntnissen
der Daseinsanalyse basiert, in seiner
Wissenschaftlichkeit und allgemeinen
Zugänglichkeit verpflichtet (Europaverlag,

Wien 1972).

Die Einflüsse von Konfliktfeldern der
Umwelt auf die Konflikte des Individuums

werden im Band «Individuum
und Gesellschaft» von zahlreichen
Autoren verschiedenster Provenienz untersucht:

Damit liegen die Referate eines

vor zwei Jahren von der Deutschen
Gesellschaft für Psychotherapie und
Tiefenpsychologie veranstalteten
Kongresses in Buchform vor. Ehe- und
Familienberatung, Pädagogik, Heimerzie-



820 HINWEISE

hung, Therapie von Strafgefangenen als
Form der Sozialtherapie, das entwick-
lungs- und gesellschaftsspezifische
Verhalten der Frau sowie Politik und
Psychoanalyse bilden das Spektrum,
das in solcher Breite allerdings nur
komprimierte Einblicke ins Einzelthema
erlaubt. Besondere Beachtung verdient
der Beitrag von Balthasar Staehelin:
«Eines der religiösesten Zeitalter hat
schon lange begonnen oder die Suche
nach einer dritten politischen Möglichkeit»

(Ernst-Klett-Verlag, Stuttgart
1973).

Erzählungen aus 50 Jahren

Wenn ein der Zeit und ihren brennenden

Fragen leidenschaftlich zugewandter

Schriftsteller in späten Jahren die
kleineren Arbeiten aus fünf Jahrzehnten
seines Lebens sammelt und in einem
Band vereinigt herausgibt, entsteht ein
faszinierendes Bild. Was lange zurückliegt,

wirkt wie gegenwärtig ; was die
Generationen im Wandel der Jahre
bewegte, wird sichtbar. Der Zeitgeist, diese
zwiespältige, aber oft unterschätzte
Grösse, tritt dem Leser entgegen,
jedoch nicht in seiner verwaschenen, der
blossen Mode verfallenen Ausgabe,
sondern so, wie ihn ein individueller Geist
erlebt und erlitten hat. Das ist der Fall
bei der Begegnung mit Joseph Breitbach,

der «Die Rabenschlacht und
andere Erzählungen» aus Anlass seines

siebzigsten Geburtstages neu herausgegeben

hat. Man ist geneigt - auch der
Verlag tut es -, Joseph Breitbach einen
Aussenseiter zu nennen. Was aber
besagt das schon? Er ist ein Schriftsteller,

der leidenschaftlich teilnimmt an

den geistigen und politischen Ereignissen

seiner Zeit ; nie jedoch verzichtet er
darauf, seine Gedanken, seine Meinungen,

seine Schlüsse darauf anzuwenden.
Ein Aussenseiter? Für das Bewusstsein
dieser Epoche wäre das ein schlechtes
Zeugnis (S.-Fischer-Verlag, Frankfurt
am Main 1973).

Memoiren einer Kabarettistin

Ursula Herking ist ohne Zweifel eine

grosse Kabarettistin, eine «Diseuse»,
wie man eigentlich sagen müsste. Der
«Katakombe», der «Schaubude», der
«Münchner Lach- und Schiessgesellschaft»

und der «Kleinen Freiheit»,
denen sie nacheinander angehörte, hat
sie die besondere Note ihrer Persönlichkeit

verliehen. Film, Theater und
Fernsehen sind die anderen Wirkungsstätten

der Schauspielerin, die zu den
markanten Gestalten des deutschen
Theaters insbesondere der unmittelbaren

Nachkriegszeit zählt. Die
Lebenserinnerungen indessen, die Ursula Herking

unter dem Titel «Danke für die
Blumen» erscheinen liess, sind kein so
wichtiges Buch. Wortreich, voller
Belanglosigkeiten, im Stil unglaublich
schwankend und oft niveaulos, so dass

man sich fragen muss, wie sich der
sichere Sinn der Künstlerin für sprachliche

Interpretation und die Fahrigkeit
in ihren eigenen Aufzeichnungen
überhaupt verbinden lassen. Man hat
nachgerade allerhand Vergleichsmöglichkeiten

im Hinblick auf Schauspielermemoiren.

Ursula Herkings «Danke für
die Blumen» ist kein erhebendes
Beispiel (C.-Bertelsmann-Verlag, München,

Gütersloh, Wien 1973).


	Das Buch

