
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 53 (1973-1974)

Heft: 10

Buchbesprechung: Das Buch

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Buch

HOFMANNSTHAL-FORSCHUNG

Die Zerstörung des Mythos vom Ästheten Hofmannsthal

«Der Mythos vom Ästheten Hofmannsthal

muss endlich zerstört werden.»
Diese Forderung wurde schon kurz
nach Ende des Zweiten Weltkrieges
aufgestellt1, und man kann heute mit
Genugtuung feststellen, dass zumindest
auf der Ebene der literaturwissenschaftlichen

Forschung in den vergangenen

25 Jahren um ein neues,
phänomenologisches Hofmannsthal-Verständnis

gerungen worden ist. Es ist
auch gegenwärtig noch eine Art
Restauration der Werke dieses Dichters
im Gange, und das heisst in der Welt
der Literatur nichts anderes, als dass

die Sprache des Autors freigelegt wird,
nicht nur in ästhetischer Hinsicht,
sondern auch in ethischer: Es wird die
Frage gesteht, was denn der glänzende
Stilist, das literarische Wunderkind
Hofmannsthal eigentlich ausgesagt habe.

Die Missverständnisse, die sich um
diesen Dichter herum vor allem während

der Zeit des in Europa
herrschenden Faschismus aufgetürmt
haben, sind überaus zahlreich. Damals hat
man Hofmannsthal vor allem als Ästheten,

als Decadent jüdischer Abstammung

bezeichnet. Indem man an den
Dichter und sein Werk die Massstäbe
der herrschenden Moral anlegte, verlor
man die den Werken selbst innewohnende

Moral gänzlich aus den Augen.
Im Jahre 1968 ist es Martin Stern

gelungen, die Freunde Hofmannsthals und
vor allem die Forscher, die sich um ein

neues, gründliches Verständnis seiner
Werke bemühen, zu einer «Hugo-von-
Hofmannsthal-Gesellschaft» zusam-
menzuschliessen. Stern zeichnet auch als

verantwortlicher Redaktor der
«Hofmannsthal-Blätter2», die seit der Gründung

der Gesellschaft jeweüs
halbjährUch erscheinen. Im Vordergrund
dieser «Hofmannsthal-Blätter» stehen,
wie es im Vorbericht der Redaktion
heisst, Dokumentation und Diskussion.

Unbekannte Zeugnisse wie
einzelne Briefe des Dichters sowie kurze
Dokumente von Zeitgenossen, deren
Veröffentlichung in Buchform nicht in
Frage kommt, werden hier den Mitgliedern

der Gesellschaft zur Kenntnis
gebracht. Das Hauptgewicht aber liegt
zweifellos auf der kontinuierlichen
Nachführung einer möglichst voUstän-
digen Bibliographie zur Dichtung
Hofmannsthals.

Neben dieser für die Forschung
äusserst wertvollen Sammlertätigkeit der
Hugo-von-Hofmannsthal-Gesellschaft
haben aber auch zahlreiche
Einzelpublikationen in letzter Zeit sehr viel
zum Abbau traditioneller Missverständnisse

und zur klaren Erkenntnis der bei
Hofmannsthal dargestellten Daseinsformen

beigetragen. Aus der Fülle der
wissenschaftlichen Darstellungen sollen
hier zwei besonders anregende und
umfassende Arbeiten hervorgehoben
werden: Hinrich C. Seebas «Kritik des

ästhetischen Menschen» und Rolf Ta-



DAS BUCH 725

rots umfangreiches Werk «Hugo von
Hofmannsthal- Daseinsformen und
dichterische Struktur».

Hinrich C. Seeba, heute als Dozent
an der University of California tätig,
hat sich in seiner Tübinger Dissertation

eingehend mit Hermeneutik und
Moral in Hofmannsthals kleinem Drama

«Der Tor und der Tod» beschäftigt3.

Seeba will das Ästhetentum als
solches, das im Grunde ja «in Schönheit

längst gestorben» ist, nicht etwa
einmal mehr einer Kritik unterziehen.
Er bringt vielmehr den überzeugenden
Nachweis, dass der junge Hofmannsthal

selbst das Problem des ästhetischen

Menschen klar als ein solches
erkannt und anhand der Person Claudios

im Stück «Der Tor und der Tod»
zur kritischen Darstellung gebracht hat.
Es ist also grundsätzlich falsch, die
lyrischen Dramen wegen ihres angeblichen

Ästhetizismus etwa gering zu
schätzen; ebenso falsch ist es aber,
als Verteidiger des «Ästheten
Hofmannsthal» auftreten zu wollen. Beides
käme einer Verkennung der eigentlichen
Leistung Hofmannsthals gleich. Diese
Leistung, welche, wie bereits erwähnt,
darin besteht, dass Hofmannsthal die
Gefahr des Ästhetizismus selber erkannt
und vom moralisch-ethischen Standpunkt

aus einer eigenen Kritik unterzogen

hat, diese ausserordentliche
Leistung der Selbsterkenntnis und Selbstkritik

wird offenbar, wenn man
Hofmannsthals Briefe aus der Entstehungszeit

der lyrischen Dramen beizieht. Seeba

beruft sich vor allem auf die Briefe
des damals erst 18 jährigen jungen Dichters

an Eduard Karg von Bebenburg:
«Mir fehlt die Unmittelbarkeit des
Erlebens ; ich sehe mir selbst leben zu und
was ich erlebe, ist nur wie aus einem
Buch gelesen4», so lesen wir da unter

anderem, und diese Erkenntnis, dass es

ihm an der Unmittelbarkeit des Erlebens

fehle, hat Hofmannsthal seinem
Stück «Der Tor und der Tod»
zugrunde gelegt. Claudio scheint das
bereits brieflich dargelegte Hofmannsthal-
sche Ästhetizismus-Problem überhaupt
nur zu wiederholen. Alle die
Kunstgegenstände, die ihn umgeben, haben
Claudio das Leben, das sie ihm zu
versprechen schienen, nur vorenthalten. So

hat er sich, wie es heisst, «an Künstliches

verloren».
Ein besonders wesentlicher Aspekt

von Seebas Arbeit ist nun aber der Hinweis

auf die Aktualität des von
Hofmannsthal dargestellten Ästhetizismus-
Problems für unsere Zeit und Gesellschaft.

Durch die von uns geschaffenen

Institutionen Radio, Kino und
Fernsehen hat das Ästhetizismus-Problem

schlagartig aufgehört, ein besonderes

Problem des Künstlers zu sein,
sondern ist zum Problem der modernen
Gesellschaft überhaupt geworden. Wir
stehen in einem Zeitalter der Reproduktion

und bekunden dadurch allmählich
immer mehr Mühe, selber produktiv zu
sein und produktiv zu denken. Zum
mindesten ist unsere produktive Tätigkeit

durch gewisse vorgegebene
Anschauungsschablonen vorbestimmt, was
am handgreiflichsten fassbar wird in
Fernsehen und Reklame, beide, wie
Seeba sagt, «im weitesten Sinne vor
allem ästhetische Schablonen von
anthropologischer Relevanz5». Der
Mensch hat sich daran gewöhnt, die
Realität nach dem Muster der Fernsehoder

Reklamebilder zu erfassen, und
dieser moderne Ästhetizismus hat
gegenwärtig Ausmasse angenommen, die
selbst die düstersten Vorstellungen der
Ästhetizismus-Kritiker früherer Jahre
übertreffen. Die schöne Harmonie der



726 DAS BUCH

Reklameschablone führt zum Realitätsverlust,

das heisst zur Erlebnisarmut;
die « imperativisch umworbenen
Konsumenten» verfallen «einem ästhetischen

Narzissmus, der dem Kaufzwang
den Anschein der Freiheit gibt6».
Solchen Überlegungen bleibt Seebas Tor-
und-Tod-Interpretation von allem
Anfang an und bis zum Schluss der
Arbeit untergeordnet. Der Tod ist in
diesem Sinne bei Hofmannsthal nicht etwa
ein Anwalt des memento mori, sondern
ein Verkünder des memento vivere. Seebas

Analyse des kleinen Dramas will
letztlich nur sichtbar machen, dass es

Hofmannsthal, dem angeblichen Vertreter

des Ästhetizismus, in keiner Weise
um eine Verabsolutierung des ästhetischen

Menschen, aber auch nicht um
dessen Verdammung oder Verketzerung
geht. Was der Dichter in seinem
Streitgespräch zwischen Leben und Tod
tatsächlich zum Ausdruck gebracht hat,
ist die Forderung nach einer zweifachen
Integration des Einzelmenschen, einer
ästhetischen und einer sozialen Integration.

Die Existenz des ästhetischen
Menschen, soviel heisst das doch, ist
nur sinnvoll, wenn die ästhetische
Schau der Erkenntnis einer sinnvollen
Lebenseinheit dient. Aber nicht minder
wesentlich ist die Unterordnung des
Sozialen unter dieses Lebensganze: soziale
Integration kann nur sinnvoll sein, wenn
sie dem Menschen jenen freien Spielraum

lässt, das Leben «als ein Schauspiel

zu gemessen, / Die Schönheit aller
Formen zu verstehen / Und unsrem
eignen Leben zuzusehen», wie der junge
Hofmannsthal dies in einem andern
lyrischen Drama, dem «Tod des Tizian»,
trefflich formuliert hat7.

Es ist im Grunde falsch, das Ästhetische

dem Sozialen so krass entgegenzusetzen,

wie dies in der Zeit der Krise

des bürgerlichen Individualismus vor
allem um die Jahrhundertwende geschehen

ist und zum Teil heute noch
geschieht. Das Wort von der «Krise des

bürgerlichen Individualismus» lässt an
die Arbeiten von Georg Lukacs denken,

auf den Seeba sich tatsächlich
auch an zwei Stellen seiner Arbeit
beruft8. Seebas Ansatz zu seiner Werk-
Interpretation ist - wie derjenige Georg
Lukacs' - ein historisch-soziologischer.
In diesem Sinne sind auch seine
Schlussfolgerungen zu verstehen:

Das Problem des ästhetischen
Menschen, so lesen wir da, ist nicht mehr
nur eine Frage der künstlerischen
Profession, sondern auch schon eine Frage
der bürgerlichen Existenz in der modernen

Gesellschaft. Claudio ist nicht mehr
als Dichter, Maler oder Musiker zu
identifizieren, sondern ein homo literatus, der
gebildete, aber unpolitisch gewordene
Liberale in der ästhetischen Kultur Wiens.
Er hat sich nicht an die Kunst, sondern
«an Künstliches verloren». Nicht das
Leben eines Künstlers, sondern die
Künstlichkeit des Lebens, das vor lauter Ver-

' mittlungen seine Unmittelbarkeit verloren

hat, ist in Claudios Leiden an
Entfremdung und Verdinglichung problematisch

geworden 9.

Eine Stelle wie die eben zitierte zeigt
den Glanz, aber auch die Problematik
der Arbeit Seebas. Der Autor, geübt im
Gebrauch einer modern klingenden
Sprach-Dialektik, kann es sich nicht
überall verkneifen, einen Jargon zu
verwenden, mit dem sich heute schon jeder
Gymnasiast einen revolutionären
Anstrich zu geben vermag, unabhängig
davon, wie gross sein wöchentliches
Taschengeld ist. Es ist zu hoffen, dass
Seeba mit dem, was er hauptsächlich
am Schluss seiner Arbeit formuliert hat,



DAS BUCH 727

auch wirklich ernst macht und es nicht
bei seinen oft eine Spur zu spitzen
Formulierungen bewenden lässt.

Ganz andere Wege als Seeba hat
Rolf Tarot in seinem Buch «Hugo von
Hofmannsthal, Daseinsformen und
dichterische Struktur» beschritten10. Zwar
stützt auch er sich besonders auf
Hofmannsthals Frühwerk, aber im Unterschied

zu Seeba legt Tarot das
Hauptgewicht nicht auf die historisch-soziologische

Bedeutung der Texte, sondern
auf Hofmannsthals eigene Bewusst-
seinsproblematik. Methodisch bedeutet
dies, dass in Tarots Arbeit vorerst nach
den Daseinsformen gefragt wird, die
sich in Hofmannsthals frühen Gedichten

und Dramen zeigen. Diese
Existenzproblematik führt zwangsläufig
über zur Sprachproblematik, zur Frage
nach der dichterischen Struktur. Dies
alles verrät die Schule Martin Heideggers,

dessen Weg ja auch von der
Daseinsanalyse zur Sprachproblematik
geführt hat. Der eigentliche Wert von
Tarots Methode liegt aber wohl darin,
dass die Daseinsanalyse übergeführt
wird in eine strukturale Anthropologie,
wie dies ja schon im Titel angedeutet
wird.

Im Bewusstsein, dass der Begriff der
Struktur in der gegenwärtigen Literatur-
und Sprachwissenschaft zu einem
vielfach missverstandenen Modebegriff
geworden ist, sieht sich Tarot zu einem
besonders sprgfältigen Vorgehen
gezwungen. Er grenzt den weiten und oft
verschwommenen Bedeutungshorizont
von Struktur von vornherein auf zwei
Bedeutungsmöglichkeiten ein, indem er
Struktur einerseits als Bauart versteht,
was auf den «Bau des Gefügten oder
künstlich Verfertigten» hindeutet11,
anderseits als etwas Grundzugartiges, weil
er keine Darstellung von Hofmanns¬

thals gesamtem Werk leisten, sondern

nur auf Grundzüge hinweisen möchte12.
Die Hauptschwierigkeit, mit der eine

solcherart phänomenologisch orientierte
Literaturwissenschaft bei der

Interpretation des Hofmannsthalschen Werkes

zu kämpfen hat, ist zweifellos die
von Hofmannsthal selber in seiner
Schrift «Ad me ipsum» entwickelte
Begriffssprache, die den Zugang zu den
Werken bis anhin eher erschwert als
erleichtert haben dürfte. Tarot bekennt
sich von Anfang an zu seiner

Überzeugung, man müsse einen Ausweg aus
dem Bannkreis des «Ad me ipsum»
suchen. Das hat zur Folge, dass er in
seinen Interpretationen zum Beispiel
den umstrittenen Begriff der Präexistenz
nach Möglichkeit vermeidet. Seine eigenen

Begriffe entwickelt nun Tarot mit
äusserster Sorgfalt. Zunächst werden
einige lyrische Gedichte des sechzehnjährigen

Hofmannsthal betrachtet, und es

ist in diesem Zusammenhang nur erst
von einer «aufbrechenden Problematik
des Verhältnisses von Ich und Welt» die
Rede13. In dem kleinen Drama
«Gestern» erweist sich dann der in den
Gedichten des Sechzehnjährigen anklingende

problematische Zustand als «ein
Zustand von ambivalenter Struktur14».
Das Ich erinnert sich eines verlorenen
Zustandes (Gestern) und trachtet
danach, ihn zurückzugewinnen. Eine klare
Formel für diese ambivalente Daseinsform

kristallisiert sich allerdings erst in
der eingehenden Interpretation des

Fragments «Der Tod des Tizian» heraus.

Die Tizianschüler verdanken der
Kunst ihres Meisters ihren ganzen
Zugang zum Leben.

Der Tizan sterben, der das Leben schafft
Wer hätte dann zum Leben Recht und

[Kraft?



728 DAS BUCH

Sie leben also nur mittelbar; ihr
Stimulans zum Leben ist die Kunst ihres
Meisters. Nur ein einziger der
Tizianschüler, Gianino, scheint befähigt, die
Dinge und Zustände der Wirklichkeit
«noch» selber zu erleben. Die andern
sind dazu «nicht mehr» fähig. Sie
haben es verlernt, «einfach» zu fühlen. In
ihrer Daseinsform sind Unschuld und
Unbefangenheit des «Noch» der
Befangenheit und dem Zwiespalt des «Nicht
mehr» gewichen. So ist es auch in dem
kleinen Drama «Der Tor und der Tod»,
wo für Claudio der Zugang zum Leben
verschüttet ist und nur noch das Kunstwerk

eine Art « Inzitament » zur
Wiedereröffnung dieses Zugangs zum Leben
darstellt. Claudio empfindet es als
Fluch, sein Leben zu erleben wie ein
Buch, / Das man zur Hälft noch nicht
und halb nicht mehr begreift, / Und
hinter dem der Sinn erst nach Lebend-
gem schweift15. Aber dadurch erfährt
er immer nur den Abglanz des
Wirklichen, nie das Wirkliche selbst. Denn
er ist kein grosser Künstler wie Tizian,
den noch die Unbefangenheit des

Schauens auszeichnet; er ist nur ein
«sensitiver Dilettant». Dies ist ein
Ausdruck, den Hofmannsthal selbst geprägt
hat in seiner Studie über «Die
Menschen in Ibsens Dramen». Der sensitive
Dilettantismus ist ein Kennzeichen der
ambivalenten Daseinsform. Das Dasein
Claudios ist schattenhaft, eine Art
existentielles Niemandsland, da es im
«noch» nicht mehr und im Leben noch
nicht angesiedelt ist. Der Versuch, das
Leben durch Inzitamente (Kunst,
Literatur) zurückzugewinnen, scheitert. So
bleibt der Mensch von der Art Claudios

in einem seltsamen Schwebe- oder
Zwischenzustand. Tarot bezeichnet ihn
als Zustand des «Nicht-mehr-und-noch-
Nicht16». Erst in der Todesstunde kehrt

der Zustand des «Noch» zurück. Der
Tod bringt paradoxerweise erst das
Leben.

Indessen genügt die Zeitkategorie
des «Noch» nicht, die Daseinsform, die
dem Leben entspräche, phänomenologisch

richtig zu kennzeichnen. Tarot
versucht das Leben, im Gegensatz zur
Lebensphilosophie eines Bergson,
dialektisch zu begreifen. Wenn Bergson
nämlich das Leben als das «grosse
Leben» verstanden hat und in der Folge
der Begriff Leben durchaus auch in
Deutschland und Österreich zum
Zentralbegriff der Zeit Hofmannsthals
geworden ist, zur «metaphysischen Urtat-
sache», zum «Wesen allen Seins
überhaupt» und wie die allzu kühnen
Formulierungen alle lauten mögen, so hat
Hofmannsthal seinen Lebensbegriff in
wohltuender Art differenziert und
dialektisch abgewandelt. An den Gestalten

seiner frühen Dramen wird, wie Tarot

schön aufzeigt, klar, dass das
Aufgehen im Ganzen des «grossen Lebens»
zugleich Verzicht auf konkretes Leben
bedeuten muss. Das «Leben»
verschlingt das Leben. Das Verlockende
zeigt ein dämonisches Antlitz. Der
Sehnsucht nach einem verlorenen, nur
erinnerten ersten Leben entspricht die
Flucht vor einer dritten Daseinsform,
die sich im «Nicht-mehr-und-noch-
Nicht» ankündigt. Diese dritte Daseinsform

wäre eben das «grosse Leben» in
seiner Dämonie. «Dialektik und Dämonie»,

so schreibt Tarot, bestimmen das
Verhältnis des Ichs zwischen der ersten
und dritten Daseinsform: Gewinn des

«Nie-und-Immer» ist Verlust des < Hierund

Jetzt >. Der Verlust des <Hier-und-
Jetzt> lässt das «Nie-und-Immer» in
seiner Dämonie sichtbar werden17.

Von dieser Warte aus hat Tarot nun
auch ein neues Verständnis der Selbst-



DAS BUCH 729

Zeugnisse Hofmannsthals gewonnen.
«Nie-und-Immer» und «Hier-und-
Jetzt» bilden zum Beispiel auch in
Hofmannsthals Briefen zwei Daseinsformen,

zwischen denen der ambivalente
Zustand des Dichters fühlbar wird.
Wiederholt erscheint da das Bild von
Ebbe und Flut. Der Zustand der Ebbe
ist ein lebendiges Totsein, das natürlich
wieder zu inzitamenten Versuchen
verlocken kann. Die «gute Stunde» wird
dann, meist als Stunde der Lektüre, als
eine Art Bollwerk gegen die leere Öde
der Ebbe aufgerichtet. Allerdings ist die
Dialektik unaufhebbar. Hofmannsthal
leistet keine Vermittlung zwischen
getrennten Welten, sondern stellt gerade
die Krise dar, die den menschlichen
Geist erfasst, wenn er die Grenzen der
einzelnen Daseinsformen überschreitet.
Wenn wir die erste Daseinsform mit Tarot

schliesslich als «mythisches
Bewusstsein» verstehen, als eine Daseinsform

paradiesischer Zeitlosigkeit, die
Hofmannsthal selber «Naturzustand»
nannte, so ist der zweite, der ambivalente

Zustand natürlich nichts anderes
als ein Zustand der Krise. In ihm ist
das Bewusstsein sozusagen umgewendet.

Mythos wird zum Ethos, Gedichte
werden gemacht, nicht mehr empfangen.

Deshalb ist es angebracht, mit Tarot

noch kurz das «Problem der Sprache

in der Krise des mythischen
Bewusstseins» zu betrachten.

Da Hofmannsthal selbst seine

Sprachauffassung nur unsystematisch
und subjektiv dargelegt hat, sieht sich
Tarot gezwungen, E. Cassirers systematische

Darstellung zur Verdeutlichung
herbeizuziehen18. Allerdings scheint
Hofmannsthal dieses 1924 erstmals
erschienene Werk kaum genau gekannt zu
haben. Cassirers Auffassung von der
funktionalen Gesetzlichkeit im Aufbau

der Sprache zeigt jedoch genaue
Übereinstimmungen mit den drei Daseinsformen

Hofmannsthals. Cassirer
unterscheidet die drei Stadien des
mimischen, des analogischen und des
symbolischen Ausdrucks. «Die mimische
Bewegung ist eine unmittelbare Einheit
des < Inneren > und des <Äusseren>, des

<Geistigen) und <Leiblichen) (I 126).

Sprache aber gehört einer andern Stufe
des Daseins an. Sie ist ihrer Form nach
Gegenspiel zur Fülle der sinnlichen
Empfindungen, kann weder die
Unmittelbarkeit der Dinge und noch weniger
die Unmittelbarkeit des Lebens ergreifen.

Sprache gehört der Sphäre der
Reflexion an. Zunächst gehört Sprache
allerdings noch der blossen Daseinssphäre

an; sie weist nicht auf einen
dinglichen Inhalt hin, sondern setzt sich

an dessen Stehe (II 284). Auf dieser
Stufe ist Sprache eine Art Gesang. Die
Sphäre des sprachlichen Sinnes konstituiert

sich nochmals auf einer höhern
Stufe, der des symbolischen Ausdrucks,
durch den Sprache zur Trägerin von
Bedeutungen wird. Der Übergang von
der mimischen zur analogischen Sprachform

bezeichnet nun bei Hofmannsthal
etwa den Übergang vom mythischen
Bewusstsein zur Krise des mythischen
Bewusstseins. Hier sind Bedeutungsfunktion

und sinnlicher Klang noch
ganz miteinander verbunden. Aber
innerhalb der Krise des mythischen
Bewusstseins vollzieht sich mit der
wachsenden Dynamik des Denkens auch der
allmähliche Übergang in die symbolische

Sprachform. Hier ist der
systematische Ort, an dem Dichtung zugleich
entsteht und sich selbst zum Problem
wird.

Es ist hier nicht der Ort, Tarots Weg
weiter zu verfolgen, da hier nun natürlich

die Betrachtung von Texten Hof-



730 DAS BUCH

mannsthals einsetzen müsste. Wir können

uns hier auf die Bemerkung
beschränken, dass Tarots umfangreiche
Erläuterungen zu Hofmannsthals Frühwerk

zweifellos zum Besten gehören,
was die Philologie in den letzten Jahren

geleistet hat.
Gerade am Phänomen Hofmannsthal

dürfte sich nach alledem, was hier
dargelegt wurde, gezeigt haben, dass

Germanistik und überhaupt die
philologisch exakte Text-Erläuterung, auch
wenn sie sich als Wissenschaft heute
immer wieder in Frage gestellt sieht,
noch sehr viel zu leisten imstande ist.
Dass sie sich selbst in einer Krise
befindet, zeigt sich vielleicht gerade in der
Hinwendung zu Autoren der Bewusst-
seinskrise von der Art Hugo von
Hofmannsthals. Wenn es stimmt, dass die
Geschichte der Germanistik die
Geschichte der Ideologie des deutschen
Bürgertums ist, so befindet sich Tarot
an einem Punkte, wo diese bürgerliche
Wissenschaft sich ihrer eigenen Krise
bewusst geworden ist. Im Gegensatz zu
Seeba aber flüchtet sich Tarot nicht in
die Sprache der in Mode gekommenen

antibürgerlichen Ideologie, sondern
versucht die Krise des Bürgertums an ihrer
Wurzel zu bekämpfen, indem er die ganze

komplexe Struktur des Bewusstseins

- und wir dürfen hier wohl sagen, ohne
den Verdacht des Ideologisierens auf
uns zu ziehen -, des bürgerlichen
Bewusstseins zu durchleuchten versucht.

Bruno Bolliger

1 Franz Norbert Mennemeier, Ästhet
oder Ethiker? Frankfurter Allgemeine
Zeitung Nr. 155, 8. 7. 1950. - 2Lothar-Stiehm-
Verlag GmbH, Heidelberg. Die
Hofmannsthal-Blätter erscheinen nicht im
Buchhandel. - 3 Hinrich C. Seeba, Kritik des
ästhetischen Menschen, Genien-Verlag,
1970. - "Zitiert nach Seeba, a. a. O., S. 70.

- 5Seeba, a. a. O., S. 18. - «Seeba, a. a. O,
S. 20. - 'Zitiert nach Seeba, S. 123. - 8S. 67
und S. 186. - 9Seeba, a. a. O, S. 186f. -
10 Rolf Tarot, Hugo von Hofmannsthal,
Daseinsformen und dichterische Struktur,
Tübingen 1970. - llA. a. O., S. 6. -
12A. a. O., S. 7. - 13A. a. O., S. 40. -
14A. a. O., S. 56. - 17A. a. O., S. 138. -
18E. Cassirer, Philosophie der symbobschen

Formen, 4. Aufl. Darmstadt 1964.

VOM SCHWEIZER BÜCHERTISCH

Bemühungen um Otto Wirz

Der Aargauer Otto Wirz (geb. 1877 in
Ölten, gest. 1946) gehört, was Intelligenz

und künstlerische Begabung
betrifft, bestimmt zu den Grossen des
schweizerischen Geisteslebens. Und
doch hat er meines Wissens kein
einziges überragendes Kunstwerk zustande
gebracht. Die Romane, die der Verlag
Huber in Frauenfeld seit einiger Zeit

mit vorbildlichem Einsatz wieder neu
auflegt, sind interessante Dokumente
unserer Literaturgeschichte, werden
aber eher berufliche als natürliche
Teilnahme hervorrufen. Warum das? Der
Stil von Wirz ist eigenwillig, unkonformistisch,

ohne aber die Kraft zu
besitzen, die nötig ist, um die üblichen
Formen zu überwinden; er wirkt wider-



DAS BUCH 731

borstig, nicht prophetisch-schöpferisch.
Otto Wirz war naturwissenschaftlich,
technisch, literarisch, musikalisch
ausserordentlich begabt, hatte aber offenbar

wenig Sinn für die Freundlichkeit
der Welt und das unterhaltsame Sich-
Mitteilen. Es gibt ja immer wieder
Menschen, die in einem Missverhältnis zu
ihren Mitmenschen stehen, die, weit
davon entfernt, der Gesellschaft entraten
zu können, sie verachten.

Der lange Roman Gewalten eines

Toren, 1923 (1969 in Frauenfeld neu
aufgelegt) gilt als das Hauptwerk. Die später

entstandene, Fragment gebliebene
Dichtung Rebellen und Geister besitzt
meines Erachtens zwar höheren
künstlerischen Rang. Gewiss ist der frühere
Roman als verspäteter Beitrag zum
deutschen Expressionismus bemerkenswert

und enthält einige prachtvoUe Stellen:

schön dargestellte Wanderungen
durch die alemannische Landschaft,
packende Zirkus-Szenen; daneben
enttäuschen aber langatmige Grübeleien
und kleinere Geschmacklosigkeiten wie
Seite 631 die betuliche Begrüssung
Annas durch Calonder, oder Seite 646
das Bild von der schwellenden Frucht.
Die Dichtung meint das Niveau Nietzsches,

enthält aber einige recht triviale
Passagen und wirkt streckenweise
epigonal. Der Satz Fritz Schaubs (in seiner

Untersuchung Otto Wirz, Aufbruch
und Zerfall des neuen Menschen, Bern
1970, S. 7) «Kaum etwas in der Schweizer

Literatur lässt sich mit Otto Wirz
vergleichen» ist leider einfach nicht
wahr. Wir werden in den Erzählungen
von Wirz allzu oft an Gottfried Keller,
Carl Spitteler, Albert Steffen und andere
von seinen Zeitgenossen erinnert. Von
dem deutschen Vorbild Goethe ganz zu
schweigen!

Um Otto Wirz haben sich schon

namhafte Literaturkundige bemüht:
Guido Calgari, Werner Günther, Carl
Seelig, Emil Staiger, und Reinhart Maag
hat 1958 in Zürich eine kluge Dissertation

über ihn geschrieben. Der
akademische Eifer und die liebende Fürsorge
ehren die Schreibenden und den
Betroffenen. Womit man sich indessen

nicht so leicht abfinden wird, ist die
Tatsache, dass die Bemühungen zum
Teil von den gleichen Kreisen ausgehen,
die von Carl Spitteler überhaupt nichts
mehr wissen wollen. Gewiss gehört auch

Spitteler kaum zu den Grössten der
Weltliteratur ; aber bei ihm hat die
hochgemute Parole «Mein Herz heisst
<Dennoch)!» doch einen weltmännischeren
Nebenton als die entsprechende
Haltung bei Wirz. Die schweizerische
Gegenläufigkeit (Karl Schmid) wird ohnehin

nicht selten zur Kauzigkeit, Selbst-
bezogenheit und zum Pochen auf die
angeborene Eigenart - was nicht hindert,
dass an eben dieser Eigenart nach Noten

herumgenörgelt wird - und
bekommt dann etwas Sektiererisches.

Hängt es vielleicht damit zusammen,
dass keiner der eben genannten Experten

eine der frühesten Würdigungen des

Aargauer Dichters durch einen
welschen Kollegen überhaupt erwähnt?
Selbst in den beiden Dissertationen
kommt das Buch nicht einmal im
Literaturverzeichnis vor. Ich meine Jean

Moser mit seiner Lausanner Thèse aus
dem Jahre 1934 Le Roman Contemporain

en Suisse Allemande, de Carl Spitteler

à Jakob Schaffner, wo die Bedeutung

von Otto Wirz schon mit erstaunlicher

Souveränität beurteilt wird. Moser

schreibt über Hans Calonder, den
Helden des Romans Gewalten eines

Toren: «Sa vie ne veut avoir de but en
dehors d'elle-même. Ce qui était, du
temps de Walser, une promenade, de-



732 DAS BUCH

vient ici un symbole. Atome, il participe
librement, non en vertu d'un dogme ou
d'un code, aux combinaisons fécondes.
Mais cette liberté, qu'on ne s'y
méprenne pas, n'est point un caprice. Elle
est, comme pour l'atome, une sorte de

fatalité, étant une parcelle de la volonté
cosmique. Vu d'ici, Hans glisse comme
un nuage sur les choses de ce monde,
agit comme un automate et semble le
jouet de l'esprit» (S. 198).

Ist es nicht unheilvoll für das
schweizerische Schrifttum, dass sich die
Experten manchmal mit zu rührendem Eifer

um die Verkannten bemühen und
dann, befangen im patriotischen
Geschäft, den Blick über die Grenzen (sogar

ins benachbarte Welschland) zu werfen

vergessen?

Hans Bänziger

JÜRG FEDERSPIEL, «PARATUGA KEHRT ZURÜCK»

Paratuga ist eine ganz eigenartige
Figur. Paratuga ist einer Komplementärfarbe

vergleichbar, einem Spiegelbild,
dem Alter-Ego1. Federspiel nennt ihn
«mein Halbfreund» und fügt hinzu:
«Diese Leute, die Halbfreunde, wird
man am schwersten los.» Paratuga ist
mein eigener Schatten, den ich nicht
überspringen kann. Das Wort «zufällig»

passt nicht zu ihm. Er ist «fett,
querulatorisch und hinterhältig, hinterhältig

gegen sich selber», zudem ein
Genie im Dreinreden. Er ist ein
schlechter Wohner, rattengleich flieht er
das sinkende Schiff - ein Seismograph
bevorstehender Katastrophen, ein
Experte in Erdbeben, Erschütterungsspezialist.

Paratuga ist ein Bumerang,
Paratuga kehrt zurück.

In den fünf Erzählungen spielt er
zusammen mit «ich» Faust und Mephisto.
Spielraum ist der Alltag, ein unterhaltender,

also harmloser Alltag, mit ein

paar absonderlichen, novellistischen
EinfäUen: Begegnung mit Hitlers Tochter,

Besuch eines Wachsfiguren-Museums,
dessen Gestalten sich als Familie

des Besuchers entpuppen.

«Jeder, der auf einem Punkt
insistiert, schafft Unruhe.» Genau das tun
die Paratuga-Erzählungen. Sie insistieren

auf dem Absurden im Alltag. In
einem Vergleich gesagt: es gibt
Momente, wo ich plötzlich sehe, dass alle
Leute eine Nase haben. Ich werde der
Tatsache «Nase» bewusst. Die Nase
wird für Augenblicke etwas Unfass-
liches, etwas, das die Gewohnheit
durchbricht, die Welt auf den Kopf
stellt.

Paratuga macht bewusst, dass unser
langweiliger Alltag eine Welt auf dem
Kopf ist, dass es sich lohnt, aufzumerken,

rattengleich die Katastrophe
vorwegzunehmen, die bereits begonnen hat,
die schon zur unbemerkten Gewohnheit

geworden ist. Insistieren ist hinterhältig

gegen sich selber sein, beunruhigen.

«Paratuga fixierte immer und immer
wieder einen bestimmten Punkt an der
Decke, auch aus verschiedenen Aspekten

des Zimmers.» Alle fünf
Erzählungen zielen aus verschiedenen
Richtungen auf den nämlichen Punkt: das
Ende. Ende kann Abschluss einer Af-



DAS BUCH 733

färe sein, kann Tod, kann Untergang
der Welt bedeuten. Im Hinblick auf
das Ende bekommen die leicht lesbaren
Texte eine Intensität, die nur durch
eine wirkliche Problematik erreichbar
ist.

Federspiels Schreibart: kurz und
bündig, hie und da fast aphoristisch,
spielend mit Satz und Gegensatz,
selbstverständlich skurril. Das ist die
Besonderheit von Federspiels Texten:
selbstverständlich skurril. Es ist ebenso das
Charakteristikum von Paratuga, am
deutlichsten in der Erzählung «Der
Türke», wo es heisst:

«Man kann nicht sagen, Paratuga
sei erbleicht, das war nicht seine Art,

vielmehr wurde die Farbe seines

Anzugs ein wenig dunkler.»
Das ist typisch Paratuga. Er selber

ist immer der Gleiche. Doch verändert
er die Umwelt, gibt Impulse, lesbare
Zeichen, die alle auf das Ende
hinweisen. Er ist wie die Tatsache Tod:
unverrückbar. Doch die Bedeutung, die
der Tatsache Tod zuzumessen ist, ist
Sache des einzelnen. Die Zeichen sind
gegeben. Deren Lesart ist uns überlassen.

Dorothea Salvini

1Jürg Federspiel, Paratuga kehrt
zurück, Erzählungen, Luchterhand-Verlag,
Darmstadt und Neuwied 1973.

«AARE, BÄR UND STERNE»

Dieser Essayband von Michael Stettier
ist im Rahmen der «Schriften der Berner

Burgerbibliothek» in Bern erschienen1.

Er umfasst über vierhundert Seiten.

Der Reiz der Essays wird durch 93
Illustrationen erhöht, Fotografien von
alten Zeichnungen, Gemälden, Gebäuden,

die genau auf den Text bezogen
sind.

Im Zentrum stehen die Abhandlungen

über Kunstdenkmäler aus Bern und
dem ehemals bernischen Aargau. Daher
rührt wohl auch der etwas enigmati-
sche Titel, indem er auf das bernische
und aargauische Kantonswappen
anspielt. Die Bestände des Historischen
Museums Bern, seine Stickereien,
Wandteppiche und Aquarelle schildert
Stettier mit besonderer Liebe, zumal er
ja dieses Museum von 1948 bis 1961

persönlich geleitet hat. Er ist auch den

Porträtisten nachgegangen, die Berner
Patrizier des 17. und 18. Jahrhunderts
gemalt haben. Unter den reproduzierten

Gemälden finden sich so reizvolle
Stücke wie das Bildnis des Knaben
Samuel Risold von Johannes Dünz
(1691) und dasjenige der Rosina Julia
von Steiger, geborene Willading, von
Anton Hickel (1786).

In einem anderen Essay untersucht
der Autor das Leben und Wirken von
zehn Baumeistern im alten Bern. Die
Zunft- und Patrizierhäuser, die Stadttore,

Kirchen und Landsitze, die da
gebaut und umgebaut worden sind, stehen

ja alle noch vor unsern Augen, während
die Urheber lange verschollen sind. Um
so verdienstlicher die Bemühung, einiges

wenige der Vergangenheit zu ent-
reissen und in unsere Zeit hinüberzu-
retten. Auf dem Gebiet der Architektur-



734 DAS BUCH

beschreibung bewegt sich Michael Stettier

souverän und sicher, kein Wunder,
da er von Haus aus Architekt und auch
von seinen Ahnen her mit diesem Beruf

verbunden ist.
Es gibt Fälle, wo fast ein Missverhältnis

entsteht zwischen der ausführlicheren

sprachlichen Beschreibung und
der schmächtigeren Bildwiedergabe
eines Bauwerks - zumindest hatte ich
diesen Eindruck anlässlich der Alten
Burghalde in Lenzburg. Aber es sind
nicht nur repräsentative, gleichsam
prangende Büd- und Bauwerke, die
Stettiers Teilnahme finden. Das
gusseiserne Geländer der Berner Kirchen-
feldbrücke, 1972 abmontiert, beflügelt
ihn zu einem wehmütigen Nachruf -
ein Brückengeländer, das vielen Bernern
so lieb war, dass drei Unbekannte bei
Nacht und Nebel ein Stück des neuen
Allerwelts-Geländersherausschweissten
und es durch ein ebensogrosses Fragment

des alten Geländers ersetzten -
eine Moritat, die der Berner Gemeinderat

dann sanktionierte.
Es sind nicht nur die Kunst- und

Baudenkmäler an sich, auf die es dem
Autor ankommt. Er möchte auch, dass
wir den Geist jener Zeiten in der
Erinnerung behielten ; dass wir von all den
Energien, mit denen wir unsere Gegenwart

bewältigen oder überwältigen,
etwas zurückbehielten für die Vergangenheit.

Wenn diese in historisierenden Zeiten

vieUeicht überschätzt wurde, so wird
sie heute entschieden unterschätzt. Unser

technisches Zeitalter gebärdet sich
mehr als tyrannisch. «Wie unsere
Generation im Urteil unserer Enkel bestehen
wird, was wir in Stadt und Land, zu
Wasser, auf den Bergen, in der Luft an
nichtwiedergutzumachender Verhee¬

rung anrichten, was wir an Bewahrung
oder Heilung unterlassen, das sollte
unsere Sorge und unser Stachel sein»
(S. 255).

Das Buch beschwört die Vergangenheit

auch mit geschriebenen Berichten
herauf. Ergötzlich zu lesen ist der

Streit, den der Bauherr der Neuen Burghalde

in Lenzburg, Johann Jakob Bär,
1796 mit seinem ausführenden Baumeister,

dem Steinhauer Franz Müller,
ausgetragen hat. Dieser machte seine
Arbeit zwar gut, erhob aber immer wieder

neue finanzielle Forderungen, bis
dem Bauherrn die Geduld riss und er
der Frau des Franz Müller ins Gesicht
sagte, er «seye endlich des Nachheu-
schens müde, und gebe nichts mehr her,
zu viel seye ungesund» (S. 142).

Auf so lebendige Weise evoziert
Michael Stettier auch Geschichte und
Gegenwart des Schlosses Brunegg, dessen

gegenwärtiger Besitzer, J. R. von Salis,
ihm freundschaftlich verbunden ist;
1964 hat er ihm das Präsidium der
Stiftung Pro Helvetia übergeben. Auch
an dieses Schloss knüpfen sich hübsche
Anekdoten. Aber ich müsste zuletzt das

ganze Buch nacherzählen, wollte ich
ihm gerecht werden; dazu fehlt hier der
Raum. Es sei aber all denjenigen herzlich

empfohlen, die wissen, dass
Geschichte verpflichtet. Denn Tradition ist
nicht nur eine Last; sie ist auch eine
Freude, eine Freude des Betrachtens,
Bewunderns, Bedenkens - und auch ein
Ansporn zu eigenem Tun.

Arthur Häny

1 Michael Stettier, Aare, Bär und Sterne,
Schriften der Berner Burgerbibliothek, Verlag

Stämpfli & Cie., Bern 1973.



DAS BUCH 735

HISTORISCHES ZU AKTUELLEN SCHAUPLÄTZEN

Französische Kolonialpolitik der frühen Dritten Republik

Die französische Kolonialpolitik der
ersten Hälfte der achtziger Jahre des

vergangenen Jahrhunderts war bis vor kurzem

ein noch wenig erforschtes Gebiet.
Professor Rudolf von Albertini
(Universität Zürich) hat diese Lücke erkannt
und einige seiner Schüler mit Arbeiten
aus diesem Themenkreis betraut. In der
äusserst ansprechenden Reihe «Beiträge
zur Kolonial- und Überseegeschichte»
sind nun drei unter seiner Anleitung
entstandene Dissertationen erschienen.

Tunesien - Erste Aktion

Durch die geheimen Abmachungen mit
England, die auch Deutschland
unterstützte, wurden 1878 am Berliner Kongress

Frankreichs Ansprüche auf Tunesien

anerkannt. Damit verschob sich das

Schwergewicht der französischen
Aussenpolitik von Europa in die Kolonialgebiete.

Die Ansprüche aufElsass-Loth-
ringen traten somit etwas in den Hintergrund.

Tunesien als türkische Provinz
in Nordafrika hatte inzwischen eine für
die damalige Zeit typische Entwicklung
durchgemacht. Der Bey, als lokaler
Potentat, trachtete nach immer grösserer
Autonomie, die ihm vom Sultan auch
gewährt wurde. Dieses nahezu selbständige

Staatswesen verfügte aber über ein
völlig unzureichendes Finanzsystem.
Die orientalische Hofhaltung, die
persönliche Bereicherung der Beamtenschaft

und der Anspruch, über modern
ausgerüstete Truppen zu verfügen, hatten

in hohem Masse zum Bankrott der
Staatskasse geführt. Diesen Tatsachen,

die in vielem an die Märchen aus Tausend

und einer Nacht erinnern, standen
die kühl rechnenden europäischen
Bankhäuser gegenüber, die die notwendigen

Summen als Anleihen zur
Verfügung stellten. Durch die damit
verbundenen riesigen Zinslasten
verschlechterte sich die Finanzlage zusätzlich.

Das Eingreifen der Gläubiger zur
Sicherung ihrer Anleihen wurde
unvermeidlich. Damit war bereits der erste
Schritt zur europäischen Einflussnahme
getan.

Jürgen Rosenbaum hat es unternommen,

die ausführliche Untersuchung
von Jean Ganiage1 zur Entstehungsgeschichte

des französischen Protektorates
zu ergänzen, die Motivationsstruktur
sowie die eigentliche Etablierung Frankreichs

bis 1886 darzustellen2.
Die Franzosen sahen sich 1881 durch

die erfolgreiche Aktivität des italienischen

Konsuls herausgefordert. Besonders

die führenden französischen Diplomaten

drängten mit allen zur Verfügung
stehenden Mitteln zu einer aussenpolitischen

Aktion. Unterstützt wurden sie

von der Armee, die längst ihre eigenen
Fähigkeiten unter Beweis stellen wollte,
um nicht zuletzt Satisfaktion für die
erlittene Niederlage im deutsch-französischen

Krieg zu erhalten. Ökonomische
Interessen im Sinne eines generellen
Wirtschaftsimperialismus beeinflussten
die Entwicklung nicht. Einzelinteressen,
wie Handelserleichterungen, Konzessionen

und, angesichts der grossen tunesischen

Schuldenlast, Finanzinteressen
können nicht ausgeschlossen werden.

Die enge Verflechtung von Finanz-



736 DAS BUCH

kreisen und Politik wurde in der
Presse der Dritten Republik heftig
kritisiert. Es ist unbestritten, dass dieser
als «Trust» bezeichnete Personenkreis
in Tunesien und anderen Kolonialgebieten

grosse Interessen verfocht. Wie
weit diese Interessenlage das «decision
making» der Regierung beeinflusste, ist
kaum mehr festzustellen. Sie wird vom
Verfasser als sehr wahrscheinlich
angenommen, kann aber nicht schlüssig
bewiesen werden. Der eigentliche
Ausschlag für die Aktion in Tunesien schien
weniger bei Jules Ferry, der gemeinhin

als der Vater der Tunesienaktion
gilt, als vielmehr bei Léon Gambetta
zu liegen. Dessen Zustimmung war
angesichts der parlamentarischen Situation

von entscheidender Bedeutung.
Von der militärischen Okkupation

bis zur vollständigen Etablierung
verstrichen einige Jahre. Das früher beim
Abschluss von Protektoratsverträgen
übliche Prinzip der Freiwilligkeit, wie
etwa 1863 mit Kambodscha, wurde hier
erstmals durchbrochen. Eine klare
Vorstellung über die künftige Tunesienpolitik

fehlte dem Kabinett. Was Gambetta
später in die berühmt gewordene Formel

«ni annexion, ni abandon»
kleidete, entsprach einem Konzept, das
anfänglich rein pragmatisch, von Fall zu
Fall entwickelt wurde. Jedermann war
sich über die hauptsächlichen
Missstände in Tunesien einig, nicht aber über
die Schritte zu deren Beseitigung.

Die häufigen Regierungswechsel im
Mutterland und die grosse
Entscheidungsfreiheit in einer Zeit noch wenig
entwickelter Kommunikationsmittel
verliehen der Person des französischen
Vertreters in Tunesien beträchtlichen
Einfluss. Der bisherige Generalkonsul
Theodor Roustan wurde von Freycinet
durch den ehemaligen Präfekten Paul

Cambon ersetzt. Die Ernennung dieses

Verwaltungsmannes war notwendig,
weil zwei Jahre nach der militärischen
Okkupation noch immer keine vertragliche

Regelung für die innertunesischen
Fragen getroffen worden war. Der Vertrag

von Bardo enthielt lediglich
aussenpolitische Bestimmungen. Erst der Tod
des bisherigen Beys Mohammed ed Sa-

dok ermöglichte es dem Residenten,
von dessen ältestem Sohn, der sich mit
dem jüngeren Bruder um die Nachfolge
stritt, erste Zusicherungen zu erhalten.
Cambons eigenmächtiger, eigentlich
unerlaubter Schritt zwang schliesslich den
Bey am 8. Juni 1883 zur Unterzeichnung

einer Zusatzerklärung, die mit Paris

gar nicht abgesprochen worden war.
Die Kombination dieser Verträge
bildete schliesslich die Basis für Massnahmen

Frankreichs im Innern Tunesiens.
Damit war ein entscheidender Schritt
getan. Die Neuausrichtung der Aussenpolitik

konnte einen ersten Erfolg
verzeichnen.

Nichtintervention in Ägypten

Die grundlegende Arbeit von Alexander
Schölch legt erstmals die Ägypten-Krise
der Jahre 1878 bis 1882 anhand der
reichen arabischen Quellenbestände in
ägyptischen Archiven dar. Auch die
diplomatischen Archive der hauptsächlich
interessierten Metropolen wurden,
aufgrund der sozialgeschichtlichen
Fragestellung, neu gesichtet3.

Auf die Darstellung der indirekten
europäischen Einflussnahme unter
Ausnutzung der Finanzschwierigkeiten,
ähnlich dem für Tunesien geschilderten
Schema, wird verzichtet. Es sei jedoch
auf das blendende Werk «Bankers and
Pashas» verwiesen, in dem David Landes

diese Fragen in einer spannenden,



DAS BUCH 737

fast kriminalromanhaften Art und Weise

zu schildern versteht4. Schölch setzt
bei seiner Detailanalyse 1878 ein, als
sich die ägyptische Gesellschaft der
europäischen Herausforderung bewusst zu
werden beginnt.

Es sei vorweggenommen, dass
Frankreichs Beiseitestehen nur am Rande

erwähnt wird. Eine entsprechende
Analyse wird gegenwärtig bearbeitet.
Das Werk hat aber seine Bedeutung
darin, dass es das gängige Bild des

Urabi-Aufstandes korrigiert und in die
richtigen Proportionen rückt. Dies
wiederum lässt das falsche Bild hervortreten,

das sich die zeitgenössischen
Politiker in Frankreich von Urabi machten.

Es bleibe dahingestellt, ob sie die
wahre Tragweite des Emanzipationsprozesses

bewusst oder unbewusst
herunterspielten und als blossen Fanatismus

einiger Obersten qualifizierten.
Jedenfalls erkannten sie die Zerstörung
der bestehenden Herrschaftsstruktur
nicht, welche die schrittweise Intervention

der europäischen Mächte bewirkte.
Dieser Europäisierung suchte der Khedive,

der fast autonome lokale türkische

Fürst, durch die Heranziehung der
Provinznotabein zu entgehen, worauf
die europäischen Mächte seine Ersetzung

durch den Sohn verlangten, der
sich als Kollaborateur erwies. Dies
wiederum beschwor den Widerstand der
lokalen privilegierten Schichten herauf.
Als schliesslich die fellachischen
Offiziere um Urabi die gleichen Privilegien,
wie sie die Provinznotabein besassen,
auch in der Armee durchsetzen wollten,
erkannten sie zu ihrer eigenen
Überraschung, dass sie selber den einzigen
wahren Machtfaktor in Ägypten
darstellten. So wurden die Offiziere zu den
Exponenten der gesamten
Emanzipationsbewegung.

Seit 1952 versucht sich die ägyptische

Geschichtsschreibung an einer Folge

von Revolutionen zu orientieren. In
dieses Schema wird auch der Urabi-
Aufstand eingereiht. Schölch betrachtet
iedoch die Voraussetzungen für eine
Revolution als nicht erfüllt, da weder
politische noch sozio-ökonomische
Verhältnisse verändert werden sollten. Der
Herrscher wurde nicht gestürzt, auch
dann nicht, als er, entgegen den
religiösen Geboten des Islams, mit den
Europäern kollaborierte. Tragende Ideen
waren das Streben nach Emanzipation
und Gleichberechtigung, die durch
Reformen erreicht werden sollten. Man
hatte die europäische Einmischung satt,
die im religiösen Verständnis der
Mohammedaner eine emotional gesteigerte
Herausforderung bedeutete.

Frankreich hat sich schliesslich an
einer gemeinsamen Okkupation Ägyptens

nicht beteiligt, es nahm auch
Abstand von einer Besetzungsaktion des

Suezkanals zusammen mit England. Die
Gründe sind vielfältig. Sie sind
innenpolitisch bedingt durch das ungeschickte

Taktieren des Ministerpräsidenten de

Freycinet und die kurz zuvor erfolgte
Tunesien-Aktion, die bei vielen
Parlamentariern eine zwiespältige Erinnerung
hinterlassen hatte. Auch der französische

Generalkonsul in Kairo war neben
dem Engländer Malet eine zweitrangige
Figur, die dann auch auf dem Höhepunkt

der Ereignisse ausgewechselt wurde.

Aussenpolitisch konnte sich Frankreich

nicht entscheiden, da eine
ausdrückliche Mandatserteilung durch die
Mächte, die zu einer Konferenz in
Konstantinopel versammelt waren, fehlte.
Dies zeigt deutlich, dass den
Expansionsbestrebungen Frankreichs noch
enge Grenzen gesetzt waren. Die achtziger

Jahre waren eine Übergangsphase.



738 DAS BUCH

Die Tunesien-Aktion war ein Anfang,
bedeutete aber noch keineswegs einen
vorbehaltlosen Übergang zum Kolonialismus.

Expansion in Vietnam

Einen überaus detaillierten und durch
seinen QueUenreichtum bestechenden
Beitrag zur frühen französischen
Kolonialgeschichte liefert Dieter Brötel mit
seinem Werk «Französischer Imperialismus

in Vietnam5». Diese Arbeit dürfte

für viele weitere Werke zu diesem
Themenkreis wegweisend sein, weil sie
weder einseitig den Entscheidungsprozess

im Mutterland noch die
Zusammenhänge in der Kolonie herausarbeitet,

sondern die Interdependenz der
verschiedenen Faktoren aufzeigt. Grosses
Gewicht legt Brötel auf die
gesamtwirtschaftlichen Probleme, die sich, im
Gegensatz zur bisherigen Forschungsmeinung,

als wesentlich erwiesen haben.
Er vermag anhand der Exportschwierigkeiten

die Notwendigkeit von neuen
Exportmöglichkeiten nachzuweisen.
Besonders Handelskammern setzten sich
für dieses Anliegen ein. Sie versprachen
sich eine Ausweitung der Handelsbeziehungen

über Vietnam hinaus bis nach
China. Dieser Aspekt wird auch
dadurch verdeutlicht, dass die
Kolonialadministration teilweise vom Marineministerium

abgetrennt und dem
Handelsministerium zugeteilt wurde, so etwa
unter Gambetta während dessen
«Grand ministère».

Im Zentrum der Mobilisierung
breiterer Schichten im Mutterland stand
Paul Leroy-Beaulieu mit seinem Werk
«De la colonisation chez les peuples
modernes» und seiner breiten
publizistischen Arbeit. Später kamen einige

weitere einflussreiche Presseleute an
angesehenen Blättern wie Le Temps, Journal

des Débats oder Revue des deux
mondes dazu. Sie propagierten die koloniale

Expansion als einzige Möglichkeit,
Frankreichs Grossmachtsanspruch zu
erhalten. Angesichts der demographischen

Perspektive, der relativ geringen
Industrialisierung, der beschränkten
Exportmöglichkeiten, der Zukunftsprognosen

ganz allgemein sahen führende
Pohtiker den einzigen Ausweg in der
Verlagerung des Schwerpunktes der
Aussenbeziehungen weg vom
Revanchegedanken, einer vom Trauma
Deutschland beherrschten kentinental-
europäisch orientierten Politik, hin zu
einer Kompensation der Niederlage von
1870/71 in Übersee. Diese Gedankengänge

dürften bei Jules Ferry und Léon
Gambetta6 ausschlaggebend gewesen
sein.

Dank genauer Information über die
Lage in Südostasien auf persönlichen
Kontakten zu führenden französischen
Vertretern in den Kolonien beruhend,
und dank geschickter, modern
ausgedrückt: «Public Relations»-Aktionen
dieser Franzosen in der Metropole,
konnten verschiedene republikanische
Politiker für eine aktive Kolonialpolitik
gewonnen werden.

Besonders Marinekreise, allen voran
der Marineminister Jauréguiberry,
sahen in dieser Offensivstrategie eine
willkommene Möghchkeit, der französischen

Flotte die notwendigen
Stützpunkte als logistische Zentren und
Kohlestationen zu verschaffen. Seit der
Nichtintervention in Ägypten wurde
dieses Anliegen entscheidend, weil nicht
mehr mit der Benutzung englischer
Stationen gerechnet werden konnte.

Was bei Rosenbaum angedeutet
wird, verdichtet sich bei Brötel zur



DAS BUCH 739

Tatsache: ein relativ breiter Personenkreis

um die führenden Poütiker Ferry,
Gambetta, Freycinet und Jauréguiber-
ry, unterstützt von wichtigen
Verwaltungsbeamten, JournaUsten und
Parlamentariern, betrieben aus einer
Kombination von Motiven eine Expansionspolitik,

die sie mit den verschiedensten

Mitteln durch ein Parlament bringen

mussten, das nur allmählich die
Bedeutung dieser Entwicklung anerkannte.

Noch fehlte eine organisierte Gruppe.

Der Zusammenhalt der losen
republikanischen Bourgeoisie war garantiert
durch eine enge Verfilzung verschiedenster

Interessen. Nur Detailanalysen
wie die vorliegenden Dissertationen
vermögen diese Zusammenhänge aufzuzeigen.

Der Schlüssel für viele Fragen des

Imperialismus der frühen Dritten
Republik liegt in den Einzelheiten. Die
besprochenen, oft akribisch anmuten¬

den, aber unentbehrlichen Studien
haben eine Reihe von Bestätigungen, aber
auch eine Vielzahl von neuen Erkenntnissen

gebracht.
Walter Anderau

1Jean Ganiage, Les origines du protectorat

français en Tunisie, Paris 1959. -
2Jürgen Rosenbaum, Frankreich in Tunesien

- Die Anfänge des Protektorates 1881

bis 1886, Atlantis-Verlag, Zürich 1971. -
3Alexander Schölch, Ägypten den Ägyptern!

Die politische und gesellschaftliche
Krise der Jahre 1878-1882 in Ägypten,
Atlantis-Verlag, Zürich o. J. - 4David S.

Landes, Bankers and Pashas, London 1958.

- 5 Dieter Brötel, Französischer Imperialismus

in Vietnam - Die koloniale Expansion
und die Errichtung des Protektorates, An-
nam-Tongking 1880-1885, Atlantis-Verlag,
Zürich 1971. - «Charles-Robert Ageron,
Gambetta et la reprise de l'expansion
coloniale, in: Revue française d'histoire
d'Outre-Mer, 1972.

Mitarbeiter dieses Heftes

Lie. phil. Walter Anderau, 3005 Bern, Jubiläumsstrasse 77
Prof. Dr. phil. Hans Bänziger, 8590 Romanshorn, Seeweg 12

Dr. phil. Bruno Bolliger, 5000 Aarau, Bühlrain 18

Dr. iur. et phil. Michael Fischer, 8049 Zürich, Limmattalstrasse 105

Prof. Dr. phil. Jacques Freymond, 1294 Genthod, Chemin de la Petite-Voie 3

Dr. phil. Arthur Häny, 8006 Zürich, Gemsenstrasse 10
Prof. Dr. phil. Thomas Molnar, New York City 23, N.Y. 10025 (USA),

142 West End Avenue
Richard Reich, 8127 Aesch, Aeschstrasse 927
Prof. Dr. phil. Lâszlo Révész, 3012 Bern, Seidenweg 19

Dorothea Salvini-Kim, 6549 Verdabbio
Dr. phil. Christoph Siegrist, 8903 Birmensdorf, Howielstrasse 8

Regierungsrat Dr. phil. Alfred Wyser, Erziehungsdepartement, 4500 Solothurn

Den Beitrag von Thomas Molnar übersetzte Beatrice Bissoli, 8006 Zürich, Scheuchzer-
strasse 47, aus dem Englischen.


	Das Buch

