
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 53 (1973-1974)

Heft: 9

Artikel: Das Gedicht als konstruierte Polysemie : zu Nervals "El Desdichado"

Autor: Siebenmann, Gustav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gustav Siebenmann

Das Gedicht als konstruierte Polysemie

Zu Nervals «El Desdichado»

« El Desdichado »

1 Je suis le ténébreux, - le veuf, - l'inconsolé,
Le prince d'Aquitaine à la tour abolie:
Ma seule étoile est morte, - et mon luth constellé

4 Porte le Soleil noir de la Mélancolie.

5 Dans la nuit du tombeau, toi qui m'as consolé,
Rends-moi le Pausilippe et la mer d'Italie,
La fleur qui plaisait tant à mon cœur désolé,

8 Et la treille où le pampre à la rose s'allie.

9 Suis-je Amour ou Phébus Lusignan ou Biron
Mon front est rouge encor du baiser de la reine;

11 J'ai rêvé dans la grotte où nage la syrène...

12 Et j'ai deux fois vainqueur traversé VAchéron:
Modulant tour à tour sur la lyre d'Orphée

14 Les soupirs de la sainte et les cris de la fée.

(Letzte vom Dichter redigierte Fassung, erschienen in der
Erstausgabe von Les Filles du feu, im Januar 1854.)

Verwaist und ohne Trost, aus Schwarz bin ich gewebt,
Der Aquitanierprinz, der seinen Turm verlor:
Mein einziger Stern ist tot, - aus meiner Leier schwebt
Der schwarze Sonnenball Melancholie empor.

Die du in Grabesnacht aufs neu mich hast belebt,
Führ mir Italiens Meer, den Posilippo vor,
DU; Blume auch, die mir das kranke Herz erhebt,
Die Laube, wo dem Wein die Rose sich verschwor.

Bin ich Apollo, Amor? Lusignan, Biron?
Wie auf der Stirn mir noch der Kuss der Königin glimmt!
In Grotten träumte ich, wo die Sirene schwimmt...

Und zweimal überquert ich heil den Acheron:
Aus Orpheus' Leier lockend bald ein sanftes Flehn
Wie heiliger Frauen Seufzer, bald den Schrei der Feen.

(Übertragung von Lothar Klünner, enthalten in der
zweisprachigen «Anthologie der französischen Dichtung von
Nerval bis zur Gegenwart», ausgewählt und herausgegeben
von Flora Klee-Palyi. Wiesbaden 1958.)



GÉRARD DE NERVAL 635

In seinem Katalog zur Auktion am 14. und 15. Juni 1935 beschreibt der
Pariser Antiquar Georges Andrieux eine Kostbarkeit: ein autographes
Manuskript Nervals mit zwei Gedichten. Das eine, «das berühmte Sonett
El Desdichado..., ist das schönste, das Nerval geschrieben hat, und eines
der voUkommensten in französischer Sprache». So preist es der Experte
an und die Nerval-Rezeption, wie sie sich in der Präsenz des Gedichtes
in Anthologien, in der Zahl der Interpretationen und im Umfang der
Forschungsarbeiten niedergeschlagen hat, bestätigt dieses Urteil. Die Faszination
dieser Verse beruht zunächst auf ihrer Rätselhaftigkeit. Ohne dass der Leser
auch nur annähernd zu sagen vermöchte, was sie bedeuten, fühlt er sich
angesprochen, so dass das Geheimnis des Sinns noch vom Geheimnis der
Wirkungsweise überlagert wird, ein zweifacher Anreiz für den Interpreten.
Die Nervalforschung, die mit der Editionsarbeit von Aristide Marie um
1914 einsetzte und von 1938 an zunehmend den okkulten, visionären Dichter

in den Vordergrund rückte, hat inzwischen eine solche Fülle von Arbeiten

hervorgebracht, dass sie sich nahezu bedrohlich auf dem an sich
schmalen Oeuvre türmen. Was diese Anstrengungen zur Erhellung unseres
Sonetts beigetragen haben, wird sich im folgenden weisen, doch darf jetzt
schon festgehalten werden, dass hier ein Musterbeweis dafür vorliegt,
wie unzerstörbar Dichtung entgegen einem noch immer weitverbreiteten
Vorurteil ist. Jahrzehnte auch pedantischer Akribie und Textforschung,
oft skurriler biographischer Recherchen und noch so exzentrischer
Bemühung um geheimwissenschafthche Auflösung haben nicht vermocht, diese
Verse zuzudecken. Im Gegenteil: je mehr Plausibles beigebracht wurde zur
Erklärung, desto weniger konnte die gesuchte Eindeutigkeit gesichert werden,

desto strahlender funkelte aus den erhellten Umrissen die Dunkelheit
eines mehrdeutigen Sinns. Methodisch bleiben wir angesichts dieser Lage am
besten und in gleichsam experimenteller Absicht beim Dreischritt: lesen -
nachforschen - deuten.

Erstmaliges Lesen, das auf jede Vorinformation oder Einhilfe verzichtet,
öffnet sich zwar spontan einer sprachsinnlichen Einwirkung der Gedichtlautung,

erwartet aber vor allem, dass sich eine Kommunikation ergebe,
ein wie auch immer zutreffender Sinn sich einstelle. Dieser «sens vécu» darf
unter keinen Umständen missachtet werden, er ist für die literarische
Lebensfähigkeit eines Textes entscheidend. Was also besagt nach ein-,
vielleicht zweimaligem Lesen dieses Sonett? Der Titel «El Desdichado»
bereitet dem Leser eine erste Schwierigkeit, es ist ein Fremdwort. Wer
Spanisch kann, versteht darunter einen von unglücklichem Schicksal Gezeichneten.

Eine kommentierte Ausgabe wird vermerken, dass Nerval selber - auf
dem sogenannten Manuskript Eluard - dem gleichen Gedicht auch den
Titel «Le Destin» gegeben hatte. Wer danach den ersten Vers liest, darf



636 GERARD DE NERVAL

mit Recht annehmen, dass der Dichter hier von seinem eigenen glücklosen
Schicksal zu künden anhebt. Biographisches Dichten also, doch auf Anhieb
jeder Erlebnishaftigkeit und Anekdotik entrückt, nicht nur in eine Zeit, da
Prinzen noch ihren Turm verlieren konnten und ihre Leier mit Intarsien
zierten, sondern auf eine höhere Ebene stellvertretender EinmaUgkeit : er ist
nicht ein Trostbedürftiger unter vielen in schwieriger Lebenslage, er ist
vielmehr der Glücklose schlechthin, gezeichnet für immerdar von unsäglichem
Verlust. Aus Zustandsbezeichnungen macht er Namen (1 je suis le

ténébreux...); seine Herkunft ist eine fremde und hohe (2); was er verlor, ist
unersetzlich (3); als Wappen führt er die schwarze Sonne der Melancholie
(4). Wer so auftritt, begehrt weder Hilfe noch Mitleid. Wer so auf sich
weist und doch nicht sagt, wer er ist, noch was ihn traf, noch was er will,
der weiss mehr als wir, der gehorcht einem höheren Auftrag, der ist ein
Eingeweihter. Wer so wissend und zugleich verhüllend von sich und von
Unbekanntem kündet, der hat etwas zu sagen, das auch uns angeht.

Nach dieser feierlichen Eröffnung nimmt das Sonett in der 2. Strophe
einen unerwarteten Fortgang. Die gefasste, wie von einem Herold
ausgerufene, distante Selbstdarstellung geht unvermittelt über in die flehende

Anrufung eines ungenannten Wesens, das den Dichter in der Grabesnacht
einst getröstet hatte. Es wird die Erinnerung an einen hohen Augenblick,
an einen bestimmten Ort in gepflegter italienischer Natur, an ein genaues
Glück aufgenommen. Dieses möchte er wiederfinden. Trotz neuer Verrätse-
lung (welche Grabesnacht? was war am Posilippo? um welche Blume, um
welche Reblaube handelt es sich?) nimmt der Leser wahr, dass der Dichter
aus seinem trostlosen Zustand auszubrechen sucht. Wir entnehmen den
noch so undeutlichen Anspielungen, dass dem von Melancholie Geschlagenen

einst Augenblicke hohen Glücks beschieden waren. Die Sehnsucht
danach wird hier unverstellt ausgerufen und das Affektische mindert die
feierliche Distanz. Doch der düstere Introitus, das Bild der Grabesnacht
(und unsere eigenen Erfahrungen mit der Zeit) wirken nach: der Wunsch
nach Wiederkehr von Vergangenem wird sich nicht erfüllen, mögen der
Ort, sein Dekor und die eine Blume noch so genau im Gedächtnis haften.
Die zweite Strophe bietet also dem Leser, trotz der verschlüsselten Art des

Sagens, Ansätze zum Nacherleben. Die kühle Geheimnishaftigkeit der
Eingangsstrophe ist einem warmen Strom erinnerter Gefühle gewichen.

Bringen die Terzette den (von der Sonetttradition an sich gebotenen)
dritten Schritt? Könnte auf statuierte Gegenwart und auf erinnerte
Vergangenheit nicht eine Prophétie folgen? Zunächst scheint es, dass die
Vorauserwartung erneut getäuscht wird. Das Sextett, das nicht nur im Satzbau
eine Einheit bildet, setzt ein mit einer Selbstbezweiflung, die nach dem
endgültigen Selbstverständnis der Eingangsstrophe überrascht. Weiss der Dichter



GERARD DE NERVAL 637

nun nicht mehr, wer er ist? Vier Namen aus Mythologie und Geschichte
stehen zur Wahl. Sind damit vier Schicksalstypen (oder zwei Typenpaare)
gemeint? Hier ist ohne Gelehrsamkeit eine Antwort nicht mögUch. Obschon
wir im ersten Durchlauf bewusst auf diese Hilfe verzichten, ergibt das
primäre Verständnis dieses besonders stark verschlüsselten Verses 9 eine
Mindestaussage. Sie lautet: «Ich weiss um das Schicksal von Amor/Phöbus/
Lusignan/Biron; ich weiss nur nicht, welches mir weiterhin beschieden sein
wird». Damit ist der erwartete dritte Schritt des Sonetts doch erfolgt, denn
nach der Rückschau ins Erinnern fragt der Dichter nach der ihm
vorbestimmten Zukunft. Dabei kommt trotz der im einzelnen unbekannten vier
(zwei) Alternativen der Schicksalsanalogie erneut der Fatalismus zum
Ausdruck, die Unausweichlichkeit gegenüber einem Unbekannten, und stellt
einen Bezug her zur Eingangsstrophe und ihrer astrologischen Anspielung
(luth constellé). Welche dieser vier Gestalten hat nun dem Dichter sein
Fatum vorgelebt? Er kann es nicht entscheiden. Anstatt nun aber zu
verzagen oder um Erhellung zu bitten, stellt er in drei kühn hingegossenen
Aussagen seine eigenen Taten dar, gleichsam als wollte er damit selber auf
die Schicksalsmächte einwirken. Er hat den sengenden Stirnkuss einer Königin

empfangen, sich in eine von Fabelwesen bewohnte Grotte gewagt und
zweimal den Acheron überschritten, wobei er aus Orpheus' Leier bald die
Seufzer einer Heiligen, bald die Schreie einer Fee schlug. Wir können uns -
einmal mehr - Genaueres darunter nicht vorstellen, verstehen bestenfalls
die Uberquerung des Acherons als das Eindringen ins Reich der Toten,
wie es Orpheus auf der Suche nach Eurydike gelang. Was wir aber auch
ohne weiteres Wissen verstehen, ist das Heldische dieser Taten. Er hat
Gefahren überwunden und Proben bestanden. Dieser Eindruck kommt nicht
nur unmittelbar durch die verwandten Wörter zustande («reine»-Auserwähltsein;

«grotte», «syrène», «Acheron»-gefahrvolle Unterwelt;
«vainqueur» setzt Kampf voraus und Selbstüberwindung), sondern auch mittelbar

durch die Situationen («rouge encor»-Gegenwartsnähe bewirkt erhöhte
Eindrücklichkeit; «deux fois» und «tour à tour... les soupirs... et les

cris»... - zweifache Bewährung). Das Heldentum, von dem die Taten
zeugen, ist von besonderer Art. Dem Heiligen und dem Künstler
anverwandt, strebt es weder nach Macht noch nach Herstellung von Gerechtigkeit.

Vielmehr steht es irgendwie in Beziehung mit der Frage nach der
möglichen Erlösung des Dichters aus seinem Zustand. Indes, war die Kühnheit
seiner Tat Frevel? Hat er für seine Vermessenheit nur weiteres Unglück
zu erwarten? Oder hat er Unmögliches, Unwiederholbares vollbracht
und erhofft Erfüllung? Was diese selbst- und weltüberwindenden Taten
als Antwort auf die Schicksalsfrage bedeuten, lässt sich beim ersten
Lesevorgang nicht entscheiden. Ob diese Tatenreihe als Selbstanklage und Schuld-



638 GÉRARD DE NERVAL

bekenntnis zu verstehen ist, ob sie als Trost im melancholischen Zustand, ob
sie gar als Siegeskunde, als verdiente Wende des Schicksals und Erlösung
aus dem Unglück zu deuten wäre, das muss offen bleiben. So weit ist der
Spielraum, den uns dieses dunkle Dichten belässt.

Gleichzeitig ist es erstaunlich, dass ein solches Sprachgebilde auf Anhieb
überhaupt soviel Sinn vermitteln konnte. Das Sonett ist eine Strophenform,

die zu grösster Ökonomie zwingt: für eine Gedankenführung, die
traditionsgemäss anspruchsvoll zu sein hat, stehen 14 Verse zur
Verfügung, wobei das Reimgebot die Wortwahl weiterhin beschränkt. Verwendet

der Dichter den Alexandriner, wie hier, so hat er mit 168 Silben
auszukommen. Eine möglichst auf synthetische Bedeutungsvermittlung bedachte
Setzung der Sprachzeichen drängt sich auf, so würde man meinen. Aber Nervals

Wortschatz ist in diesem Sonett durchaus gemeinverständlich, unter
Ausnahme vieUeicht von «consteUé» (3 «unter einem bestimmten Stand der
Gestirne entstanden oder gemacht»). Dem sonst bei hermetischem Dichten
geläufigen Verfahren, die Konzentration der Aussage mittels Verwendung
sinnreicher, «schwieriger» Wörter zu erreichen, ist Nerval also nicht
gefolgt. Andererseits steUen wir fest, dass er bei der Setzung der Nomina ganz
ungewöhnlich vorgeht: Appellative, Gattungsnamen wie etwa der Turm,
meine Leier usf., die sonst hauptsächlich Träger der Mitteilungsfunktion
sind, besetzen in diesem Sonett nur etwa halb soviele Silbenstellen (33)
wie die spezifischen Nomina (65 Silben), also Eigennamen, Antonomasien,
Titel und Symbole1. Im Gegensatz zu den verwendeten allgemeinverständlichen

AppeUativen sind, wenn wir uns weiterhin auf die immanenten,
nur dem einen Gedicht zu entnehmenden Aussagen beschränken, die
vorkommenden Sondernomina in ihrer Bedeutung meist unklar oder
verschwommen. Auf diese zahlreichen semantischen Dunkelstellen nun wirkt
der Dichter durch den Kontext, durch den syntaktischen Einbau, durch
den ganz auf Gewissheit weisenden Duktus des Redens solchermassen
ein, dass wir zwar nicht sicher sein können, was er im einzelnen damit
meint, dass wir jedoch unsererseits sicher sind, dass er es weiss. So stellt
Nerval im Leser das zwingende Gefühl her, diese Sprache sei an sich
verständlich. Damit sind wir beim Kern der nervalschen Poetik2. Zu dieser
suggerierten Bestimmtheit von Unbestimmtem tragen nicht allein die Redeweise

und die Syntax bei, sondern entscheidend und im Lesevorgang
integriert auch die Schallform des Sonettes, also die Lautung, die Rhythmik, die
Reime. Ohne hier ins Einzelne gehen zu können, sei darauf hingewiesen,
wie sicher sich diese Verse auf Anhieb intonieren lassen, wie genau ihre
Pausen und Zäsuren fallen. Man darf bei Nerval von einer traumhaften
Sicherheit der Sprachfügung mit mehr Recht reden als bei anderen
Lyrikern, wie wir noch sehen werden. Numinose, esoterische Undurchsichtig-



GÉRARD DE NERVAL 639

keit wird vorgebracht in präzisem, willensbetontem, auf einen Hörer gerichtetem

Sprechen. All dies bringt, mit eben derselben traumhaften Sicherheit
ein erstes Verständnis, einen «sens vécu» beim Leser zustande, dem auch die

gelehrten Deutungsversuche nicht widersprechen: Da ringt ein Unbekannter
aus unsäglicher Verlorenheit und Gefährdung um Erlösung. Er beschwört
dazu höhere Mächte, hohe Erlebnisse und Abenteuer. Darstellung und
Beschwörung gehen miteinander einher und sind das Thema dieser Verse. Fest

liegt aUein diese abstrakte Struktur, alles andere, die Identität der
Betroffenen und der Vorgänge, kann offen bleiben; offen bleibt sogar der

Erfolg der Beschwörung (mündet sie in Selbstanklage, Trost oder
Hoffnung?).

Soviel Offenheit fordert eine klärende Exegese geradezu heraus. Was die

Nachforschungen dabei erbracht haben, würde mühelos dicke Bücher füllen.
Da ein ausführlicher Forschungsbericht3 hierher nicht gehört, wollen wir
solche Ergebnisse auswählen, die zur Interpretation unmittelbar beitragen
wollen. Zunächst zum Text und zu seiner Entstehung. Erstmals veröffentlicht

wurde «El Desdichado» in Alexandre Dumas' Zeitung «Le Mousquetaire»

vom 10. Dezember 1853. In einer Notiz schildert dieser die folgende
Begebenheit :

«II y a quelques jours, il (Nerval) passa au bureau; nous n'y étions pas, chose rare.

Il s'informe de nous, et en nous attendant il prend une plume, du papier, et nous laisse ces

vers en manière de carte de visite.»

Nerval hat diese Legende einer spontanen Niederschrift nie als die
Mystifikation entlarvt, die sie offensichtlich darsteUt. Er war nicht frei von Eitelkeit

oder vielmehr : auch er pflegte zwischen den privaten Entwürfen oder
Äusserungen und seinen Publikationen eine Schwelle strenger Selbstkritik zu
legen. Die vollendete Faktur dieser Verse, das dichte Netz von literarischen,

(geheim)gelehrten und astrologischen Anspielungen mit ihren reichen

Bezügen sprechen gegen eine solche Genese aus augenblicklicher
Eingebung. Die Textkritik kann sich auf vier Dokumente stützen: zwei
Autographen Nervals und zwei Drucke, die alle vier voneinander abweichen4;
keines der Manuskripte war Vorlage für einen der beiden Drucke. Mit
Jean Guillaume hält man sich heute allgemein an die späteste der vier
Fassungen, die letzte, an die der Dichter noch Hand legen konnte. Sie steht
in der Erstausgabe von Nervals «Les Filles du feu», die im Januar 1854

erschienen ist. Ihr entspricht der obenstehende Text. Nerval hat demnach
«El Desdichado» als erstes Stück in eine Reihe von 12 Sonetten geordnet,
gab ihnen den Titel «Les Chimères», fügte sie an eine Sammlung von
sieben Novellen und betitelte das Ganze mit «Les Fuies du feu». Die
Interdependenz dieser Texte und ihre sorgfältige Anordnung sind Anzeichen



640 GERARD DE NERVAL

für einen bestimmten Gestaltungswillen Nervals. Die thematische Nähe von
«El Desdichado» zu den Gedichten «Myrtho» und «Artemis» sowie zu den
Novellen «Sylvie» und der später erschienenen «Aurélia» ist evident. Diese
Texte sind, das ergeben der inhaltliche Vergleich und die biographische
Forschung übereinstimmend, in verzweifelter Lage geschaffen worden und
enthalten alle einen Erneuerungsversuch, über dessen Erfolg der Dichter
keine Eindeutigkeit herstellt. Im Mai 1853 war er nach seiner psychischen
Störung aus der Klinik des Dr. Blanche entlassen worden und ins Valois
gefahren. Angeregt von der Wiederbegegnung mit einer Landschaft seiner

Jugend schreibt er dort «Sylvie» zu Ende. Im August 1853 erleidet er einen
Rückfall und glaubt, die Sintflut zu erleben. Einige Tage vor dem 10.
Dezember hinterlegt er bei Dumas jenes Manuskript von «El Desdichado»,
das im «Mousquetaire» erschienen ist.

Um zu genauerem Verständnis dieser andeutungsvollen Verse zu kommen,

hat man zunächst nach der Erlebniswirklichkeit des Dichters gefragt
(J. Moulin u.a.)3; dann wurden im Werkvergleich die Vorstellungswelt, die
wiederkehrenden Themen und Leitmotive, die Obsessionen herauspräpariert
(Humphrey, Goosse, Krüger, Schärer); dann drängte sich die Neugier nach
dem Ursprung, nach den Quellen auf, wozu die Tiefenpsychologie (Mauron),
die Symbollehre (Constans), Nervals Innenleben (Richer) und Lektüren
(Humphrey, Bénichou) befragt wurden. Seit 1944 wurden immer neue
Zusammenhänge mit der Esoterik gefunden, mit Kabbala, Alchimie, Tarot,
Zahlenmystik, verschiedenen Initiationsriten (Le Breton, Richer, Brian
Juden), besonders mit der Astrologie, wobei Jean Richer eine weitgehende
Herkunft der Bilder unseres Sonetts aus Nervals Geburtshoroskop
feststellt. Namentlich die biographische und esoterische Kritik brachte bei der
Auslegung Sinnüberlagerungen hervor, die zunächst in sich stimmen mochten,

dann aber meist zueinander in Widerspruch gerieten und vor allem,
selbst wenn sie vom Text ausgingen, von diesem weg führten. Namentlich
als es sich zeigte, dass die Dechiffrierung dieses angeblich im Kode einer
Geheimwissenschaft geschriebenen Gedichtes einen ganz und gar unpoetischen

und unphilosophischen, ja trivialen Klartext erbrachte, schien für die
Forschung der Moment gekommen, Ballast abzuwerfen und sich nun ganz
auf die Sprache und den Bau des Sonettes zu beschränken. Mit den Mitteln

der Stilistik, der Phonoästhetik, der Strukturanalyse (Cellier, Kneller,
Gerard, Meschonnic, Geninasca) kamen nach 1952 textimmanente
Deutungsvorschläge zustande, die dem literarischen Lesevorgang wieder viel
näher standen. Aber ist der bewusste Verzicht auf ausserliterarische
Information bei einem so stark von «Kultur» befrachteten Text zu
verantworten? Immerhin führte die Ablösung der «esoterischen» Phase durch
eine «formalistische» wieder zurück zu den seit A. Béguin angeschnittenen



GÉRARD DE NERVAL 641

Fragen des Zusammenhangs von Traum, Sprache und Poesie, überhaupt zu
der für die Literaturwissenschaft zentralen Frage der Poetizität (Nadal,
R. Jean, Stierle). Insgesamt hat sich aus den Tendenzen zu methodischer

Einseitigkeit ergeben, dass in jedem Fall ein Teil des Spektrums
möglicher Bedeutungen weggeblendet wird. «L'érudition pure et l'impossible
parti pris d'ignorance risquent l'un et l'autre de nous égarer», schrieb
Geninasca 1965. Und Cellier schlägt 1972 eine Verbindung beider Methoden

vor, die vernünftig scheint: «Les références culturelles seront filtrées à

l'aide du principe de cohérence qui fait l'unité du poème». Die eigentliche
Schwierigkeit ist damit aber nur in eine knappe Formel verdichtet.

Welches sind die «kulturellen Verständnishilfen »Jene ausserliterarischen

Beiträge, die weiterhelfen? «Le ténébreux», «la tour» (foudroyée),
«l'étoile» sind Bildsymbole, sogenannte Arkana, des Tarot oder Tarock,
eines alten Kartenspiels, das Nerval nachweislich kannte. Zusammen mit
den Hinweisen auf den Orpheus-Mythos («le veuf», «mon luth», «la lyre
d'Orphée») hat man diese Tarot-Symbole gedeutet als Formeln, die den

gestürzten Zustand, den Verlust der Geliebten magisch bannen und durch
Beschwörung überwinden sollen. «Le prince d'Aquitaine» identifiziert diesen

Verlassenen mit Nerval, der einen Brief an George Sand
unterschrieben hat als «Gaston Phoebus d'Aquitaine», einer phantastischen
Genealogie seines bürgerlichen Namens Labrunie folgend. Das zweite Quartett
bietet der biographischen Kritik zahlreiche Anhaltspunkte. In der Novelle
«Octavie» wird die selbe Liebesbegegnung auf dem Posilippo bei Neapel
und in den Gärten des Vatikans evoziert, die auf Nervals Italienreisen (1834
und 1843) zurückgeht. In beiden Fällen sind die realen Begebenheiten
gleichermassen mythisch überlagert. Eine der handschriftlichen Randglossen
Nervals auf dem Manuskript Eluard bestimmt die Blume als «ancolie»,
dennoch konnte die Blumensymbolik mit ihren Deutungen nicht weiterhelfen,

sie kam bestenfalls zur synthetischen Auffassung der farbenstarken
Akelei/Vergissmeinnicht/Malve als Insignien der mystischen Flammentöchter.

Von den vier Namen in Vers 9 ist nicht einmal Amors Identität
unbestritten. Nicht nur das Opfer der neugierigen Psyche aus Apuleius' Fabel

kommt in Frage, es könnte sich auch um eine Figur aus dem «Rosenroman»

handeln. Bei Phoebus/Phébus hat man nicht allein an den Sonnengott

oder an den schon erwähnten Aquitanierprinz Gaston III. gedacht,
sondern auch an den Erbauer des Isis-Tempels in Pompeji oder an Eupho-
rion, den Sohn von Faust und Helena. Lusignan hatte der Legende nach
sein Geschlecht mit der Fee Melusine begründet; und diesen Namen
(zusammen mit Manto) hat Nerval auf dem Manuskript Eluard neben das

Wort «fée» gesetzt (V. 14). Ist Lusignan nun Opfer eines blutrünstigen
Vampirs oder ein den chthonischen, erdnahen Fabelwesen Vertrauter? Und



642 GÉRARD DE NERVAL

Biron? Die von A. Dumas insinuierte Schreibung mit y und Beziehung
auf Lord Byron ist wohl abwegig. Eher könnte Nerval an den Biron aus
einem alten Volkshed gedacht haben. Doch wenn wir wieder einen gegenüber

der Geliebten in Schuld Verfallenen suchen, so böte Berowne (Biron)
in Shakespeares «Verlorene Liebesmüh» einen Anhalt. Mit «reine» kann
der Dichter jene Adrienne meinen, die ihm in «Sylvie» jenen reinen Kuss
gab, aber auch die Königin von Saba. Die Grotte könnte die nach Pythagoras

bei der Stadt Kroton gelegene sein, oder auch Ort der Begegnung mit
Octavie in Marseille. Aber die Sirene wurde auch mit Lorelei, Melusine
und Pandora identifiziert. Und die zweifache siegreiche Überquerung des
Acheron (ist es nicht der Rhein?), ist sie eine Anspielung auf die beiden
Anfälle von Geisteskrankheit, 1841 und 1853? Oder ist der eine orphische
Gang in die Unterwelt und die Rückkehr auf die Erde gemeint? Die
«sainte» und die «fée» werden allgemein als zwei opponierte Prinzipien
der Weiblichkeit verstanden: etwa Diana/Isis/Octavie/Adrienne/Nervals
Mutter gegenüber Jenny Colon/Impéria/Melusine/Lorelei/Helena und
vielleicht Sylvie.

Diese Aufzählung ist längst nicht erschöpfend. SoUte aus dem Frag-
mentarismus sich der Eindruck ergeben, sie sei ironisch gemeint, so müsste
er berichtigt werden, denn die meisten Gelehrten bleiben sich selber des

spekulativen Charakters bewusst. Zu oft allerdings wird die möghche
Quelle oder die entlegene Spur eines Namens oder Bildes schon für die
Erklärung in diesem Gedichtzusammenhang gehalten. Wir wollten hier
zeigen, dass alle diese Anstrengungen die Eindeutigkeit nicht herstellen
konnten. Die Randbemerkungen Nervals, die widersprüchlichen Kommentare

der Forscher zeigen vielmehr, dass der Dichter durch Assoziation
verschiedener Bezugssysteme, durch Wiederaufnahme von Gleichem in seinem
mantischen Spätwerk nicht nur ein selbsterkennendes Vorwissen in Sprachform

zu fassen suchte, sondern durch den schöpferischen Akt des verdichtenden

Schreibens die ersehnten und in Traum und Wirklichkeit
erlebten Schicksalslinien zur Deckung bringen wollte.

Wenn dies stimmt, dann wäre es falsch, von der Form her eine
weitergehende Beschränkung der schwierigen Sinnfülle zu erwarten. Und doch
liegt es nahe, die Struktur des Sonetts nicht allein zur Erklärung seiner
Poetizität beizuziehen, sondern wenigstens zu versuchen, anhand des
ästhetischen Kohärenzprinzips auch eine semantische Vereindeutigung zu
erwirken. Die Abfolge der Aussageteile ist so deutlich gegliedert, dass sie,
wie wir beim ersten Durchgang sahen, mit zu jenen Elementen gehört,
die Determiniertheit vorgeben. Die blockartige Dreiteilung der Aussage in
die zwei Quartette (I: Zustandsbeschreibung; II Evokation einer heilen
Vergangenheit) und das eine Sextett (III IV: Frage nach der eigentUchen



GÉRARD DE NERVAL 643

Identität und nach dem Schicksal) wird ergänzt durch subtile Feingliederung,

namentlich im Sextett. Hier müsste es gelingen, durch Zuordnungen,
Symmetrien oder Opposition die Polysemie der vier Heroennamen und der
vier sagenhaften Frauen einzugrenzen. Eine rein parallelistische Zuordnung
A Amour - A' reine / B Phébus - B' sirène / C Lusignan - C sainte /
D Biron - D' fée erbringt kaum die gesuchte Schicksalstypik. So hat man
es mit Oppositionspaaren versucht, zum Beispiel:

A B Götter gegenüber C D Menschen
Antike gegenüber Mittelalter
Mittelmeer gegenüber «Norden»

A D glücklich Liebende gegenüber B C unglücklich Liebenden
A C gepeinigter Liebhaber, B D prophezeitem Wiederfinden der

Opfer gegenüber Geliebten durch Initiation

Also auch hier keinerlei Übereinstimmung. Explizit formuliert sieht zum
Beispiel der Klartext von Vers 9 in zwei verschiedenen Deutungen
folgendennassen aus:

a) «Le sens du vers serait: Suis-je l'amant maltraité par une femme qui ne me comprend
pas (Amour), par la femme fatale, dévoratrice (Lusignan)? Suis-je le génie vaincu,
l'amant souffrant, mais qui doivent finalement triompher (Phoebus, Biron)?» (M.-T.
Goosse, «El Desdichado», in: «Les Lettres Romanes», 18 (1964), S. 252.)

b) « C'est pourquoi on peut lire, désormais, la succession de ces noms : reine, syrène, sainte,
fée, comme une série féminine qui correspond mot à mot, aux termes de la série
masculine: Biron, Lusignan, Phébus, Amour. Dans le sonnet, toutefois, l'ordre de la
seconde série est inversé par rapport à celui de la première... A la question du v. 9
Nerval répond ainsi: <J'ai été Biron (v. 10); J'ai été Lusignan (v. 11)... Et j'ai agi -
sur un plan religieux (v. 12) - comme Orphée, c'est-à-dire, tour à tour comme Phébus
et comme Amour>» (J. Geninasca, 1965, S. 51 f.).

Hat sich die Anstrengung der Exegeten und die Prüfung ihrer Ergebnisse

gelohnt? Wir sind von einer Beliebigkeit wie von einer Eindeutigkeit
der vorgeführten Schicksalstypen gleichermassen entfernt. Die am stärksten
beunruhigende Verständnislücke über den Ausgang der Schicksalsbefragung
klafft weiterhin: meistert der Desdichado sein sternloses Geschick? kündet
der Dichter hier von Triumph oder von Untergang? Eine Entscheidung
bleibt trotz aUer Anstrengung zu objektivem Verstehen weitgehend dem
Leser überlassen. Je nach seinen Kenntnissen, seinen Glaubensvorstellungen,

seinem Verhältnis zu Welt und Jenseits, Liebe und Kunst wird die
Antwort anders ausfallen dürfen. Immerhin, wenn wir nach Nerval fragen,
spricht das ihm wohlbewusste Gelingen dieser Verse, spricht die darin
ersichtliche stolze Überlegenheit durch bannendes Erkennen der ihn
bestimmenden Schicksalsmöghchkeiten dafür, dass ihm hier Kunst und Selbst-



644 GÉRARD DE NERVAL

erkenntnis zusammen noch einmal Trost und Linderung in seinem
Unglück waren, ein neues orphisches Erlebnis. Am Ende des zweiten Teiles
der Novelle «Aurélia», seinem geistigen Testament, schrieb Nerval:

«Je me sens heureux des convictions que j'ai acquises et je compare cette série
d'épreuves que j'ai traversées à ce qui, pour les anciens, représentait l'idée d'une descente
aux enfers.»

Ein Jahr nach dem Erscheinen der «Chimères» war diese Tröstung nicht
mehr möglich. Am 26. Januar 1855 hat er sich an der Rue de la
Vieille-Lanterne erhängt.

Die nach so vielseitigem Bemühen noch immer nicht aufgehobene
Polysemie von «El Desdichado» lässt über den Gestaltungswillen Nervals einen
Schluss zu, mit dem wir auch unsere Betrachtungen abschliessen wollen.
Die beim ersten Lesen wie nach allen Analysen verbleibende Offenheit
des Sinns ist nicht ein «ungeschlossener» Rest, sondern das Ergebnis
einer auf Mehrdeutigkeit angelegten Konstruktion. Entworfen wurde gleichsam

ein reiches Vexierbild, dem mit legendärem, mythischem, astrologischem

oder alchimistischem Raster Sinnfiguren entspringen. Die Nähe dieser

vorsymbolistischen Dichtung zum Manierismus und seiner kunstvoll
konzentrierten Literatur ist offensichtlich. Auch Nerval hat hier
«Vereinigungskunst» gemacht, indem er verschiedene ihn angehende Schicksalstypen

synkretistisch überlagerte. Doch dadurch, dass es sich um sein
persönliches Schicksal, um seine Krise handelt, bewahrt auch die spielerische
Kombinatorik einen tiefen Ernst. Für die ästhetische Entwicklung der Dichtkunst

hat Nerval damit einen entscheidenden Schritt über die Romantik
hinaus vollzogen. Die unbeantwortbaren Fragen nach einem Sinn werden
hier nicht mehr als solche sprachlich, syntaktisch formuliert, sondern die
Spannung zwischen Rätsel und möglicher Lösung wird in die Sprache
selber und in die Struktur des Gedichtes vorverlegt. Der erschwerte
Kommunikationsvorgang bewirkt beim Leser eine Verlagerung seiner Erwartung vom
statuierenden Dichterwort auf das Wortgebilde und seine neue poetische
Funktion, die ihn als mitfragenden Partner einbezieht5.

Literaturangaben Lecture de El Desdichado». Paris: Ar¬
chives des Lettres Modernes 59, 1965;

Albert Béguin, «G. de N.». Paris: Corti Manfred Krüger, «G. de N., Darstellung
1956; Charles Dédéyan, «G. de N. et FAI- und Deutung des Todes». Stuttgart: Kohl-
lemagne», 3 vol. Paris: Sedes 1957-1959; hammer 1966; Karlheinz Stierle, «Dunkel-
René-Marill Albérès,«G.deN.»Paris:Ed. heit und Form in G. de N.s Chimères».
Universitaires 1962; Léon Cellier, «G. de München: Fink 1966; Kurt Schärer, «Thé-
N., l'homme et l'œuvre». Paris: Hatier matiques de Nerval ou Le monde recom-
1963; Raymond Jean, «N. par lui-même». posé». Paris: Minard 1968; Jean Senelier,
Paris: Seuil 1964; Jacques Geninasca, « Une «G. de N., essai de bibliographie». Paris:



GERARD DE NERVAL 645

Nizet 1959, ergänzt mit «Bibliographie ner-
valienne, 1960-1967 et ses compléments
antérieurs». Paris: Nizet 1968; James Villas,
«G. de N., A Critical Bibliography, 1900
to 1967». Columbia: Univ. of Missouri
Press 1968; Jean Richer, «N., expérience et
création». Paris: Hachette 11963, 21971;
Jacques Geninasca: «Analyse structurale
des <Chimères> de N.». Neuchâtel: Baconnière

1971.

Anmerkungen

xDie Silbendistribution sieht im einzelnen

wie folgt aus : Als gewöhnliche Appellative

haben wir gezählt la tour/mon luth/
la Mélancolie (trotz der Majuskel)//la nuit
du tombeau /mon cœur/la treille//mon front
/du baiser//vainqueur/la lyre d'/les soupirs/
les cris//, also 33 Silben. Die Personennamen

(11 Silben) zusammen mit den Ortsund

Gewässernamen (14) ergeben 25
Silben; die Antonomasien wie le veuf und die
Titel wie le prince ergeben 25 Silben, die
Symbole wie la fleur 15. Von den 168
Silbenstellen des Sonetts sind 98 von
Nominalwörtern besetzt, und davon nur 33 mit
eigentlichen Appellativen. - 2Man erinnert
sich hier an die Friedrichsche Formel von
der «Unbestimmtheitsfunktion der
Determinanten» («Die Struktur der modernen
Lyrik», Hamburg 1967, 160f.). «Alle
Elemente des Vorgangs sind in der sprachlichen

Bestimmtheit ausgesprochen, so als
ob man sie schon lange kennen müsste.
Sie knüpfen aber an nichts Bekanntes
an / Immer ist es so, dass die
Setzung der Determinanten, bei gleichzeitiger
Unbestimmtheit des Ausgesagten, eine
abnorme Sprachspannung erzeugt und mit
dieser das Mittel, vertraut Klingendem die
Unvertrautheit einzuprägen.» Mir scheint,
dass dieser für die moderne Lyrik allgemein

zutreffende Vorgang bei Nerval noch
die just entgegengesetzte Funktion hat. Die
zahlreichen Determinanten (nicht nur der
bestimmte Artikel) geben dem einzelnen
Determinandum, das für sich schon rätselhaft

genug ist, sichere Konsistenz und füh¬

ren dazu, dass die Unvertrautheit uns
vertraut klingt. Die Rätsel werden
aufgehoben in dem Gefühl, wenn nicht den
vordergründigen, so doch den verborgenen
Sinn verstanden zu haben. Wir könnten
bei Nerval von der Bestimmtheitsfunktion
der Determinanten vor Undeterminiertem
sprechen. - Vgl. dazu Du Bos'
Gegenüberstellung von Nerval mit Mallarmé:
dieser will dunkel sein, jener kann gar
nicht anders. - 3Wir verweisen auf den
übersichtlichen Forschungsbericht von
Léon Cellier: «Introduction à l'étude des
<Chimères>» in: L'Information littéraire»,
24e année, janv./févr. 1972, Nr. 1, S. 5-12.
Er verzeichnet seit 1946 allein 6 kommentierte

Gedichtausgaben und 15 Einzelinterpretationen

von «El Desdichado». Für die
Bibliographie der im folgenden erwähnten
Arbeiten konsultiere man diesen Bericht. -
4Aus der Kollation von Jean Guillaume
(«<Les Chimères) de N.». Namur: Fac.
Phil, et Lettres 1966, S. 42 f.) ergibt sich
die aus den 4 Dokumenten folgende
Abweichungsstatistik: orthographische 10
(zumeist auf Gross- oder Kleinschreibung
zurückgehend) ; typographische(Kursivdruck)
3; lexikalische 7. Vers 6 ist der einzige, der
in allen vier Dokumenten unverändert
vorkommt. Die Wortvarianten sind die
folgenden: Titel «Le Destin» (lx); V. 8

«vigne» (2 x) für «rose» (2 x); V. 10 «des
baisers» (1 x) für «du baiser» (3 x); V. 11

«dormi» (2x) für «rêvé» (2x) und «verdit»

(2x) für «nage» (2x); V. 12

«vivant» (2x) für «vainqueur» (2x); V. 13

«modulant et chantant» (2x) für «modulant

tour à tour» (2x). - 5Dazu ein
interessantes Zitat von Hans Robert Jauss

(«Literaturgeschichte als Provokation».
Frankfurt/Main: ed. suhrkamp 418, S. 176),
der sich dabei auf K. H. Stierle stützt: «So
zitiert, kombiniert und vermischt Nerval
in den <Chimères) eine Quintessenz
bekannter romantischer und okkulter Motive
und erstellt daraus den Erwartungshorizont
mythischer Weltverwandlung, nun aber um
seine Abkehr von der romantischen Poesie

zu bedeuten: die dem Leser vertrauten
oder erschliessbaren Identifikationen und



646 GÉRARD DE NERVAL

Beziehungen des mythischen Zustands lö- reichenden Information durchbrochen wird
sen sich in dem ,Masse in ein Unbekanntes und die expressiv gewordene Dunkelheit
auf, als der versuchte private Mythus des selbst eine poetische Funktion gewinnt. »
lyrischen Ich misslingt, das Gesetz der zu-

Dieser Aufsatz ist ein Vorabdruck aus dem von Hans Hinterhäuser beim August Bagel

Verlag in Düsseldorf herausgegebenen und für 1974 angekündigten Interpretationsband
«Die französische Lyrik».

Rudolf Peyer

Vier Prosastücke

Nichts muss so sein, wü: es ist...

Sonnenschirme im Schnee

Zum Beispiel könnte er die Stelle wechseln
Das würde sein ganzes Leben verändern. Er würde nicht mehr zu Fuss

zur Arbeit gehen; er würde nicht mehr daheim zu Mittag essen; er würde
Helen kennen lernen, die er jetzt nie kennen lernen wird; er würde nie in
diesen folgenschweren Autounfall verwickelt, in den er jetzt nie verwickelt
wird -

Hier bringt der Westwind Regen, und in der Sahara bringt er nichts -
Selbst Karl der Grosse wäre, im sechsten Jahrhundert, nicht Karl der

Grosse geworden -
Wenn im letzten Herbst die Narden in Spanien nicht erfroren wären,

hätte er seiner Frau jetzt Narden in die Vase gesteUt und nicht rote Nelken.
Und wenn in diesem Augenblick vor seinem Fenster eine glühende
Julihitze flimmerte, würde er nicht hier sitzen und denken, er könnte ebensogut
blondes Haar haben, er könnte ein Neger sein, überhaupt nicht existieren,
sein Vater hätte Gisiger heissen können, wenn er jetzt in Djakarta wäre,
wäre es Nacht -

Immer heiratet im Landboten jemand auf Seite 3, Tropfsteinhöhlen kümmern

sich nicht darum, ob sie entdeckt werden oder nicht, wenn Ralph
Taylor nicht jede Nacht bei seiner Frau läge, läge er bei einer andern. Ein


	Das Gedicht als konstruierte Polysemie : zu Nervals "El Desdichado"

