
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 53 (1973-1974)

Heft: 9

Rubrik: Kommentar

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kommentar

MARKTWIRTSCHAFT UND UMWELTSCHUTZ

Die Kontroverse um die Gefährdung
des ökologischen Gleichgewichts durch
eine unzweckmässige, eine überbordende,

auf die gesellschaftlichen Rückwirkungen

keine oder doch nur wenig
Rücksicht nehmende industrielle
Produktionsstruktur scheint nunmehr in
Bahnen einzuschwenken, die eine
weniger emotionsgeladene Überdenkung
des gewaltigen Fragenkomplexes
ermöglicht. Gewiss, es wäre bedenklich,
wenn damit gleichzeitig eine Verharmlosung,

ein bewusstes Herunterspielen
der Gefahrenmomente und im Zuge
einer solchen Entwicklung eine
Verzögerung in der Suche nach geeigneten
Lösungen provoziert würde. Eine solche
Wendung gilt es ebenso unter Kontrolle
zu halten wie eine Dramatisierung, die
überzogene und auf die Dauer kaum
haltbare Lösungen hervorzubringen
vermag. Zu diesem Thema sind einige
Gedanken anzustellen.

Es wird heute wohl kaum mehr
bestritten, dass die Beeinträchtigung dessen,

was als die Lebensqualität der
Menschheit bezeichnet wird, ganz
entscheidend mit dem wirtschaftlichen
Reifegrad eines Landes zu tun hat; das
ist eine globale Umschreibung für einen
wirtschaftlichen Komplex, in dem im
wesentlichen Wachstum, und zwar
extensives Wachstum, technischer und
technologischer Fortschritt, wirtschaftlicher

Wohlstand, der eine spezifische
Konsumtionsmentalität hervorgebracht
hat und deshalb nicht mit Wohlfahrt zu
verwechseln ist, sowie Bevölkerungs¬

vermehrung enthalten sind. Mannigfache

Einzelfaktoren summieren sich zu
einem Ergebnis auf, das zur Besinnung

mahnen muss.
Die Frage, wie es dazu kommen

konnte, ist höchst unterschiedlich
beantwortet worden. Wer ist auf die
ökologische Anklagebank zu setzen? Die
Industrie? Die Konsumenten, die in der
Marktwirtschaft durch ihre Kaufakte
die Produktionsrichtung massgebend
mitbestimmen Eine Wirtschaftspolitik,
die es versäumt hat, beizeiten
festzustellen, wohin die Reise geht? Eine
Wohlstandsphilosophie, die ohne Rücksicht

auf materielle Verluste Raubbau
an den Ressourcen dieser Erde zumindest

widerspruchslos duldete Das
wirtschaftliche System insgesamt also? Die
Marktwirtschaft? Die in diesen Fragen
versteckte «Logik» hat etwas
Bestechendes. Aber sie führt in die Irre.

Das System hat zwar all die
Handlungsweisen zugelassen, die einen Verlust

an ökologischem Gleichgewicht
erst heraufbeschworen haben. Ist es das

System oder sind es die Systeme? Die
Menschheit lebt ja in verschieden
strukturierten Wirtschafts- und Gesellschaftsordnungen.

Die reine Beobachtung
lehrt, dass das ökologische Gespenst
nicht nur in einem System zu Hause ist.
Es zeigt sich in der Marktwirtschaft, in
den planifizierten Wirtschaftsordnungen,

in den osteuropäischen Zentral-
verwaltungswirtschaften ebenso. Deshalb

ist davon auszugehen, dass die
Umweltsgefährdung nicht als eine system-



598 KOMMENTAR

bedingte, eine systemimmanente
Erscheinung aufgefasst werden darf. Wäre
dies der Fall, wie das eine unqualifizierte

Kapitalismuskritik zu suggerieren
versucht, so würde sich offenbar
tatsächlich nur eine Systemänderung als
adäquate Lösung aufdrängen.

Die sogenannte «Selbstentzündung»
der marktwirtschaftlichen Dynamik -
ein ohnehin fragwürdiger Begriff, der im
politischen Schwerefeld entstanden ist
und mit dem der Nationalökonom nicht
viel anzufangen weiss - kann als Erklärung

jedenfalls nicht ausreichen. Natürlich,

der rasche wirtschaftliche
Fortschritt, der sich primär in einer gewaltigen

Verbesserung der Versorgung an
materiellen Gütern und Dienstleistungen

manifestiert hat, findet in der
Geschichte der Menschheit keine Parallelen.

Es wäre aber doch wohl zu
einfach, dies als eine rein marktwirtschaftliche

Funktion aufzufassen. Es

gibt Phasen in der Menschheitsentwicklung,

in denen in marktwirtschaftlich
strukturierten Regionen keine Selbstentzündung,

sondern vielmehr ein Verlust
an Wachstumsenergien eintrat. Es müssen

also weitere, hier nicht näher zu
beschreibende Faktoren dazu kommen:
ein umweltsgefährdendes Wachstumstempo

und eine spezifische Wachstumsrichtung

als autonome Erscheinungen.

Wenn diese Argumentation zutreffend

ist, so wäre daraus die Folgerung
zu ziehen, dass die notwendige Korrektur

nicht in einer Ordnungsänderung,
sondern vielmehr im Bereiche der
wirtschaftspolitischen Zielsetzungen und in
eine an diese Zielsetzungen adaptierte
Rahmenordnung zu suchen ist.

Die Liberalen der Nachkriegszeit
waren immer der Auffassung, dass das
marktwirtschaftliche Ordnungsbild, so
wie es in den fünfziger Jahren entstan¬

den ist, als Aufgabe verstanden werden
muss. Es hat mithin keine endgültige
Form, ist nicht als zeitlich unveränderlich,

als statische, sondern eben
vielmehr als dynamische, als anpassungsfähige

Institution aufzufassen. In
diesem Sinne sind Realordnungen historische

Kategorien, sind bis zu einem
gewissen Grad Spiegelbild der Zeitumstände,

in denen sie stehen. Das
Leitmotiv heisst aus diesem Grunde
Flexibilität auf dem Boden jener
Ordnungskonstanten, die sich aus dem liberalen
Gedankengut ableiten. Nur dann übrigens

kann ein Ordnungsbild auch als

Orientierungsgrösse für das wirtschaftliche

Handeln akzeptiert werden. Verliert

es diese Dimension, weil es keine
Antworten mehr auf die drängenden
Zeitprobleme zu geben vermag, so
verkümmert auch seine Fähigkeit, als
gestaltende Kraft des wirtschaftlichen
Lebens aufzutreten. In das Vakuum stürzen

sich dann Ersatzideologien «wie
herrenlose Hunde».

Es ist nicht zu übersehen, dass der
für die wirtschaftlichen Ordnungsvorstellungen

relevante Liberalismus eben
aus den erwähnten Gründen in die
Defensive geraten ist. Seine Regeneration
ist als ein kontinuierlicher Prozess
aufzufassen; er ist aber insbesondere in
den sechziger Jahren nicht mehr sehr
überzeugend ausgefallen. Dezentrale
Entscheidungsstrukturen beinhalten ein
individualistisches Element und erlauben
deshalb die weitgehende Verwirklichung
des dem Liberalismus zugrunde liegenden

Postulates nach persönlicher und
einzelbetrieblicher Selbstentfaltung
(nicht Selbstentzündung!). Kein Liberaler

ist indessen bereit, das Postulat
der persönlichen Freiheit als absoluten
Wert aufzufassen. Die persönliche Freiheit

findet auch in der wirtschaftlichen



KOMMENTAR 599

Betätigung dort ihre Grenzen, wo sie
sich zu einer negativen Qualität wandelt,

wo sie sich - beispielsweise -
gesamtgesellschaftlich schädigend
auswirkt. Diese Grenzen festzustellen und
sie dort in die marktwirtschaftliche
Rahmenordnung einzubauen, wo nicht
mit ihrer freiwilligen Beachtung gerechnet

werden kann, gehört zur
marktwirtschaftlichen Ordnungspolitik,
gehört in den Bereich der Anpassung der
Marktwirtschaft an die sich wandelnden

Zeitprobleme. Eine Ordnungspolitik,
die so vorgeht, versteht sich eben

als Aufgabe. Korrekturmöglichkeiten
sind jedenfalls grundsätzlich vorhanden.

Zweifellos ist die Feststellung
zutreffend, dass die betont individualistische

Komponente im Liberalismus und
ihre Umsetzung in die wirtschaftliche
Wirklichkeit über eine dezentrale
Entscheidungsstruktur in der zweiten Hälfte

des zwanzigsten Jahrhunderts insofern

einer Verschiebung bedarf, als die
Gewichte mehr auf den gesellschaftlichen

Aspekt gelegt werden sollten.
Auch die Marktwirtschaft muss, wenn
sie dieses Jahrhundert überleben will,
lernen, Gemeinschaftsaufgaben besser
als bis anhin zu lösen; sie muss
darüber hinaus lernen, ihrer individualistischen

Handlungsweise eine grössere ge¬

samtwirtschaftliche oder gesamtgesellschaftliche

Bezogenheit zu geben. Der
Bezugsrahmen des wirtschaftlichen Handelns

ist in dieser Richtung zu
korrigieren.

An entsprechenden Versuchen hat es

allerdings nicht gefehlt. Sie sind aber
politisch nicht zum Tragen gekommen.
Die ökologische Herausforderung könnte

nun einen Durchbruch bewirken. Es
wird nicht mehr zu umgehen sein, dass

die industrielle Produktionsstruktur
auch auf ihre gesellschaftlichen Wirkungen

hin evaluiert wird. Also muss die
Rahmenordnung jene Prioritäten
aufnehmen, die zu einem umweltsfreundlicheren

qualitativen Wachstum führen.
Konkret heisst dies, dass sich jene
Produktionslinien, die zu hohe soziale
Kosten verursachen, die untragbare negative

«Externalities» auslösen, Restriktionen

werden gefallen lassen müssen.
Die Marktwirtschaft kann diesen Trans-
formationsprozess bewältigen, wenn die
politische Ordnung, in die sie eingebettet

ist, den Willen zu einer
entsprechenden gesetzgeberischen Arbeit, die
sich in einer Umformung der
marktwirtschaftlichen Rahmenordnung
niederschlagen müsste, aufzubringen
vermag.

Willy Linder

ENTWICKLUNGSHILFE: BEMERKUNGEN ZU EINER
NEUEN OPTIK

Unser Weltbild ändert sich rasch und
tiefgreifend. Unsere verbesserte
Lebenshaltung, die in den fünfziger Jahren
noch gelegentlich anerkannt wurde, hat
viele Erleichterungen gebracht, die zur
Gewöhnung geworden sind. Man
vergisst gerne, welches ihre Grundlagen
sind.

Unsere Lebensart wird von zwei Seiten

her angefochten. Erstens von Teilen
der Jugend, die sie total in Frage stellen.

Das ist eine Erscheinung, die uns
keine Ruhe lässt. Zweitens von der
Umweltgefährdung. Ihre Probleme füllen
die Zeitungen, und ihre Prognosen sind
düster. Was sind die Folgen? Die Er-



600 KOMMENTAR

schütterung der alten Autoritäten führt
zu einer Unterwanderung der
Hochschulen, der Wirtschaft und der
Landesverteidigung. Die alten Mythen, die zum
Teil noch bis ins 18. Jahrhundert
zurückreichen, verlieren ihre Geltung,
aber weite Kreise leben weiter so, als
ob sich nichts geändert hätte. Die
abstrakte Wissensvermittlung fördert die
revolutionäre Einstellung. Das
geschichtliche und das konkrete Denken
werden diskreditiert. - Prüfen wir, was
drei heutige Denker dazu zu sagen
haben.

Dämonie der Mythen

Unsere Vorstellungen stimmen oft mit
der Wirklichkeit nicht überein. Man
bezeichnet das mit dem technischen
Ausdruck der «Projektion». Eugen Böhler
sagt in seinem Buch über die «Psychologie

des Zeitgeistes» (Herbert Lang,
Bern 1973), dass die Projektion die
Neigung des Menschen ist, seine
Vorstellungen auf äussere Objekte zu
übertragen und derart sein Denken, Fühlen
und seine Phantasie mit der Wirklichkeit

zu verwechseln. Der Mensch neigt
zur Mythenbildung. Er übersieht den
Anteil des eigenen Bewusstseins an der
scheinbar objektiven Wirklichkeit. Die
Mythenbildung durchdringt unser ganzes

Leben, den Alltag, die Kunst, die
Religion und die politische Willensbildung.

Die wichtigste Form dieses lebendigen

Mythus ist der Zeitgeist. Aus dem
unendlichen Reservoir der Menschheit
an Symbolen, Bildern, Ideen und
Gedanken stellt der Zeitgeist einzelne heraus

und umgibt sie mit dem Glanz der
Aktualität und Autorität. Der Zeitgeist
befasst sich nur mit der Menschheit

als Abstraktum, nicht mit dem
Einzelmenschen. Das Individuelle, Subjektive
und Persönliche wird immer mehr
zurückgedrängt, weil der Zeitgeist als
öffentliche Meinung auf Zwang und
Einschränkung besteht.

Das Verhältnis zwischen Zeitgeist
und Individuum ist zwiespältig. Wir
glauben bewusst zu handeln und müssen

gewahr werden, dass wir Glieder
einer kollektiven Kette sind. Wir
bezeichnen die Auffassungen unserer Väter

als Mythen und merken nachträglich,

dass wir selbst in lauter Mythen
gefangen sind, von denen die Wissenschaft

der heiligste ist. Wir begeistern
uns für den sozialen Fortschritt und
stellen fest, dass die sozialen Spannungen

immer grösser werden.
Das logische Denken ist weder das

einzige noch das wichtigste
Orientierungsmittel des Menschen. Wir leben
von den Instinkten, Wertungen, Gefühlen

und Stimmungen. Der «Geist» ist
ein viel umfassenderes Wesen als das

logische Denken.
Der lebendige Mythos ist ein ebenso

gefährliches wie für den Menschen
unentbehrliches Element der Seele.

Wenn wir vor der Existenz des lebendigen

Mythus die Augen verschliessen,
wenn wir nicht sehen wollen, dass er
die weckende und «schöpferische»
Kraft auf allen Lebensgebieten,
einschliesslich der Wissenschaft, ist, dann
können wir auch nicht unseren Anteil
an der Entstehung irrationaler
Bewegungen einsehen. Dann werden alle
Triebkräfte und Gebiete der menschlichen

Kultur autonom. Nicht wir sind
dann die Herrscher unserer
selbstgeschaffenen, künstlichen Welt, sondern
die mythischen Elemente werden zu
dämonischen Gestalten, die uns ihre
Herrschaft aufzwingen. Sie erscheinen als



KOMMENTAR 601

selbständige dämonische Mächte, wie
die Studentenrevolte, die permanente
Kritik und Revolution, die das Bestehen
unserer nationalen Institutionen in Frage

stellen. Dazu gehören die volkstümlichen

Aktionen kleiner Leute, welche
die ganze Ideenwelt, die hinter diesen
Institutionen steht, in dumpfer Reaktion

zerstören wollen.
Die Dämonie des Zeitgeistes kann

nur gebrochen werden durch eine Wendung

nach innen: vom kollektiven
Denkschema weg zum selbständigen
individuellen Denken, von den kollektiven

Ideologien zu den inneren
Ordnungskräften, aus denen allein der Sinn
erschlossen werden kann, der eine
innere Ordnung ermöglicht. Voraussetzung

dazu ist allerdings die
Rücknahme der Projektion, oder besser:
deren Integration.

Sinnlichkeit als Lebensbezug

Der deutsche Arzt Hans Burkhardt
versucht in seinem Büchlein «Die
unverstandene Sinnlichkeit» (Limes-Verlag,
Wiesbaden 1973) aufzuzeigen, wie das
naturwissenschaftliche Weltbild die
Sinnlichkeit gewissermassen des Landes
verwiesen hat. Dem sinnlichen Leben
ist die Unterwelt zugewiesen worden,
während doch das sinnliche Leben die
Basis für unser Selbstsein und unsere
Anteilnahme ist.

Jene Mitte unseres Lebens, die in
unserem Kulturkreis niemand kennen will,
unser sinnliches Verhältnis zur Mitwelt

nämlich, ist ja eine lebensvolle,
Bewegung schaffende Mitte nur durch
das Wechselspiel von öffnen und
Schliessen. Jedes unserer Sinnesorgane
beteiligt sich an diesem Spiel und trägt
dazu bei, uns in die Welt einzuschlies-

sen, oder - bei Verweigerung - uns
aus der Welt auszuschliessen. Fragt man
uns nach dem Wesen der «Triebe»,
ohne das Spannungsfeld zu suchen,
ohne das kein Trieb existiert, so drängt
es uns zur Gegenfrage: Wo ist der
Wind, wenn er nicht weht?

Der normale Mensch hat im wachen
Zustand stets Vorposten aufgestellt, die
alles, was «von draussen» kommt, auf
seine Legitimation prüft. Das Vorstel-
lungsgefüge, das wir das normale nennen,

ist, genau wie das Wort es sagt,
ein Gefüge von Schablonen, die wie ein
Gitter vor das sinnliche Offensein
gestellt (also «vorgestellt») werden, damit
dieses den Menschen nicht überwältigt.

Alle Möglichkeiten der Offenheit wie
der Verschlossenheit bilden sich ab an
den Gesichtern der Menschen. Es sollte
nicht vergessen werden, dass die
Physiognomien der Menschen uns von ihrem
offenkundigen wie von ihrem verborgenen

Leben weit mehr erzählen, als
diesen selbst lieb ist.

Das konstruktive Denken, bei aller
Unentbehrlichkeit im menschlichen
Bereich, steht im Gegensatz zum
sinnlichen Leben. Im Bereich des konstruktiven

Denkens gibt es wohl Antworten
auf den Zweck unseres Tuns, aber nie
auf Fragen nach dem Sinn unseres
persönlichen Dabeiseins. Die Ratio hat
unmittelbar nur mit Zweckmässigkeit,
nicht mit Wahrheit zu tun.

In der Welt der Unternehmungen
und Geschäfte bleiben nur die Zwecke,
eingefügt in eine Kette von Zwecken.
Das Sinnhche wird verschwiegen, weil
es die Effektivität stört. Das Problem
der Arbeit in der modernen Gesellschaft
liegt offenbar darin, sinnvolle Arbeit
für den Menschen zu finden, der heute
zwischen einem immer weiter steigenden
Angebot an Freizeit einerseits, an qua-



602 KOMMENTAR

lender Arbeit anderseits steht. Mit dem
Zwang zum Zweckhaften, das vermeintlich

der Arbeit Sinn geben soll, nimmt
man ihr den Sinn von dem Augenbhck
an, da man sie von der sinnlichen
Interaktion emanzipiert. Das Bedürfnis
nach Leistung schlägt um in das
Prestigebedürfnis.

Mehr Weisheit in der Volkswirtschaft

E. F. Schumacher, von 1950 bis 1970
Economic Advisor beim britischen Coal
Board, Initiant der «intermediate
technology group», macht in seinem Buch
«Small is beautiful» (Blond & Briggs,
London 1973) darauf aufmerksam,
dass zwar wirtschaftliches Wachstum
vom technologischen Gesichtspunkt aus
keine Grenzen hat, aber notwendigerweise

in der Umwelt an Grenzen stösst.
Was jahrzehntelang als unerschöpfliches
Reservoir galt, zeigt mehr und mehr
Mangelerscheinungen. Unbeschränktes
Wachstum in einer beschränkten Welt ist
unmöglich. Aber auch in geistiger
Beziehung ist das Dogma des notwendigen

wirtschaftlichen Wachstums
fragwürdig geworden. Habsucht und Neid
sind zwar wirkungsvolle Motive der
wirtschaftlichen Expansion, aber sie
lösen die fundamentalen Probleme des
menschlichen Zusammenlebens nicht.

Schumacher sagt, dass wir mit
Vorstellungen (ideas) denken, die uns schon
in der Jugend beigebracht worden sind.
Lange bevor unsere Intelligenz ihre
Rolle als Kritiker und Wächter auszuüben

begann, hatten wir zahllose
Vorstellungen kritiklos übernommen. Wir
dürfen sie nicht einfach als Vorurteil
abtun, denn es sind anerkannte Urteile
und Voraussetzungen unserer Eltern
und Voreltern.

Viele der heute herrschenden
Vorstellungen, wie zum Beispiel diejenige
von der Entwicklung der Lebewesen im
Laufe der Erdgeschichte, vom Überleben

der Arten, vom gesellschaftlichen
Leben als Klassenkampf, die «Erklärung»

unseres Verhaltens aus sexuellen
Trieben, die Relativität aller Werte,
die Überschätzung der Naturwissenschaften

als letzte Weisheit, entstanden
im 19. Jahrhundert. Damals waren sie

neue intellektuelle Erkenntnisse einzelner

Forscher, heute sind sie die
universellen Werkzeuge unseres Denkens
und Urteilens. Sie beherrschen das heutige

Handeln. Wir fragen kaum mehr,
was wir mit unserem Leben anfangen
sollen.

Geist und Herz bekriegen sich in
uns selbst, nicht Verstand und Glauben.

Unser Verstand ist mit einer
erstaunlichen, oft blinden Vorliebe für die
Glaubenssätze des letztes Jahrhunderts
behaftet. Wir haben die menschliche
Seite unseres Tuns zu lange vernachlässigt.

Sie rächt sich in zahllosen, an
sich kleinen Fällen von Widerwillen,
Gleichgültigkeit, passiver Resistenz
gegen die befohlene Arbeit; langfristig
dürfte sich diese Haltung selbst auf das
Wachstum des Sozialproduktes negativ
auswirken.

Die Volkswirtschafter müssen sich

vom rücksichtslosen Verbrauch der Güter

unserer Erde lösen und auf eine
Wirtschaft tendieren, die auf Jahrhunderte

ausgerichtet ist und nicht schon
in wenigen Jahrzehnten in katastrophale
Engpässe führt. Die Volkswirtschaft
braucht, so lächerlich das in den Ohren
der Gläubigen des unbeschränkten
Fortschritts tönt, mehr Weisheit.



KOMMENTAR 603

Wenn wir diese Gedanken auf ein
besonders brennendes Zeitproblem, unser
Verhältnis zur Dritten Welt, anwenden,

heisst das:
In unseren Beziehungen zur Dritten

Welt können wir nicht mehr mit der
Unbekümmertheit und Selbstsicherheit
der Fünfzigerjahre auftreten. Einerseits
sehen wir zu viele Fragwürdigkeiten bei
uns zu Hause, anderseits begreifen wir
auch etwas besser die unendlichen
Schwierigkeiten der Dritten Welt. Aber
wir dürfen bei unserer Arbeit nicht auf

hergebrachten Denkschemata und
Mythen ausruhen. Das Vertrauen in unsere
Arbeit und in unsere Lebensart müssen

wir erhalten. Unser Vertrauen darf
nicht vom Nichtsehenwollen offensichtlicher

Mängel genährt sein. Es soll
im Gegenteil auch scharfe Kritik
überdauern, weil es gegründet ist auf der
Überzeugung, dass auch in einer Krise
Aufbauarbeit, auch in der Dritten Welt,
möglich und nötig ist. In diesem Sinn
bleiben wir, mit offenem Geist, bei
unserer Arbeit.

Hans Schindler

KULTURZEITSCHRIFTEN

Im Verlags- und Pressewesen herrscht
ein Trend zur Konzentration.
Technische, wirtschaftliche und möglicherweise

auch mentalitätsbedingte Gründe
sprechen gegen die kleinen Auflagen, ob
es sich nun um Bücher oder um
Zeitungen und Zeitschriften handelt. Dem
Trend erliegen die Kleinen und Schwachen.

Es ist auf diesem Gebiet nicht
anders als auf nahezu jedem anderen.
Was jedoch auffällt, ist der merwürdige
Umstand, dass sich einige «Kleine»
hartnäckig halten, manchmal wider
wirtschaftliche und technische Logik
sozusagen. Ich rede von den sogenannten
Kulturzeitschriften, einer Gattung, die
es nie leicht hatte. Es gibt ihrer allein
im deutschen Sprachgebiet gar nicht so
wenige, und wenn man sie vorsichtig
und unter Berücksichtigung ihrer durchaus

individualistischen Verschiedenartigkeit

charakterisieren wollte, müsste
man vielleicht ihre Hartnäckigkeit
erwähnen, keinem Schema zu folgen. Sie

bringen nicht, was eine Mehrheit
möglicher Leser einschlägigen Umfragen zu¬

folge wünscht, und sie bringen, was sie

vorlegen, nicht in der Weise, wie
Lesermarktforschung die Aufmachung leicht
verkäuflichen Lesestoffes beschreibt.
Die Kulturzeitschriften nehmen in
Kauf, anders zu sein als das, was

grosse Auflagen macht. Sie möchten
zwar ihre Leserschaft auch vervielfachen,

sie möchten durchaus in die
Breite wirken, niemals aber um den
Preis, dass sie darum den aufgegriffenen

Themen nicht mehr auf den
Grund gehen dürften. Tiefenwirkung
ist ihnen wichtiger als Breitenwirkung,
Qualität publizistischer Arbeit geht in
jedem Fall vor Quantität. Wenn diese

Zeitschriftenmacher vor die Frage
gestellt werden, ob sie nicht vielleicht ein
Produkt herstellten, das heute nicht
mehr verlangt werde, dann werden
diejenigen, von denen hier die Rede ist,
ohne Zögern erklären, ihr Produkt
entspreche jedenfalls dem, was ihrer
Meinung nach nötig sei.

An der Frankfurter Buchmesse gab
es dieses Jahr zum erstenmal auch einen



604 KOMMENTAR

Stand des Arbeitskreises deutschsprachiger

Kulturzeitschriften. Erstaunlich
und zugleich ermutigend ist es, trotz
der erwähnten Schwierigkeiten eine gar
nicht so kleine Zahl verschiedenartiger
Periodika politisch-literarischer
Ausrichtung am Werk zu sehen. Es gab
viele Interessenten, die sich in der
Frankfurter Doppelkoje orientieren
liessen, es gab Kontakte und
Begegnungen. Das deutsche Fernsehen
allerdings jagte in seiner Reportage über
die Buchmesse den Bestsellern und ihren
Autoren nach -, es richtete seine
Aufmerksamkeit und also auch seine
Informationen ausschliesslich nach den
marktgängigen Hits. Die kleine Ausstellung

des Arbeitskreises dokumentierte
eine lebendige und produktive publizistische

Präsenz, die Aufmerksamkeit
und am Ende auch Förderung verdient.

Zurzeit sind es 45 Zeitschriften, die
sich auf Initiative von Gottfried Edel
zusammengefunden haben. Edel, selbst
Herausgeber der Vierteljahresschrift
«Areopag», geht mit Recht davon aus,
dass angesichts des Zeitschriftensterbens

der letzten Jahrzehnte unter den
Herausgebern und Redaktoren der
Zeitschriften für Politik und Kultur eine
echte Solidarität bestehen müsse. Diese
gelte es sichtbar zu machen und zu
nutzen, zunächst durch die Bildung des

Arbeitskreises, der den Austausch von
Erfahrungen, die Vermittlung von
Autoren und möglicherweise auch die
Zusammenlegung der Werbung ermöglicht.

Der Arbeitskreis kann gemeinsame

Aktionen vorbereiten und
durchführen. So sind etwa Wanderausstellungen

geplant, ferner die Publikation
eines informativen Katalogs der
Kulturzeitschriften, die Schaffung eines
Archivs und die Herausgabe eines Digest,

der auf einzelne Aufsätze hinweist und
Übersetzungen bereithält.

Im Anschluss an die Frankfurter
Buchmesse führte der Arbeitskreis in
Mainz seine Jahrestagung durch. Im
Gutenbergmuseum wurde eine Ausstellung

eröffnet, die als Muster für
nachfolgende Veranstaltungen dieser Art in
anderen Städten gelten darf. Bereits
werden Ausstellungen in Bonn und in
Göttingen vorbereitet. Wenn möglich
sollen sie, wie in Mainz, von
Abendveranstaltungen begleitet sein.

An einem Podiumsgespräch im
Gutenbergmuseum wurde aus den Reihen
des Publikums gefragt, was denn das

eigentlich sei, eine Kulturzeitschrift.
Eine Definition ist gewiss nicht
einfach ; vielleicht wäre es zweckmässiger,
von politisch-Uterarischen Zeitschriften
zu reden. Im Arbeitskreis behilft man
sich vorderhand damit, dass man
feststellt, was nicht dazugehört : keine
Fachzeitschriften oder rein wissenschaftliche
Periodika, keine Magazine und
Illustrierten, keine rein lokalen oder regionalen

Hefte oder Jahrbücher.
Kulturzeitschriften richten sich grundsätzlich
an eine unbegrenzte Leserschaft -,
auch wenn sie meist kleine oder gar
winzige Auflagen haben. Von den
bekannteren, die im Arbeitskreis schon
zusammengeschlossen sind, nenne ich
beispielshalber «Akzente», «Dokumente»,

«Frankfurter Hefte», «Die
Hören», «Kürbiskern», «Kursbuch»,
«Merkur», «Neue Rundschau». Aus
der Schweiz sind die «Schweizer
Monatshefte» vertreten, aus Österreich
«Das neue Forum». Man sieht, dass

Zeitschriften der verschiedensten politischen

oder kulturpolitischen Zielsetzungen

im Arbeitskreis mitarbeiten. Denn
wenn sie auch manches trennt, ja wenn
sie miteinander nicht zu vereinbarende



KOMMENTAR 605

gesellschaftspolitische Ziele verfolgen,
ist ihnen doch gemeinsam, was
Zeitschriften dieser Art kennzeichnet: Sie
sind alle, auch die erfolgreichsten,
keine Massenblätter, sondern bilden
eine jede um sich eine kleinere oder
grössere Gruppe. Sie pflegen das
kontinuierliche Gespräch im Kreis ihrer
Abonnenten und Käufer, und sie
arbeiten damit der Gleichmacherei der
Bewusstseins-Industrie wirksam entgegen.

Das ist heute notwendiger denn
je. Kulturzeitschriften haben, je an
ihrem Platz und in ihrem Kreis,
gesellschaftliche und kulturelle Funktionen

von grosser Bedeutung. Nicht der
lesende Konsument, sondern der
kritische Leser, der sich seinen Lesestoff
bewusst auswählt und der bereit ist,
sich durch ein Abonnement zu einer
vertieften Auseinandersetzung mit wichtigen

Fragen der Zeit zu bekennen,
wird hier angesprochen. Anders als das
Buch hat die Zeitschrift auch die
Möglichkeit, ein Gespräch im Rahmen der
grösseren oder kleineren Gruppe ihrer
Leser kontinuierlich weiterzuführen.

Im erwähnten Podiumsgespräch fiel
die Frage, ob denn die kleinen, meist
stagnierenden Auflagezahlen nicht ein
deutliches Zeichen dafür seien, dass
Kulturzeitschriften auf die Dauer keine
Überlebenschance mehr hätten.
Tatsächlich sind nur wenige der im
Arbeitskreis vertretenen Periodika
wirtschaftlich selbsttragend oder gar
gewinnbringend. Von dieser Seite her
betrachtet ist die Frage berechtigt. Aber
das ist zugleich die Seite, die hier
glücklicherweise nicht allein den Ausschlag
gibt. Gesellschaften, Stiftungen, Gönner

stehen zumeist hinter den
Kulturzeitschriften und ermöglichen die
Herausgabe durch ihre Zuwendungen.
Einige dieser Blätter gehören einem Ver¬

lag; auch in Fällen dieser Art ist
Wirtschaftlichkeit nicht unbedingt das
ausschlaggebende Kriterium.

Jedenfalls ist den im Arbeitskreis
vereinigten Zeitschriften gemeinsam,
dass sie nicht aufgrund von Marktforschung

und Trendanalyse ihr redaktionelles

Programm und ihre Aufmachung
gestalten. Sie lassen sich vielmehr alle
vom Engagement ihrer Herausgeber
und Redaktoren leiten, von ihrem
publizistischen Gewissen, von ihrem
schöpferischen Beitrag zur aktuellen
Auseinandersetzung. Sie sind sich
natürlich bewusst, dass ihre
Wirkungsmöglichkeit begrenzt ist. Aber sie tun,
wozu sie sich verpflichtet fühlen.
Schliesslich sind sie alle von der Hoffnung

getragen, ihren eigenen, profilierten

Kreis von Lesern und Sympathisanten

zu finden. Das ist jedoch nur
möglich, wenn ihr Angebot einer
möglichst grossen Zahl potentieller Interessenten

zu Gesicht kommt. Sie verfügen

ohnehin über keine oder nur sehr
geringe Werbemittel. Warum also sollten

sie sich nicht in der Absicht zu-
sammenschliessen, durch gemeinsame
Aktionen wirkungsvoller auf ihre
Existenz und auf ihr Wirken hinzuweisen?

Weil sie mit ihrer Tätigkeit
gruppenbildend sind, müssen sie nicht
befürchten, dass sie sich gegenseitig
Konkurrenz machen. Sie suchen den Leser,
der bewusst wählt und der sich
entscheidet. Ihre Funktion inmitten eines
industrieähnlichen Kulturbetriebs ist es,

Kristallisationspunkt kritischer Reflexion

zu sein. Sie sind wichtig. Ihre
Solidarität unter sich sollten Leser durch
die Solidarität beantworten, die sie mit
ihrer Zeitschrift verbindet, mit der
Zeitschrift nämlich, die sie sich selber wählen.

Anton Krättli


	Kommentar

