
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 53 (1973-1974)

Heft: 6

Artikel: Aspekte der afrikanischen Literatur

Autor: Berger, Renato

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162864

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Renato Berger

Aspekte der afrikanischen Literatur

Von Europa unabhängige Kriterien

Den Eintritt der afrikanischen Literatur in die Geschichte könnte man,
paraphrasiert, auf die erste Hälfte des 16. Jahrhunderts datieren - auf jenen
Augenblick, da der Sekretär des Bischofs von Evora zu Lissabon, Afonso
Älvares, von einem schriftsteUernden Rivalen als Mulatte entlarvt wurde.
Diesen Afonso Älvares bezeichnet Janheinz Jahn in seiner «Geschichte der
neo-afrikanischen Literatur» als den ersten, ihm bekannt gewordenen Autor
afrikanischer Abkunft und steUt zugleich die Frage, ob er deshalb auch als
erster Vertreter afrikanischer Literatur betrachtet werden könne.

Mit dieser Frage ist anvisiert, was nicht allein sämtliche Afrikanisten
vom Range eines Janheinz Jahn1, Ulli Beier2, Gerald Moore3 u.a. beschäftigt

hat, sondern mehr und mehr die Afrikaner selber, die Frage nämüch:
Was ist afrikanische Literatur, was kann oder soll als solche bezeichnet
werden? An jeder dieser Fragen hängt ein ganzes Bündel weiterer Fragen
und Probleme, die, zusammengenommen, auf jene unteilbare Einheit
hinweisen, wie sie für das traditionelle Afrika charakteristisch ist, Die Einheit
von Sozialstruktur und Religion, von profan und sakral, von sämtlichen
Äusserungen des sichtbaren und unsichtbaren Lebens. Erst die europäischen
Disziplinen wie Anthropologie, Ethnologie, Soziologie und Sprachforschung
haben Teilungen geschaffen, nach Kriterien, wie sie in Europa beheimatet
sind. Auch die Bezeichnung «Kultur und Kunst» sowie die Einstufung
dessen, was darunter verstanden wird, deutet auf diese Teilung hin.

Was dabei die afrikanische Literatur betrifft, reichen Definitionen und
Forderungen von der einfachen Feststellung: afrikanische Literatur sei alles,
was von Afrikanern geschrieben werde4, bis zu differenzierteren Umschreibungen,

wie Jahn sie im erwähnten Werk gibt: afrikanische Literatur
aus jenem geographischen Bereich stammend, den man bis jetzt summarisch
als Schwarz-Afrika, Negro-Afrika, nicht-islamisches oder sub-saharisches
Afrika bezeichnet hat. Alle diese Bezeichnungen haben sich mit der Zeit als

unbefriedigend erwiesen, obwohl man immer genau wusste, was damit
gemeint ist, nämlich



410 AFRIKANISCHE LITERATUR

«das Gebiet oder die Kultur jener Völker, die teils in der Sahara, teils südlich von ihr
leben, eine der Hauptstrassen der Menschheit bilden, seit dem Altertum eine
eigenständige Geschichte haben, in ihrer relativen Isolation spezifische Kulturen entwik-
kelten, deren Wertvorstellungen weitgehend übereinstimmten, deren Sprachen nach der
neusten Forschung alle der kongo-kordofanischen Sprachfamilie angehören5 und die
jene im Altertum südlich von Libyen ins Unbekannte sich dehnende Landmasse
bewohnen, die der Ägypter Ptolemäus auf seiner Weltkarte mit dem Namen Agi-
symba bezeichnete»6.

Die geographische Situierung der afrikanischen Literatur bringt
allerdings Klarheit in eine vormals verwirrte Situation und meldet eine afrikanische

Literatur auf wissenschaftlichem Hintergrund als überhaupt existent an,
doch sagt diese Situierung noch gar nichts über deren Wesensart aus.

Als ebenfalls unzureichend erweist sich die Annäherung an die afrikanische

Literatur unter dem Gesichtspunkt der Nationalität oder der Sprache

- Kriterien, welche bis vor kurzem innerhalb der europäischen
Literaturwissenschaft als erstrangig galten. Vor allem das Kriterium der Sprache
wird auf jedem Kongress afrikanischer Schriftsteller mit prompter Sicherheit

und in aller Länge und Breite abgehandelt, die Frage zum Beispiel,
ob afrikanische Literatur sei, was in englischer, französischer, portugiesischer
und spanischer Sprache, das heisst in den Sprachen der ehemaligen
Kolonialherren, geschrieben werde. Darüber Professor Roger Mercer von der
Fakultät für Literatur an der Universität von Dakar:

«We have been censured for having chosen French as a medium of Negro-African
expression. My answer is that we never made a choice but that, had it been incumbent
on us to do so, we might well have chosen French—not through sentiment but, I submit,
through reason—I say it is a language of communication par excellence—a gracious,
distinguished language of beauty, clarity and precision7.»

Der südafrikanische Schriftsteller Ezechiel Mphahlele 8 will die in englisch
geschriebene Literatur Afrikas nicht als unabhängige Literatur verstanden
wissen, sondern als der englischen zugehörig9, während Gerald Moore der
Meinung ist, dass ein afrikanischer SchriftsteUer nicht englisch schreiben
und zu gleicher Zeit die sprachliche Struktur seiner afrikanischen Muttersprache

beibehalten kann10.
Angesichts dieser Divergenzen hat die Forderung nach einer in den

afrikanischen Sprachen geschriebenen Literatur die Gemüter der afrikanischen
Autoren bereits von allem Anfang an erhitzt. Nach einem der ersten und
wichtigsten Kongresse über afrikanische Literatur, der «Conference of
African Writers of English Expression», die im Juni 1962 am Makerere
College in Kampala abgehalten worden war, erschien in «Transition» ein
angriffiger Artikel des Nigerianers Obiajunwa Wall, welcher sowohl den



AFRIKANISCHE LITERATUR 411

europäischen als den afrikanischen Literaturkritikern vorwarf, die afrikanische

Literatur lediglich vom europäischen Standpunkt aus zu beurteilen,
anstatt nach eigenen Massstäben. Er schreibt :

«It is to point out that the whole uncritical acceptance of English and French as the
inevitable medium for educated African writing, is misdirected, and has no chance of
advancing African literature and culture. In other words, until these writers and
their western midwives accept the fact that any true African literature must be
written in African languages, they would be merely pursuing a dead end, which
can only lead to sterility, uncreativity, and frustration11.»

Dieser Forderung Walis wurde bereits im Vorspann des Heftes aufs
heftigste widersprochen. Die Redaktoren machten geltend, dass der Erfolg
der in englischer und französischer Sprache geschriebenen Werke
afrikanischer Autoren diese Anklage widerlege. Die afrikanischen Autoren
selbst stellten Wali die Frage, wer ihre in afrikanischer Sprache geschriebenen

Werke lesen sollte, angesichts der Tatsache, dass die Mehrheit des

afrikanischen Volkes weder lesen noch schreiben könne. Eher peinlich war die
Tatsache, dass einige der bereits berühmten Autoren, welche in Europa oder
Amerika studiert und sich dort für kürzere oder längere Zeit aufgehalten
hatten, ihre afrikanische Muttersprache nicht mehr beherrschten. Und keiner
der in die Weltliteratur eingegangenen Autoren war gewillt, den breiten
Erfolg der grossen Welt gegen afrikanische Provinz oder die Annehmlichkeiten

europäischen und amerikanischen Verlagswesens gegen die Schwächen

der erst aufkommenden einheimischen Verlage einzutauschen. Gegen
den Vorwurf einer Abhängigkeit von ausländischen Verlegern verteidigte
sich der nigerianische Schriftsteller Cyprian Ekwensi12: Der nigerianische
Schriftsteller, der darauf warte, in seinem eigenen Lande entdeckt zu werden,

könne vielleicht für immer warten13. Und sein Kollege Chinua
Achebe14, der bedeutendste nigerianische Romancier, erklärte auf einer
Konferenz kurz und bündig: «I have been given this language, and I intend
to use it15.» Es ist daher nicht von ungefähr, dass es bis jetzt erst
einen afrikanischen Schriftsteller gibt, der in einer afrikanischen Sprache,
dem Yoruba, publiziert und damit Geltung über sein Land hinaus erlangt
hat, der Nigerianer D. O. Fagunwa16. Einer der bedeutendsten und
gebildetsten nigerianischen Schriftsteller und Dramatiker, Wole Soyinka17, ver-
fasst Gedichte in Yoruba und liest sie in der afrikanischen Öffentlichkeit.

Neben diesen Versuchen einer Wesensbestimmung durch die Sprache
gibt es eine Position, welche für das volle Verständnis afrikanischer Literatur
der Soziologie das Primat einräumt. Auch hier sind Meinungsverschiedenheiten

zu beobachten: Entweder wird der Soziologie das Recht
abgesprochen, wissenschaftlich an ein Werk heranzugehen, oder sie wird für
die Literaturbetrachtung als allgemein massgebend erklärt. Daneben be-



412 AFRIKANISCHE LITERATUR

stehen gemässigtere Ausrichtungen, wie jene von Albert Memmi, welcher
meint, dass das Studium der Literatur vom soziologischen Standpunkt
aus berechtigt sei, dass man jedoch nicht über den spezifischen Wert eines
literarischen Werkes hinwegsehen dürfe18.

Literatur als Bestandteil von Kult- und Sozialgefüge

Wie immer die bisher erwähnten Annäherungen an die afrikanische Literatur

akzentuiert sind, ob geographisch, sprachüch, soziologisch, stets führen
sie zur afrikanischen Tradition vor dem Beginn des europäischen
Einflusses zurück. Wenn Janheinz Jahn postuliert, afrikanische traditionelle
Literatur sei Oralliteratur, so greift er ein Wesensmerkmal afrikanischer
Tradition heraus: Mitteilung und Überlieferung durch die Trommelsprache,
durch Erzählungen und Lieder, wie sie vor dem Beginn der europäischen
Einflüsse in Afrika geübt, rezitiert und gesungen worden sind. Dieses
und andere Wesensmerkmale verwendet Jahn in seiner Analyse als formale
und stilistische Kennzeichen oder, nach einer Bezeichnung von E. R. Curtius,

als Topoi, das heisst als Kriterien «nach Resultaten einer phänomenologischen

Stilanalyse, die dem einzelnen Werk seine Individualität belässt
und es dann aufgrund seiner ideellen, literarischen und formalen Denk-
und Ausdrucksschemata in die Kontinuität ähnlicher Strukturen
eingruppiert»19.

Wenn wir nun auf die eingangs gestellte Fragen zurückkommen, ob der
erste Autor afrikanischer Abstammung, Afonso Älvares, unter die afrikanische

Literatur gerechnet werden könne, so geht aus diesen Ausführungen
hervor, dass dem nicht der Fall ist. In portugiesischer Sprache verfasst und
geprägt von der Denk- und Ausdrucksweise der damaligen portugiesischen
Kultur, gehören Älvares' Werke auch dieser zu. Als ersten wirklichen
Vertreter afrikanischer Literatur nennt Jahn den als Lateinprofessor an der
Universität von Granada wirkenden Juan Latino, der - wahrscheinlich - 1516

in Guinea geboren wurde und als zwölfjähriger Junge nach Spanien kam.
Dieser Juan Latino, ein hochgelehrter Mann, war schwarzer Hautfarbe,
doch nicht diese Tatsache weist ihn der afrikanischen Literatur zu. Was an
die von Jahn herausgearbeiteten Topoi erinnert, ist eine Passage in einer
seiner Dichtungen, welche einen Prinzen besingt:

«Ein Prinz ist geboren den Reichen der Ahnen
Mutter deines Prinzen und Gattin Philipps,
Fruchtbare Königin, mögest lange du leben für Spanien.
Mögest mit schönen Nachkommen du diesen König zum Vater machen,
Mögest du, Königin-Mutter, Kindeskinder nähren ...»



AFRIKANISCHE LITERATUR 413

Jahn fragt denn auch, «ob nicht doch vielleicht eine ferne afrikanische
Erinnerung mitschwingt, eine Erinnerung an Ahnenverehrung, Fruchtbarkeitsfeiern,

Königinnenmütter und den Stil des afrikanischen Preislieds»20.
Wenn wir diesem Vers ein Preislied für einen nigerianischen König
gegenüberstellen, ein sogenanntes «oriki», wie es in der Yorubasprache genannt
wird, so muss man Jahns Darstellung zustimmen :

«In dieser Stadt zu bleiben, bist du auserkoren,
Du, Sohn eines mächtigen Königs,
der du deinen Thron verschönst.
Einen Sklaven kauftest du jedem Kind, das dir geboren wurde,
Sohn Elefanten-besitzender Könige,
Sohn auch von drei Königen:
König von Oyo, das deiner Mutter gehört,
Ede, Besitz deines Vaters und Owu einst deiner Mutter Eigentum.
Akanji, bedecke mich mit dem neuen Samt;
Du, der du schön bis wie junge Reiser auf dem Palmbaum21.»

Neben diesen Grundzügen der Betrachtung afrikanischer Literatur, die in
sich bereits unzählige Schattierungen tragen, mehren sich die Äusserungen
von afrikanischen Schriftstellern und Kritikern bis zur Unübersehbarkeit.
Auch durch diese Äusserungen hindurch zieht sich der Stolz im Zeichen
des erwachenden Bewusstseins eigenen Kulturgutes und einer authentischen
Produktion. So schreibt Chinua Achebe:

«We are not opposed to criticism, but we are getting a little weary of all the special
types of criticism which have been designed for us by people whose knowledge of us
is very limited22.»

Oder Joseph Okpaku, der in den USA lebende nigerianische Kritiker und
Verleger, hält fest:
«Critical standards derive from aesthetics. Aesthetics are culture dependent. Therefore
critical standards must derive from culture23.»

Ganz anders wieder die Forderung von Cyprian Ekwensi12:

«African writing is writing based on the living heritage of the African people. It
reflects African history as a background to today's events and tomorrow's crises. It is a

critique of present-day society and a projection into the future24.»

Diese und andere Urteile hören sich bereits ähnUch mühevoll an wie
das Gerede um Kunst und Kultur im europäischen Bereich. Direkt
wohltuend tönt daher, was Chinua Achebe seinen Kollegen ins Gewissen ruft:
«The first point to remember is that Nigerian writers cannot eat their cake and
have it. They cannot borrow a world language to write in, seek publication in Europe
and America, and then expect the world not to say something about their product,
even if that were desirable25.»



414 AFRIKANISCHE LITERATUR

Angesichts der oft ans Hysterische grenzenden Empfindlichkeit der
afrikanischen Autoren gegenüber europäischen Einflüssen drängt sich der
einfache Tatbestand in den Vordergrund, dass jede Weiterentwicklung traditioneller

Kulturelemente weniger eine Imitation europäischer Kultur- und
Kunstformen darstellt, sondern in der Sache selbst liegt, oder umgekehrt:
Der Begriff «afrikanische Literatur» ist bereits ein europäisierter, denn
innerhalb der traditionellen afrikanischen Gesellschaft stellt das gesprochene
Wort keine Gattung in sich selber dar, sondern ist Bestandteil von Kultoder

Sozialgefüge. Wird das einstmals getrommelte, gesungene oder rezitierte
Wort vom Kultganzen oder Sozialgefüge getrennt, beginnt man es zu
analysieren und in die Welt des Wettbewerbs und des Kommerzes zu ziehen,
steht man - je nach Geschmack - vor einer Weiterentwicklung ehemals
traditioneller Elemente oder einer Imitation europäischer Kultur. Den
gebildeten Afrikanern ist der Unterschied zwischen dieser Zwangsläufigkeit
und dem Komplexe hervorrufenden Vorwurf der Imitation klar bewusst26.

Intakte Welt?

Es besteht kein Zweifel, dass sich die Auseinandersetzung mit der
afrikanischen Literatur, vor allem im afrikanischen Raum selbst, fortsetzen
und differenzieren wird, und bereits ist der Markt mit einer Flut analytischen

Materials überschwemmt, welches nicht einmal mehr vom Fachmann

mit der gewünschten Sorgfalt bewältigt werden kann. Für den

Europäer jedoch ist nicht in erster Linie dieser Aspekt interessant, sondern
die Substanz der afrikanischen Literatur, welche mit einem kosmischen
Ordnungsgefüge noch eng verbunden ist, innerhalb dessen der einzelne
sicher ruht. Die ständige und selbstverständliche Kommunikation zwischen
Menschen und Göttern sowie der sichtbaren und unsichtbaren Welt schliesst
die Dunkelseiten des Lebens nicht aus, doch sieht sich der afrikanische
Mensch noch nicht dermassen brutal und endgültig aus sämtlichen bergenden

Bezügen herausgeschleudert, wie dies für den Europäer zutrifft.
Es ist diese intakte Welt, die von den ersten afrikanischen Autoren

heraufbeschworen wurde. Etwa durch Arnos Tutuola in seinem «Palmweintrinker»27.

Tutuola lässt die afrikanische Welt der Geister und der
Geheimnisse des Dschungels in einer fast kindlich naiven Sprache aufleben,
wofür er anfänglich sehr gepriesen wurde. Im Zeichen einer weit
differenzierteren Sprache seitens seiner Kollegen wird er von diesen auf den
Kongressen oft etwas verschämt in den Hintergrund gestellt28. Oder Camara
Laye in seinen beiden Büchern, «L'enfant noir» und «Le regard du roi»29.
Laye lebte als Student in Paris; aus Heimweh nach seiner Heimat Guinea



AFRIKANISCHE LITERATUR 415

begann er seine Kindheit und das Leben auf seinem Dorfe aufzuzeichnen.
Oder die Werke von Leopold Sedar Senghor30 und Aimé Césaire31, welche
das alte Afrika in einer Sprache schildern, wie sie aus diesem Kontinent
bisher nie vernommen wurde32. Auch Chinua Achebes Romantrilogie14
wurzelt noch ganz in einer bis vor kurzem intakten Sozialstruktur, jener
der Ibo Ostnigerias, und im Zeichen des Zusammenpralls mit der
westlichen Zivilisation und mit dem Christentum treten die Werte der
afrikanischen Welt noch stärker hervor. Das Heraufbeschwören einer neuen Afri-
kanität gipfelte in der Bewegung der négritude. Begriff und politische
Bewegung der négritude haben Dichter auf den Plan gerufen, die sich
ihres Afrikanerseins bewusst geworden waren, vor allem Senghor, Birago
und David Diop aus Senegal, Césaire von Martinique, Léon Damas aus

Guayana und Rabéarivelo, Rabémananjara und Ranaivo von Madagaskar.
Wenn die Werke dieser Autoren noch stark im Zeichen einer

afrikanischen Renaissance und eines Afrika-Romantizismus stehen, klingen bei den

engüsch-schreibenden bereits andere Töne an. Schon Soyinka und Ekwensi,
die zusammen mit /. P. Clark33 und Achebe die eigenständige nigerianische
Literatur einleiteten, mischen recht bittere Tropfen in ihre Schilderungen
afrikanischen Lebens der Gegenwart. Dieser Bitternis liegt die Enttäuschung
fast der gesamten Schriftstellergeneration zugrunde, die sich von der
afrikanischen Unabhängigkeit zwar nicht unbedingt das Paradies von Milch
und Honig erhoffte, wie der ermordete Sardauna von Sokoto (Nordnigeria)
in seiner Selbstbiographie sarkastisch erwähnt34, aber doch etwas anderes
als das politische und soziale Debakel im Zeichen niedrigster Machtinstinkte,

von Raffgier und nackter Gewalt, wie dies in den meisten
afrikanischen Ländern nach der Unabhängigkeit eingetroffen ist. So kritisiert
Soyinka in fast allen seinen Stücken die Defizienzen und Schwächen sowohl
des traditionellen als des zivilisierenden Afrika. Sein Sarkasmus ist beis-

send, seine Schonungslosigkeit und sein Mut gehen stets bis zur Gefährdung

seiner Person. Schon immer von Regierungsseite mit Misstrauen
beobachtet, wurde er denn auch während des Biafrakrieges inhaftiert.

Ähnlich ätzende Kritik ertönt aus dem ghanesischen Raum. In seinem
1968 erschienenen Roman «The beautiful ones are not yet born» schildert

Ayi Kwei Armah35 Korruption und Fäulnis der ghanesischen Gesellschaft,

während Kofi Awoonor36 in seinem 1971 erschienenen Buch «This
Earth, my Brother» ausruft: «Africa is a place of torment and ugliness!»

Der erste afrikanische Autor, der gleichsam den bisher gegen die Sünden
der Europäer gerichteten Spiess kurzerhand umdrehte, ist der Malinese
Yambo Ouoluguem. In seinem mit dem Prix Renaudot ausgezeichneten
Roman «Le Devoir de Violence»37 schildert er das alte Afrika als genau so

blutrünstig, kriegerisch und barbarisch, wie die spätere Kolonialepoche es



416 AFRIKANISCHE LITERATUR

gewesen war. Die Romane von Armah und Ouologuem sind die beiden ersten
Werke moderner oder neo-afrikanischer Literatur, welche über Afrika und
die eingeweihten Kreise hinaus Berühmtheit erlangten. Und vieUeicht
symptomatisch für die europäische Geisteswelt ist es, dass es Werke sind, die ein
negatives Afrikabild vermitteln. Mit Bück auf Europa kann man sich daher
fragen, ob diese Bücher offener und schonungsloser Kritik an Afrika für
die noch gänzlich in ihren Vorurteilen und Abneigungen behafteten oder
in bezug auf Afrika völlig uninformierten Europäer die richtige Initial-
Kost sind.

Als Gegenstück zu dieser Tendenz ist die Literatur zu erwähnen, wie sie

im Raum der noch nicht unabhängigen afrikanischen Länder, wie
Südafrika und Rhodesien, besteht. Auf diesem Boden gedeiht eine Literatur, die
verständlicherweise noch zutiefst in Affekt und Ressentiment wurzelt, so dass
die Autoren ihre Anklagen, meist aus dem Gefängnis oder dem Exil, mit
weit grösserer Leidenschaft und Beteiligung herausschleudern als ihre
Kollegen im unabhängigen Afrika. So wurde Alex la Guma aus Cape Town
zweimal inhaftiert und lebt heute mit seiner Familie in London38. Blöke
Modisane sah als kleiner Junge eine seiner Schwestern Hungers sterben,
sein Vater wurde vor seinen Augen zu Tode geschlagen, nach unsägüchen
seelischen und körperlichen Strapazen setzte er sich ebenfalls nach England

ab39. Ezechiel Mphahlele3 aus Pretoria, der bekannteste südafrikanische

Autor, wurde nach ein paar Jahren Dozententätigkeit von der
Universität von Südafrika verwiesen, weil er das für die Bantus bestimmte
diskriminierende Erziehungssystem ablehnte. Obwohl auch Mphahlele tief in
die demütigenden Bedingungen seines Herkunftlandes geschaut und sie am
eigenen Leib erlebt hat, und obwohl auch er ein ExiUerten-Dasein fristet,
kann seine Haltung der Rassenfrage gegenüber, wie sie vor allem in seinem
Essaiband «The African Image» zum Ausdruck kommt, als sehr ausgewogen
bezeichnet werden. Er gehört zu jenen Autoren, die, wie er dort schreibt,
die Musik Bachs, Mozarts und Beethovens kennenlernten und nicht
mehr in eine Welt zurückkehren möchten, die jenseits des europäischen
Bildungsgutes steht. Auch Dennis Brutus40 zeigt auf den afrikanischen
Kongressen eine völlig souveräne und affektfreie Haltung, obwohl auch er die
Gefängnismauern Südafrikas von innen kennengelernt hat.

Gegenwärtigkeit des Irrationalen

Diese beiden Lager: eine noch im Affekt behaftete afrikanische Literatur
und eine Literatur, die angesichts der konkreten Schwierigkeiten der Ziviü-
sierung mehr und mehr zu einem Ausgleich findet, stehen sich in Afrika



AFRIKANISCHE LITERATUR 417

gegenüber. Über diese Situation hinaus interessiert den Europäer, was auf
dem Gebiet von Kultur und Kunst schon immer fasziniert hat: das Ganz-
Andere einer Welt, die durch ihre Integrität und das Vorhandensein
schöpferischer Quellen in wohltuendem Gegensatz steht zur europäischen, die
einem zunehmenden Fäulnisprozess unterliegt. Substanz und Wirklichkeit
der afrikanischen Literatur decken sich heute noch weitgehend mit
Substanz und Wirklichkeit der afrikanischen Tradition und Religion und
reichen in jene Schicht, welche bei uns die Tiefenpsychologie wiederentdeckte.
Im Zeichen des europäischen Rationalismus, durch Aufklärung,
Freudianismus, Marxismus usw. wurde die Welt des Irrationalen, Metaphysischen

als unwissenschaftüch, mystisch, reaktionär und verdummend
abgetan. Nachdem sich diese Welt gewaltsam Raum verschaffte, in Form
perverser Auswüchse, wie sie während des Nationalsozialismus geschehen
sind, kann man heute von einem etwas ranzigen Neo-Rationalismus
sprechen, welcher, oft in Form eines zweifelhaften Aufklärertums, mit dem
irrationalen Bereich wiederum tabula rasa machen will. Dies in völliger
Verkennung und Verwechslung des Irrationalen mit seinem defizient-zerstöre-
rischen Aspekt. Ansätze zu einer Korrektur und erneuten Renaissance der
irrationalen Komponente gegenüber der völlig dem Materialismus verfallenen

Welt finden in den Aufbrüchen der Jugend statt. Die Hinwendung
zu asiatischen Philosophien und Religionen, Auswüchse von Sexuaütät
und Drogensucht sind nichts anderes als das oft zwanghafte Bedürfnis
und die Sehnsucht nach etwas, was über den materiellen Dingen steht.

Was bei der Jugend diffuse Sehnsucht ist, stellt in Afrika lebendige
Wirklichkeit dar. Zugleich ist diese Welt von Bildern, Göttern, Riten
unerschöpfliche Themenquelle, ist also das, was im europäischen Raum
seit langem verstopft worden ist.

Wenn man die afrikanische Literatur, abschliessend, in den Bezug eines

afrikanisch-europäischen Partnerschafts-Gedankens stellen möchte, wäre die
Frage berechtigt: Was verbindet afrikanische und europäische Schriftsteller
miteinander und was könnte Brücke bilden zu gegenseitigem Verständnis
und zur Annäherung? Heute findet Kritik an einer zivilisatorischen Hybris
bereits auch im afrikanischen Räume statt, das heisst die Zeiten fraglosen
Paradieses oder das Leben in einer heilen Welt gehören auch für den
afrikanischen Schriftsteller endgültig der Vergangenheit an. Und auch in Afrika
sind es die Dichter, welche die verborgenen Schmerzen ihrer Epoche in
ihren Werken zum Vorschein bringen. So klagt die ghanesische Dramatikerin

Ama Ata Aidoo:

«So we are waiting around for answers and praying that those who can see things will
sometimes speak in accents which the few of us who read English can understand.
For we are tired of betrayals, broken promises, and forever remaining in the dark41.»



418 AFRIKANISCHE LITERATUR

Und die nigerianische SchriftsteUerin Mabel Segun singt:

Here we stand
infants overblown,
poised between two civilisations,
finding the balance irksome,
itching for something to happen,
to tip us one way or the other,
groping in the dark for a helping hand
and finding none.
I'm tired, O my God, I'm tired,
I'm tired of hanging in the middle way -
but where can I go?

Hier stehen wir
niedergeschlagen
schweben zwischen zwei Zivilisationen,
finden das Gleichgewicht lästig,
wünschen, dass etwas geschieht,
uns auf den einen Weg stösst oder den andern,
tasten ins Dunkel nach hilfreicher Hand
und finden keine.
Ich bin's müde, o Gott, ich bin's müde
bin es müd in der Mitte zu hängen -
wohin aber kann ich gehn42?

Es kommt sicher nicht von ungefähr, dass es Autorinnen sind, welche
für die Nöte unserer Zeit ein besonderes Gespür besitzen, da diese aus
Schichten stammen, die jenseits des geistesgeschichtlich Gängigen liegen. Wie
der Schnittpunkt einer Begegnung mutet an, was Gerda Zeitner-Neukomm
in ihrem Buch « Das Wagnis des französischen Gegenwartsromans » schreibt :

«Das Heimweh nach einem Thema, das statt der Willkür subjektiver Erfindung eine
unbedingte Autorität besitzen würde, drängte nach zwei in mancher Hinsicht
entgegengesetzten Richtungen: es beschwor die umfassende Gültigkeit entweder des
Wirklichen oder aber des Mythischen48.»

Weitet man den Begriff «mythisch» ins Irrationale und Schöpferische
aus, besitzen wir einen Schlüssel nicht allein zur afrikanischen Literatur,
sondern zur inneren Situation auch der europäischen.

1 Janheinz Jahn hat sich im
deutschsprachigen Raum als erster mit afrikanischer

Kultur, Philosophie und Religion
befasst, jenseits des christlich-kolonialen Kon-
texts. Vgl. auch: «Muntu», Düsseldorf
1958. - 2Ulli Beier hat die Kultur und
Kunst der Yoruba von Westnigeria
erforscht und deren Wert in seinen Publikationen

herausgestellt. «Introduction to
African Literature», London 1967,
«Contemporary Art in Africa», London 1968. -
3 Gerald Moore, Kritiker und Herausgeber
afrikanischer Literatur. «Seven African
Writers», Oxford University Press 1962;
Gerald Moore und Ulli'Beier, «Modern
Poetry from Africa», Baltimore 1963. -
4«African literature is literature produced
by Africans, regardless of colour, language

or distinction which deals with situations
and experiences happening on the
continent.» Richard Rivé, cit. in Cyprian Ek-
wensi, «African Literature», Nigeria Magazine,

Nr. 83, Lagos, Dezember 1964. -
5 Joseph Greenberg, «The Languages of
Africa», The Hague 1963. - 6Janheinz
Jahn, «Geschichte der neo-afrikanischen
Literatur», Düsseldorf 1966, S. 14. - 'Im
erwähnten Artikel von Cyprian Ekwensi in
Nigeria Magazine (Anm. 4). - 8Ezechiel

Mphahlele, geb. 1919 in Pretoria, Schulbesuch

erstmit 13 Jahren. « Down Second
Avenue», London 1959; «The Living and the
Dead»; Ibadan 1961, «The African Image»,
London 1962. Für die weiteren Angaben
über die diversen Autoren und ihre Werke:
«Who's who in African Literature» von



AFRIKANISCHE LITERATUR 419

Janheinz Jahn, Ulla Schild und Almut
Nordmann, Tübingen 1972. - 9Im erwähnten

Artikel von Cyprian Ekwensi in Nigeria
Magazine (Anm 4). - 10 Ebenda. - 11Obia-
junwa Wali, «The dead End of African
Literature?», In Transition, Nr. 10, September

1963.- 12Cyprian Ekwensi,geb. 1921 in
Nigeria. Ekwensi wurde berühmt durch
seinen Roman «Jagua Nana», welcher die
nigerianischen Verhältnisse so offen schildert,

dass seine Verfilmung von der
nigerianischen Regierung mit der Begründung
verboten wurde, dem nigerianischen Image
nicht zuträglich zu sein. «Burning Grass»,
London 1962; «Beautiful Feathers», London

1963 u. a. - 13Cit. in Otto Bischof-
berger, «Tradition und Wandel aus der
Sicht der Romanschriftsteller Kameruns
und Nigerias», Einsiedeln 1968. - 14Chinua
Achebe, geb. 1940 in Nigeria, «Things fall
apart», «No longer at ease», «Arrow of
God», «A Man of the People», alle London,
1958/60/64/66. - 15Cit. in Otto Bischofberger

(Anm. 13), S. 6. - 16Cit. in Otto
Bischofberger (Anm. 13), und Janheinz Jahn,
«Die neo-afrikanische Literatur -
Gesamtbibliographie von den Anfängen bis zur
Gegenwart», Düsseldorf 1965, S. 33 f. -17 Wo-
le Soyinka, geb. 1934 in Nigeria, heute
Direktor der School of Drama an der
Universität von Ife. Stücke: «A Dance of the
Forests», «The Lion and the Jewel», «The
Swampdwellers», «The Trial of Brother
Jero», «The Road», «Kongi's Harvest»
(eine Satire auf totalitäre Regimes,
verfilmt mit Soyinka in der Rolle des Kongi),
«Madmen and Specialists», der Roman
«The Interpreters», London 1965, und
einige Lyrikbände: «Idanre and other
Poems», London 1967; «Poems from
Prison», und der Bericht von seiner Inhaftierung

während des Biafrakrieges: «The Man
died», London 1972. - 18Albert Memmi,
«Problèmes de la sociologie de la littérature»,

in: G. Gurvitch, «Traité de
sociologie», Tome II, Paris, cit. in Otto
Bischofberger (Anm. 13), S. 222. - "Janheinz

Jahn, «Geschichte der neo-afrikanischen

Literatur», S. 16. - 20Ebenda, S.

34. - 21Ulli Beier, «A Year of Sacred

Festivals in one Yoruba Town», Lagos
1959. Ode übersetzt von Renato Berger. -
22 Chinua Achebe, «Where Angels fear to
tread», Nigeria Magazine, Nr. 75, Lagos,
Dezember 1962. - 23In Journal of the new
African literature and the arts, Nr. 3, Stanford

Spring 1967. Heute nennt sich die
Zeitschrift fonala und wird in New York
herausgegeben. - 24 Cyprian Ekwensi,
«African Literature», Nigeria Magazine,
Nr. 83, Dezember 1964. - 25Im erwähnten
Artikel in Nigeria Magazine (Anm. 22). -
26 Über das Problem der Authentizität siehe:

Renato Berger, «African and European
Dance», Nigeria Magazine, Nr. 92, März
1967. - 27Amos Tutuola, geb. 1920 in
Nigeria. «The Palmwine Drinkard and
his dead Palmwine Tapster in the
Dead's Town», London 1952. - 28 Siehe
den Artikel von O. Wali in Transition
(Anm. 11). - 29Camara Laye, geb. 1928 in
Guinea. Beide Werke Paris 1953/54. -
30 Leopold Sedar Senghor, geb. 1906 in
Senegal. «Hosties Noires», «Chants pour
Naëtt», «Ethiopiques», «Nocturnes», Paris

1948/49/56/61. Senghor war Initiant des
1. Festivals der Negerkünste 1965 in
Dakar. - 31 Aimé Césaire, geb. 1913 auf
Martinique. «Cahier d'un retour au pays
natal» - «Zurück ins Land der Geburt»,
Frankfurt am Main 1962, übersetzt von
Janheinz Jahn. Theaterstücke: «Et les
chiens se taisent», «La tragédie du roi
Christophe» u. a. - 32Präsident Senghor
erhielt 1946 von der französischen Regierung

den Auftrag, die französische
Verfassung sprachlich zu überarbeiten. Siehe:
L. Senghor, «Botschaft und Anruf», Nachwort

von Janheinz Jahn, München 1963. -
33 John Pepper Clark, geb. 1935 in Nigeria.
Stücke. «The Masquerade», «The Raft»,
«Song of a Goat», «Ozidi» und der
Roman «Their America», London 1964,
welcher die USA stark kritisiert. - 34Sir Ah-
madu Bello, The Sardauna of Sokoto, «My
Life», Cambridge University Press 1962. -
35Ayi Kwei Armah, geb. 1939 in Ghana.
«The beautiful ones are not yet born»,
Boston 1968 - «Die Schönen sind noch
nicht geboren», Ölten 1971; «Fragments»,



420 AFRIKANISCHE LITERATUR

Boston 1970; «Why are we so blest?» New
York 1972. - 36Kofi Awoonor, geb. 1936
in Ghana. «Night of my Blood», «This
Earth, my Brother», beide New York
1971. - 37Ed. du Seuil, Paris 1968. Vgl.
die Rezension von Gerda Zeltner-Neu-
komm in der NZZ vom 22. November
1968, Fernausgabe 321. - 38Alex la Guma,
geb. 1925 in Cape Town, Südafrika. «A
Walk in the Night», Ibadan 1962, d. h. im
unabhängigen Nigeria erschienen. - 39 Bloke

Modisane, geb. 1923 in Sophiatown,
Südafrika. «Blame me on History», London

1963. - 40Dennis Brutus, geb. 1924 in
Salisbury, Rhodesien. Präsident der Sanroc,
des « South African Political Olympic Com¬

mittee», und Direktor der «World
Campaign for the Release of South African
Political Prisoners». Neben dieser Tätigkeit
schreibt Brutus eine Lyrik subtilster Art
«Sirens, Knuckles, Boots», Ibadan 1963

«Letters to Martha», London 1968
«Poems from Algiers», University of Texas
1970. - 41In Renato Berger, «Der nigerianische

Konflikt als Problem für die
geistige Elite», in Afrika heute, Bonn,
August 1968. - 42 Mabel Segun, Nigeria,
«Konflikt» in «Schwarzer Orpheus», Neue
Sammlung, ausgewählt und übertragen von
Janheinz Jahn, München 1964. -
'"Rowohlts deutsche Enzyklopädie, Nr. 109,
S. 22.

E. Y. Meyer

In Trubschachen

Nach dem Winterfahrplan - gültig vom 26. September bis zum 27. Mai -
erreicht man Trubschachen von Biel aus mit der SBB (Schweizerische
Bundesbahn) über Lyss (fünfzehn Uhr achtunddreissig) und Bern (fünfzehn Uhr
siebenundfünzig), wo man vom Schnellzug mit Speisewagen in einen
Bummler (Bummelzug) der Linie Bern-Luzern umsteigen muss, über Oster-
mundigen (sechzehn Uhr sechzehn), Gümligen (sechzehn Uhr neunzehn),
Worb-SBB, im Gegensatz zu Worb VBW, der Endstation der Vereinigten
Bern-Worb-Bahnen - (sechzehn Uhr vierundzwanzig), Tägertschi (sechzehn
Uhr dreissig), Konolfingen (sechzehn Uhr vierunddreissig), Zäziwil (sechzehn
Uhr einundvierzig), Bowil (sechzehn Uhr fünfundvierzig), Signau (sechzehn
Uhr neunundvierzig), Emmenmatt (sechzehn Uhr dreiundfünfzig) und
Langnau (sechzehn Uhr siebenundfünfzig) um siebzehn Uhr nullsieben. -

Der genau dreizehn Minuten dauernde Aufenthalt in Bern (von fünfzehn
Uhr siebenundfünfzig bis sechzehn Uhr zehn) würde nach dem Umladen


	Aspekte der afrikanischen Literatur

