Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 53 (1973-1974)

Heft: 6

Artikel: Aspekte der afrikanischen Literatur
Autor: Berger, Renato

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162864

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162864
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RENATO BERGER

Aspekte der afrikanischen Literatur

Von Europa unabhdngige Kriterien

Den Eintritt der afrikanischen Literatur in die Geschichte konnte man,
paraphrasiert, auf die erste Hilfte des 16. Jahrhunderts datieren — auf jenen
Augenblick, da der Sekretir des Bischofs von Evora zu Lissabon, Afonso
Alvares, von einem schriftstellernden Rivalen als Mulatte entlarvt wurde.
Diesen Afonso Alvares bezeichnet Janheinz Jahn in seiner « Geschichte der
neo-afrikanischen Literatur» als den ersten, ihm bekannt gewordenen Autor
afrikanischer Abkunft und stellt zugleich die Frage, ob er deshalb auch als
erster Vertreter afrikanischer Literatur betrachtet werden konne.

Mit dieser Frage ist anvisiert, was nicht allein simtliche Afrikanisten
vom Range eines Janheinz Jahn!, Ulli Beier?2, Gerald Moore?® u.a. beschaf-
tigt hat, sondern mehr und mehr die Afrikaner selber, die Frage namlich:
Was ist afrikanische Literatur, was kann oder soll als solche bezeichnet
werden? An jeder dieser Fragen hangt ein ganzes Biindel weiterer Fragen
und Probleme, die, zusammengenommen, auf jene unteilbare Einheit hin-
weisen, wie sie fiir das traditionelle Afrika charakteristisch ist, Die Einheit
von Sozialstruktur und Religion, von profan und sakral, von simtlichen
Ausserungen des sichtbaren und unsichtbaren Lebens. Erst die europaischen
Disziplinen wie Anthropologie, Ethnologie, Soziologie und Sprachforschung
haben Teilungen geschaffen, nach Kriterien, wie sie in Europa beheimatet
sind. Auch die Bezeichnung «Kultur und Kunst» sowie die Einstufung
dessen, was darunter verstanden wird, deutet auf diese Teilung hin.

Was dabei die afrikanische Literatur betrifft, reichen Definitionen und
Forderungen von der einfachen Feststellung: afrikanische Literatur sei alles,
was von Afrikanern geschrieben werde?, bis zu differenzierteren Umschrei-
bungen, wie Jahn sie im erwahnten Werk gibt: afrikanische Literatur
aus jenem geographischen Bereich stammend, den man bis jetzt summarisch
als Schwarz-Afrika, Negro-Afrika, nicht-islamisches oder sub-saharisches
Afrika bezeichnet hat. Alle diese Bezeichnungen haben sich mit der Zeit als
unbefriedigend erwiesen, obwohl man immer genau wusste, was damit ge-
meint ist, ndmlich



410 AFRIKANISCHE LITERATUR

«das Gebiet oder die Kultur jener Volker, die teils in der Sahara, teils siidlich von ihr
leben, eine der Hauptstrassen der Menschheit bilden, seit dem Altertum eine eigen-
standige Geschichte haben, in ihrer relativen Isolation spezifische Kulturen entwik-
kelten, deren Wertvorstellungen weitgehend iibereinstimmten, deren Sprachen nach der
neusten Forschung alle der kongo-kordofanischen Sprachfamilie angehtéren® und die
jene im Altertum sidlich von Libyen ins Unbekannte sich dehnende Landmasse
bewohnen, die der Agypter Ptolemius auf seiner Weltkarte mit dem Namen Agi-
symba bezeichnete» 8.

Die geographische Situierung der afrikanischen Literatur bringt aller-
dings Klarheit in eine vormals verwirrte Situation und meldet eine afrikani-
sche Literatur auf wissenschaftlichem Hintergrund als iiberhaupt existent an,
doch sagt diese Situierung noch gar nichts iiber deren Wesensart aus.

Als ebenfalls unzureichend erweist sich die Anndherung an die afrika-
nische Literatur unter dem Gesichtspunkt der Nationalitét oder der Sprache
— Kiriterien, welche bis vor kurzem innerhalb der europdischen Literatur-
wissenschaft als erstrangig galten. Vor allem das Kriterium der Sprache
wird auf jedem Kongress afrikanischer Schriftsteller mit prompter Sicher-
heit und in aller Lange und Breite abgehandelt, die Frage zum Beispiel,
ob afrikanische Literatur sei, was in englischer, franzdsischer, portugiesischer
und spanischer Sprache, das heisst in den Sprachen der ehemaligen Kolo-
nialherren, geschrieben werde. Dariiber Professor Roger Mercer von der
Fakultat fiir Literatur an der Universitiat von Dakar:

«We have been censured for having chosen French as a medium of Negro-African
expression. My answer is that we never made a choice but that, had it been incumbent
on us to do so, we might well have chosen French —not through sentiment but, I submit,
through reason—1 say it is a language of communication par excellence —a gracious,
distinguished language of beauty, clarity and precision ?.»

Der siidafrikanische Schriftsteller Ezechiel Mphahlele ® will die in englisch
geschriebene Literatur Afrikas nicht als unabhéngige Literatur verstanden
wissen, sondern als der englischen zugehorig?, wiahrend Gerald Moore der
Meinung ist, dass ein afrikanischer Schriftsteller nicht englisch schreiben
und zu gleicher Zeit die sprachliche Struktur seiner afrikanischen Mutter-
sprache beibehalten kann10,

Angesichts dieser Divergenzen hat die Forderung nach einer in den afri-
kanischen Sprachen geschriebenen Literatur die Gemiiter der afrikanischen
Autoren bereits von allem Anfang an erhitzt. Nach einem der ersten und
wichtigsten Kongresse iiber afrikanische Literatur, der «Conference of
African Writers of English Expression», die im Juni 1962 am Makerere
College in Kampala abgehalten worden war, erschien in «Transition» ein
angriffiger Artikel des Nigerianers Obigjunwa Wali, welcher sowohl den



AFRIKANISCHE LITERATUR 411

europdischen als den afrikanischen Literaturkritikern vorwarf, die afrika-
nische Literatur lediglich vom européischen Standpunkt aus zu beurteilen,
anstatt nach eigenen Massstiben. Er schreibt:

«It is to point out that the whole uncritical acceptance of English and French as the
inevitable medium for educated African writing, is misdirected, and has no chance of
advancing African literature and culture. In other words, until these writers and
their western midwives accept the fact that any true African literature must be

written in African languages, they would be merely pursuing a dead end, which
can only lead to sterility, uncreativity, and frustration11.»

Dieser Forderung Walis wurde bereits im Vorspann des Heftes aufs
heftigste widersprochen. Die Redaktoren machten geltend, dass der Erfolg
der in englischer und franzésischer Sprache geschriebenen Werke afrika-
nischer Autoren diese Anklage widerlege. Die afrikanischen Autoren
selbst stellten Wali die Frage, wer ihre in afrikanischer Sprache geschrie-
benen Werke lesen sollte, angesichts der Tatsache, dass die Mehrheit des afri-
kanischen Volkes weder lesen noch schreiben kénne. Eher peinlich war die
Tatsache, dass einige der bereits berithmten Autoren, welche in Europa oder
Amerika studiert und sich dort fiir kiirzere oder lingere Zeit aufgehalten
hatten, ihre afrikanische Muttersprache nicht mehr beherrschten. Und keiner
der in die Weltliteratur eingegangenen Autoren war gewillt, den breiten Er-
folg der grossen Welt gegen afrikanische Provinz oder die Annehmlich-
keiten europdischen und amerikanischen Verlagswesens gegen die Schwai-
chen der erst aufkommenden einheimischen Verlage einzutauschen. Gegen
den Vorwurf einer Abhangigkeit von ausldndischen Verlegern verteidigte
sich der nigerianische Schriftsteller Cyprian Ekwensil2: Der nigerianische
Schriftsteller, der darauf warte, in seinem eigenen Lande entdeckt zu wer-
den, koénne vielleicht fiir immer warten!3. Und sein Kollege Chinua
Achebel4, der bedeutendste nigerianische Romancier, erklirte auf einer
Konferenz kurz und biindig: «I have been given this language, and I intend
to use it1%.» Es ist daher nicht von ungefihr, dass es bis jetzt erst
einen afrikanischen Schriftsteller gibt, der in einer afrikanischen Sprache,
dem Yoruba, publiziert und damit Geltung iiber sein Land hinaus erlangt
hat, der Nigerianer D. O. Fagunwal8. Einer der bedeutendsten und gebil-
detsten nigerianischen Schriftsteller und Dramatiker, Wole Soyinkal?, ver-
fasst Gedichte in Yoruba und liest sie in der afrikanischen Offentlichkeit.

Neben diesen Versuchen einer Wesensbestimmung durch die Sprache
gibt es eine Position, welche fiir das volle Verstiandnis afrikanischer Literatur
der Soziologie das Primat einriumt. Auch hier sind Meinungsverschie-
denheiten zu beobachten: Entweder wird der Soziologie das Recht abge-
sprochen, wissenschaftlich an ein Werk heranzugehen, oder sie wird fiir
die Literaturbetrachtung als allgemein massgebend erkldart. Daneben be-



412 AFRIKANISCHE LITERATUR

stechen gemdssigtere Ausrichtungen, wie jene von Albert Memmi, welcher
meint, dass das Studium der Literatur vom soziologischen Standpunkt
aus berechtigt sei, dass man jedoch nicht iiber den spezifischen Wert eines
literarischen Werkes hinwegsehen diirfe18.

Literatur als Bestandteil von Kult- und Sozialgefiige

Wie immer die bisher erwdhnten Anndherungen an die afrikanische Litera-
tur akzentuiert sind, ob geographisch, sprachlich, soziologisch, stets fiithren
sie zur afrikanischen Tradition vor dem Beginn des europiischen Ein-
flusses zuriick. Wenn Janheinz Jahn postuliert, afrikanische traditionelle
Literatur sei Oralliteratur, so greift er ein Wesensmerkmal afrikanischer
Tradition heraus: Mitteilung und Uberlieferung durch die Trommelsprache,
durch Erzihlungen und Lieder, wie sie vor dem Beginn der europiischen
Einfliisse in Afrika geilibt, rezitiert und gesungen worden sind. Dieses
und andere Wesensmerkmale verwendet Jahn in seiner Analyse als formale
und stilistische Kennzeichen oder, nach einer Bezeichnung von E. R. Cur-
tius, als Topoi, das heisst als Kriterien «nach Resultaten einer phinomeno-
logischen Stilanalyse, die dem einzelnen Werk seine Individualitat beldsst
und es dann aufgrund seiner ideellen, literarischen und formalen Denk-
und Ausdrucksschemata in die Kontinuitiat ahnlicher Strukturen eingrup-
piert»19,

Wenn wir nun auf die eingangs gestellte Fragen zuriickkommen, ob der
erste Autor afrikanischer Abstammung, Afonso Alvares, unter die afrika-
nische Literatur gerechnet werden kénne, so geht aus diesen Ausfithrungen
hervor, dass dem nicht der Fall ist. In portugiesischer Sprache verfasst und
geprigt von der Denk- und Ausdrucksweise der damaligen portugiesischen
Kultur, gehoren Alvares’ Werke auch dieser zu. Als ersten wirklichen Ver-
treter afrikanischer Literatur nennt Jahn den als Lateinprofessor an der Uni-
versitit von Granada wirkenden Juan Latino, der — wahrscheinlich — 1516
in Guinea geboren wurde und als zwoélfjahriger Junge nach Spanien kam.
Dieser Juan Latino, ein hochgelehrter Mann, war schwarzer Hautfarbe,
doch nicht diese Tatsache weist ihn der afrikanischen Literatur zu. Was an
die von Jahn herausgearbeiteten Topoi erinnert, ist eine Passage in einer
seiner Dichtungen, welche einen Prinzen besingt:

«Ein Prinz ist geboren den Reichen der Ahnen ...

Mutter deines Prinzen und Gattin Philipps,

Fruchtbare Konigin, mogest lange du leben fiir Spanien.

Mogest mit schonen Nachkommen du diesen Konig zum Vater machen,
Mogest du, Konigin-Mutter, Kindeskinder nidhren ...»



AFRIKANISCHE LITERATUR 413

Jahn fragt denn auch, «ob nicht doch vielleicht eine ferne afrikanische
Erinnerung mitschwingt, eine Erinnerung an Ahnenverehrung, Fruchtbar-
keitsfeiern, K6niginnenmiitter und den Stil des afrikanischen Preislieds» 20.
Wenn wir diesem Vers ein Preislied fiir einen nigerianischen Konig gegen-
iiberstellen, ein sogenanntes «oriki», wie es in der Yorubasprache genannt
wird, so muss man Jahns Darstellung zustimmen:

«In dieser Stadt zu bleiben, bist du auserkoren,

Du, Sohn eines méichtigen Konigs,

der du deinen Thron verschonst.

Einen Sklaven kauftest du jedem Kind, das dir geboren wurde,
Sohn Elefanten-besitzender Koénige,

Sohn auch von drei Ko6nigen:

Konig von Oyo, das deiner Mutter gehért,

Ede, Besitz deines Vaters und Owu einst deiner Mutter Eigentum.

Akanji, bedecke mich mit dem neuen Samt;
Du, der du schon bis wie junge Reiser auf dem Palmbaum21.»

Neben diesen Grundziigen der Betrachtung afrikanischer Literatur, die in
sich bereits unzihlige Schattierungen tragen, mehren sich die Ausserungen
von afrikanischen Schriftstellern und Kritikern bis zur Uniibersehbarkeit.
Auch durch diese Ausserungen hindurch zieht sich der Stolz im Zeichen
des erwachenden Bewusstseins eigenen Kulturgutes und einer authentischen
Produktion. So schreibt Chinua Achebe:

«We are not opposed to criticism, but we are getting a little weary of all the special
types of criticism which have been designed for us by people whose knowledge of us
is very limited 22.»

Oder Joseph Okpaku, der in den USA lebende nigerianische Kritiker und
Verleger, hilt fest:

«Critical standards derive from aesthetics. Aesthetics are culture dependent. Therefore
critical standards must derive from culture 23.»

Ganz anders wieder die Forderung von Cyprian Ekwensil?:

«African writing is writing based on the living heritage of the African people. It
reflects African history as a background to today’s events and tomorrow’s crises. It is a
critique of present-day society and a projection into the future24.»

Diese und andere Urteile horen sich bereits dhnlich miihevoll an wie
das Gerede um Kunst und Kultur im europaischen Bereich. Direkt wohl-
tuend tont daher, was Chinua Achebe seinen Kollegen ins Gewissen ruft:
«The first point to remember is that Nigerian writers cannot eat their cake and
have it. They cannot borrow a world language to write in, seek publication in Europe

and America, and then expect the world not to say something about their product,
even if that were desirable25,»



414 AFRIKANISCHE LITERATUR

Angesichts der oft ans Hysterische grenzenden Empfindlichkeit der afri-
kanischen Autoren gegeniiber europiischen Einfliissen dringt sich der ein-
fache Tatbestand in den Vordergrund, dass jede Weiterentwicklung traditi-
oneller Kulturelemente weniger eine Imitation europdischer Kultur- und
Kunstformen darstellt, sondern in der Sache selbst liegt, oder umgekehrt:
Der Begriff «afrikanische Literatur» ist bereits ein europdisierter, denn
innerhalb der traditionellen afrikanischen Gesellschaft stellt das gesprochene
Wort keine Gattung in sich selber dar, sondern ist Bestandteil von Kult-
oder Sozialgefiige. Wird das einstmals getrommelte, gesungene oder rezitierte
Wort vom Kultganzen oder Sozialgefiige getrennt, beginnt man es zu ana-
lysieren und in die Welt des Wettbewerbs und des Kommerzes zu ziehen,
steht man - je nach Geschmack - vor einer Weiterentwicklung ehemals
traditioneller Elemente oder einer Imitation européischer Kultur. Den ge-
bildeten Afrikanern ist der Unterschied zwischen dieser Zwangslaufigkeit
und dem Komplexe hervorrufenden Vorwurf der Imitation klar bewusst 26.

Intakte Welt?

Es besteht kein Zweifel, dass sich die Auseinandersetzung mit der afri-
kanischen Literatur, vor allem im afrikanischen Raum selbst, fortsetzen
und differenzieren wird, und bereits ist der Markt mit einer Flut analyti-
schen Materials iiberschwemmt, welches nicht einmal mehr vom Fach-
mann mit der gewiinschten Sorgfalt bewiltigt werden kann. Fiir den
Européer jedoch ist nicht in erster Linie dieser Aspekt interessant, sondern
die Substanz der afrikanischen Literatur, welche mit einem kosmischen
Ordnungsgefiige noch eng verbunden ist, innerhalb dessen der einzelne
sicher ruht. Die stindige und selbstverstindliche Kommunikation zwischen
Menschen und Goéttern sowie der sichtbaren und unsichtbaren Welt schliesst
die Dunkelseiten des Lebens nicht aus, doch sieht sich der afrikanische
Mensch noch nicht dermassen brutal und endgiiltig aus siamtlichen bergen-
den Beziigen herausgeschleudert, wie dies fiir den Europier zutrifft.

Es ist diese intakte Welt, die von den ersten afrikanischen Autoren her-
aufbeschworen wurde. Etwa durch Amos Tutuola in seinem «Palmwein-
trinker» 27, Tutuola lasst die afrikanische Welt der Geister und der Ge-
heimnisse des Dschungels in einer fast kindlich naiven Sprache aufleben,
wofiir er anfanglich sehr gepriesen wurde. Im Zeichen einer weit differen-
zierteren Sprache seitens seiner Kollegen wird er von diesen auf den Kon-
gressen oft etwas verschamt in den Hintergrund gestellt28, Oder Camara
Laye in seinen beiden Biichern, « L’enfant noir» und «Le regard du roi»29.
Laye lebte als Student in Paris; aus Heimweh nach seiner Heimat Guinea



AFRIKANISCHE LITERATUR 415

begann er seine Kindheit und das Leben auf seinem Dorfe aufzuzeichnen.
Oder die Werke von Léopold Sédar Senghor3® und Aimé Césaire3!, welche
das alte Afrika in einer Sprache schildern, wie sie aus diesem Kontinent
bisher nie vernommen wurde32. Auch Chinua Achebes Romantrilogie!4
wurzelt noch ganz in einer bis vor kurzem intakten Sozialstruktur, jener
der Ibo Ostnigerias, und im Zeichen des Zusammenpralls mit der west-
lichen Zivilisation und mit dem Christentum treten die Werte der afrika-
nischen Welt noch starker hervor. Das Heraufbeschworen einer neuen Afri-
kanitit gipfelte in der Bewegung der négritude. Begriff und politische
Bewegung der négritude haben Dichter auf den Plan gerufen, die sich
ihres Afrikanerseins bewusst geworden waren, vor allem Senghor, Birago
und David Diop aus Senegal, Césaire von Martinique, Léon Damas aus
Guayana und Rabéarivelo, Rabémananjara und Ranaivo von Madagaskar.
Wenn die Werke dieser Autoren noch stark im Zeichen einer afrika-
nischen Renaissance und eines Afrika-R omantizismus stehen, klingen bei den
englisch-schreibenden bereits andere Tone an. Schon Soyinka und Ekwensi,
die zusammen mit J. P. Clark33 und Achebe die eigenstandige nigerianische
Literatur einleiteten, mischen recht bittere Tropfen in ihre Schilderungen
afrikanischen Lebens der Gegenwart. Dieser Bitternis liegt die Enttduschung
fast der gesamten Schriftstellergeneration zugrunde, die sich von der afri-
kanischen Unabhingigkeit zwar nicht unbedingt das Paradies von Milch
und Honig erhoffte, wie der ermordete Sardauna von Sokoto (Nordnigeria)
in seiner Selbstbiographie sarkastisch erwahnt34, aber doch etwas anderes
als das politische und soziale Debakel im Zeichen niedrigster Machtin-
stinkte, von Raffgier und nackter Gewalt, wie dies in den meisten afrika-
nischen Léndern nach der Unabhingigkeit eingetroffen ist. So kritisiert
Soyinka in fast allen seinen Stiicken die Defizienzen und Schwichen sowohl
des traditionellen als des zivilisierenden Afrika. Sein Sarkasmus ist beis-
send, seine Schonungslosigkeit und sein Mut gehen stets bis zur Gefédhr-
dung seiner Person. Schon immer von Regierungsseite mit Misstrauen be-
obachtet, wurde er denn auch wihrend des Biafrakrieges inhaftiert.
Ahnlich itzende Kritik ertént aus dem ghanesischen Raum. In seinem
1968 erschienenen Roman «The beautiful ones are not yet born» schildert
Ayi Kwei Armah3% Korruption und Fiulnis der ghanesischen Gesell-
schaft, wiahrend Kofi Awoonor3é in seinem 1971 erschienenen Buch «This
Earth, my Brother» ausruft: «Africa is a place of torment and ugliness!»
Der erste afrikanische Autor, der gleichsam den bisher gegen die Siinden
der Européer gerichteten Spiess kurzerhand umdrehte, ist der Malinese
Yambo Ouoluguem. In seinem mit dem Prix Renaudot ausgezeichneten
Roman «Le Devoir de Violence»37 schildert er das alte Afrika als genau so
blutriinstig, kriegerisch und barbarisch, wie die spatere Kolonialepoche es



416 AFRIKANISCHE LITERATUR

gewesen war. Die Romane von Armah und Ouologuem sind die beiden ersten
Werke moderner oder neo-afrikanischer Literatur, welche iiber Afrika und
die eingeweihten Kreise hinaus Berithmtheit erlangten. Und vielleicht sym-
ptomatisch fiir die europiische Geisteswelt ist es, dass es Werke sind, die ein
negatives Afrikabild vermitteln. Mit Blick auf Europa kann man sich daher
fragen, ob diese Biicher offener und schonungsloser Kritik an Afrika fiir
die noch ginzlich in ihren Vorurteilen und Abneigungen behafteten oder
in bezug auf Afrika vollig uninformierten Européder die richtige Initial-
Kost sind.

Als Gegenstiick zu dieser Tendenz ist die Literatur zu erwahnen, wie sie
im Raum der noch nicht unabhingigen afrikanischen Linder, wie Siid-
afrika und Rhodesien, besteht. Auf diesem Boden gedeiht eine Literatur, die
verstindlicherweise noch zutiefst in Affekt und Ressentiment wurzelt, so dass
die Autoren ihre Anklagen, meist aus dem Gefangnis oder dem Exil, mit
weit grosserer Leidenschaft und Beteiligung herausschleudern als ihre Kol-
legen im unabhingigen Afrika. So wurde Alex la Guma aus Cape Town
zweimal inhaftiert und lebt heute mit seiner Familie in London38. Bloke
Modisane sah als kleiner Junge eine seiner Schwestern Hungers sterben,
sein Vater wurde vor seinen Augen zu Tode geschlagen, nach unséglichen
seelischen und korperlichen Strapazen setzte er sich ebenfalls nach Eng-
land ab3®. Ezechiel Mphahlele® aus Pretoria, der bekannteste siidafrika-
nische Autor, wurde nach ein paar Jahren Dozententitigkeit von der Uni-
versitit von Sudafrika verwiesen, weil er das fiir die Bantus bestimmte
diskriminierende Erziehungssystem ablehnte. Obwohl auch Mphahlele tief in
die demiitigenden Bedingungen seines Herkunftlandes geschaut und sie am
eigenen Leib erlebt hat, und obwohl auch er ein Exilierten-Dasein fristet,
kann seine Haltung der Rassenfrage gegeniiber, wie sie vor allem in seinem
Essaiband «The African Image» zum Ausdruck kommt, als sehr ausgewogen
bezeichnet werden. Er gehért zu jenen Autoren, die, wie er dort schreibt,
die Musik Bachs, Mozarts und Beethovens kennenlernten und nicht
mehr in eine Welt zuriickkehren mdchten, die jenseits des europiischen
Bildungsgutes steht. Auch Dennis Brutus40 zeigt auf den afrikanischen Kon-
gressen eine vollig souverdne und affektfreie Haltung, obwohl auch er die
Gefédngnismauern Siidafrikas von innen kennengelernt hat.

Gegenwadrtigkeit des Irrationalen
Diese beiden Lager: eine noch im Affekt behaftete afrikanische Literatur

und eine Literatur, die angesichts der konkreten Schwierigkeiten der Zivili-
sierung mehr und mehr zu einem Ausgleich findet, stehen sich in Afrika



AFRIKANISCHE LITERATUR 417

gegeniiber. Uber diese Situation hinaus interessiert den Europier, was auf
dem Gebiet von Kultur und Kunst schon immer fasziniert hat: das Ganz-
Andere einer Welt, die durch ihre Integritit und das Vorhandensein schép-
ferischer Quellen in wohltuendem Gegensatz steht zur europiischen, die
einem zunehmenden Faulnisprozess unterliegt. Substanz und Wirklichkeit
der afrikanischen Literatur decken sich heute noch weitgehend mit Sub-
stanz und Wirklichkeit der afrikanischen Tradition und Religion und rei-
chen in jene Schicht, welche bei uns die Tiefenpsychologie wiederentdeckte.
Im Zeichen des europidischen Rationalismus, durch Aufklidrung, Freu-
dianismus, Marxismus usw. wurde die Welt des Irrationalen, Metaphysi-
schen als unwissenschaftlich, mystisch, reaktionir und verdummend ab-
getan. Nachdem sich diese Welt gewaltsam Raum verschaffte, in Form per-
verser Auswiichse, wie sie widhrend des Nationalsozialismus geschehen
sind, kann man heute von einem etwas ranzigen Neo-Rationalismus spre-
chen, welcher, oft in Form eines zweifelhaften Aufklarertums, mit dem irra-
tionalen Bereich wiederum tabula rasa machen will. Dies in vélliger Ver-
kennung und Verwechslung des Irrationalen mit seinem defizient-zerstore-
rischen Aspekt. Ansdtze zu einer Korrektur und erneuten Renaissance der
irrationalen Komponente gegeniiber der vollig dem Materialismus verfal-
lenen Welt finden in den Aufbriichen der Jugend statt. Die Hinwendung
zu asiatischen Philosophien und Religionen, Auswiichse von Sexualitit
und Drogensucht sind nichts anderes als das oft zwanghafte Bediirfnis
und die Sehnsucht nach etwas, was iiber den materiellen Dingen steht.

Was bei der Jugend diffuse Sehnsucht ist, stellt in Afrika lebendige
Wirklichkeit dar. Zugleich ist diese Welt von Bildern, Gottern, Riten
unerschopfliche Themenquelle, ist also das, was im europdischen Raum
seit langem verstopft worden ist.

Wenn man die afrikanische Literatur, abschliessend, in den Bezug eines
afrikanisch-europaischen Partnerschafts-Gedankens stellen mdchte, ware die
Frage berechtigt: Was verbindet afrikanische und européaische Schriftsteller
miteinander und was kdnnte Briicke bilden zu gegenseitigem Verstindnis
und zur Anndherung? Heute findet Kritik an einer zivilisatorischen Hybris
bereits auch im afrikanischen Raume statt, das heisst die Zeiten fraglosen
Paradieses oder das Leben in einer heilen Welt gehéren auch fiir den afri-
kanischen Schriftsteller endgiiltig der Vergangenheit an. Und auch in Afrika
sind es die Dichter, welche die verborgenen Schmerzen ihrer Epoche in
ihren Werken zum Vorschein bringen. So klagt die ghanesische Drama-
tikerin Ama Ata Aidoo:

«So we are waiting around for answers and praying that those who can see things will
sometimes speak in accents which the few of us who read English can understand.
For we are tired of betrayals, broken promises, and forever remaining in the dark4!.»



418 AFRIKANISCHE LITERATUR

Und die nigerianische Schriftstellerin Mabel Segun singt:

Hier stehen wir

niedergeschlagen

schweben zwischen zwei Zivilisationen,
finden das Gleichgewicht ldstig,
wiinschen, dass etwas geschieht,

uns auf den einen Weg stGsst oder den andern,
tasten ins Dunkel nach hilfreicher Hand
und finden keine.

Ich bin’s mide, o Gott, ich bin’s miide
bin es mid in der Mitte zu hingen —
wohin aber kann ich gehn42?

Here we stand

infants overblown,

poised between two civilisations,
finding the balance irksome,

itching for something to happen,

to tip us one way or the other,
groping in the dark for a helping hand
and finding none.

I’'m tired, O my God, I'm tired,

I’'m tired of hanging in the middle way -
but where can I go?

Es kommt sicher nicht von ungefihr, dass es Autorinnen sind, welche
fiir die Note unserer Zeit ein besonderes Gespiir besitzen, da diese aus
Schichten stammen, die jenseits des geistesgeschichtlich Géangigen liegen. Wie
der Schnittpunkt einer Begegnung mutet an, was Gerda Zeltner-Neukomm
in ihrem Buch « Das Wagnis des franzdsischen Gegenwartsromans» schreibt :

«Das Heimweh nach einem Thema, das statt der Willkir subjektiver Erfindung eine
unbedingte Autoritdt besitzen wiirde, dringte nach zwei in mancher Hinsicht ent-
gegengesetzten Richtungen: es beschwor die umfassende Giiltigkeit entweder des
Wirklichen oder aber des Mythischen43.»

Weitet man den Begriff «mythisch» ins Irrationale und Schopferische
aus, besitzen wir einen Schliissel nicht allein zur afrikanischen Literatur,
sondern zur inneren Situation auch der europaischen.

1Janheinz Jahn hat sich im deutsch-
sprachigen Raum als erster mit afrikani-
scher Kultur, Philosophie und Religion be-
fasst, jenseits des christlich-kolonialen Kon-
texts. Vgl. auch: «Muntu», Diisseldorf
1958. — 2Ulli Beier hat die Kultur und
Kunst der Yoruba von Westnigeria er-
forscht und deren Wert in seinen Publika-
tionen herausgestellt. «Introduction to
African Literature», London 1967, «Con-
temporary Art in Africa», London 1968. -
3Gerald Moore, Kritiker und Herausgeber
afrikanischer Literatur. «Seven African
Writers», Oxford University Press 1962;
Gerald Moore und Ulli «Beier, « Modern
Poetry from Africa», Baltimore 1963. -
4«African literature is literature produced
by Africans, regardless of colour, language

or distinction which deals with situations
and experiences happening on the conti-
nent.» Richard Rivé, cit. in Cyprian Ek-
wensi, «African Literature», Nigeria Maga-
zine, Nr. 83, Lagos, Dezember 1964. —
5Joseph Greenberg, «The Languages of
Africa», The Hague 1963. — %Janheinz
Jahn, «Geschichte der neo-afrikanischen
Literatur», Diisseldorf 1966, S. 14. - "Im
erwihnten Artikel von Cyprian Ekwensi in
Nigeria Magazine (Anm. 4). — 8Ezechiel
Mphabhlele, geb. 1919 in Pretoria, Schulbe-
such erst mit 13 Jahren. « Down Second Ave-
nue», London 1959; «The Living and the
Dead»;Ibadan 1961, «The African Image»,
London 1962. Fiir die weiteren Angaben
uber die diversen Autoren und ihre Werke:
«Who’s who in African Literature» von



AFRIKANISCHE LITERATUR

Janheinz Jahn, Ulla Schild und Almut
Nordmann, Tibingen 1972. — °Im erwihn-
ten Artikel von Cyprian Ekwensi in Nigeria
Magazine (Anm 4). — 1Ebenda. - 11 Obia-
junwa Wali, «The dead End of African Li-
terature ?», In Transition, Nr. 10, Septem-
ber 1963. —12Cyprian Ekwensi, geb. 1921 in
Nigeria. Ekwensi wurde berithmt durch sei-
nen Roman «Jagua Nana», welcher die ni-
gerianischen Verhiltnisse so offen schil-
dert, dass seine Verfilmung von der nige-
rianischen Regierung mit der Begriindung
verboten wurde, dem nigerianischen Image
nicht zutrdglich zu sein. «Burning Grass»,
London 1962 ; «Beautiful Feathers», Lon-
don 1963 u. a. — 13Cit. in Otto Bischof-
berger, «Tradition und Wandel aus der
Sicht der Romanschriftsteller Kameruns
und Nigerias», Einsiedeln 1968. — 14Chinua
Achebe, geb. 1940 in Nigeria, «Things fall
apart», «No longer at ease», «Arrow of
God», «A Man of the People», alle London,
1958/60/64/66. — 15Cit. in Otto Bischofber-
ger (Anm. 13), S. 6. — 16Cit. in Otto Bi-
schofberger (Anm. 13), und Janheinz Jahn,
«Die neo-afrikanische Literatur — Gesamt-
bibliographie von den Anfingen bis zur Ge-
genwart», Diisseldorf 1965, S. 33f. -17Wo-
le Soyinka, geb. 1934 in Nigeria, heute Di-
rektor der School of Drama an der Uni-
versitdt von Ife. Stiicke: «A Dance of the
Forests», «The Lion and the Jewel», «The
Swampdwellers», «The Trial of Brother
Jero», «The Road», «Kongi’s Harvest»
(eine Satire auf totalitire Regimes, ver-
filmt mit Soyinka in der Rolle des Kongi),
«Madmen and Specialists», der Roman
«The Interpreters», London 1965, und ei-
nige Lyrikbdnde: «Idanre and other
Poems», London 1967; «Poems from Pri-
son», und der Bericht von seiner Inhaftie-
rung wihrend des Biafrakrieges: «The Man
died», London 1972. - 18 Albert Memmi,
«Problémes de la sociologie de la littéra-
ture», in: G. Gurvitch, «Traité de socio-
logie», Tome II, Paris, cit. in Otto Bi-
schofberger (Anm. 13), S. 222. — 19]Jan-
heinz Jahn, «Geschichte der neo-afrikani-
schen Literatur», S. 16. — 20Ebenda, S.
34. — 21Jlli Beier, «A Year of Sacred

419

Festivals in one Yoruba Town», Lagos
1959. Ode uibersetzt von Renato Berger. —
22Chinua Achebe, «Where Angels fear to
tread», Nigeria Magazine, Nr. 75, Lagos,
Dezember 1962. — 23In Journal of the new
African literature and the arts, Nr. 3, Stan-
ford Spring 1967. Heute nennt sich die
Zeitschrift Jonala und wird in New York
herausgegeben. - 24Cyprian Ekwensi,
«African Literature», Nigeria Magazine,
Nr. 83, Dezember 1964. — 25Im erwihnten
Artikel in Nigeria Magazine (Anm. 22). —
26 Jber das Problem der Authentizitit sie-
he: Renato Berger, «African and European
Dance», Nigeria Magazine, Nr. 92, Mirz
1967. — 27Amos Tutuola, geb. 1920 in
Nigeria. «The Palmwine Drinkard and
his dead Palmwine Tapster in the
Dead’s Town», London 1952. — 28Siehe
den Artikel von O. Wali in Transition
(Anm. 11). — 2#Camara Laye, geb. 1928 in
Guinea. Beide Werke Paris 1953/54. -
30T éopold Sédar Senghor, geb. 1906 in
Senegal. «Hosties Noires», «Chants pour
Naétt», « Ethiopiques», « Nocturnes», Pa-
ris 1948/49/56/61. Senghor war Initiant des
1. Festivals der Negerkiinste 1965 in Da-
kar. — 31 Aimé Césaire, geb. 1913 auf Mar-
tinique. «Cahier d’un retour au pays na-
tal» — «Zurlick ins Land der Geburt»,
Frankfurt am Main 1962, libersetzt von
Janheinz Jahn. Theaterstiicke: «Et les
chiens se taisent», «La tragédie du roi
Christophe» u. a. — 32Prisident Senghor
erhielt 1946 von der franzdsischen Regie-
rung den Auftrag, die franzosische Ver-
fassung sprachlich zu dberarbeiten. Siehe:
L. Senghor, «Botschaft und Anruf», Nach-
wort von Janheinz Jahn, Miinchen 1963. -
33 John Pepper Clark, geb. 1935 in Nigeria.
Stiicke. «The Masquerade», «The Raft»,
«Song of a Goat», «Ozidi» und der Ro-
man «Their America», London 1964, wel-
cher die USA stark kritisiert. — 34Sir Ah-
madu Bello, The Sardauna of Sokoto, « My
Life», Cambridge University Press 1962, —
35 Ayi Kwei Armah, geb. 1939 in Ghana.
«The beautiful ones are not yet born»,
Boston 1968 - «Die Schonen sind noch
nicht geboren», Olten 1971 ; « Fragments»,



420

Boston 1970; «Why are we so blest ?» New
York 1972. - 3¢Kofi Awoonor, geb. 1936
in Ghana. «Night of my Blood», «This
Earth, my Brother», beide New York
1971. - 37Ed. du Seuil, Paris 1968. Vgl.
die Rezension von Gerda Zeltner-Neu-
komm in der NZZ vom 22. November
1968, Fernausgabe 321. — 38 Alex la Guma,
geb. 1925 in Cape Town, Sidafrika. «A
Walk in the Night», Ibadan 1962, d. h. im
unabhingigen Nigeria erschienen. — 3°Blo-
ke Modisane, geb. 1923 in Sophiatown,
Sidafrika. «Blame me on History», Lon-
don 1963. — 4°Dennis Brutus, geb. 1924 in
Salisbury, Rhodesien. Prisident der Sanroc,
des «South African Political Olympic Com-

E. Y. MEYER

In Trubschachen

AFRIKANISCHE LITERATUR

mittee», und Direktor der «World Cam-
paign for the Release of South African Po-
litical Prisoners». Neben dieser Titigkeit
schreibt Brutus eine Lyrik subtilster Art:
«Sirens, Knuckles, Boots», Ibadan 1963;
«Letters to Martha», London 1968;
«Poems from Algiers», University of Texas
1970. — 41In Renato Berger, « Der nigeria-
nische Konflikt als Problem fiir die gei-
stige Elite», in Afrika heute, Bonn, Au-
gust 1968. — 42Mabel Segun, Nigeria,
«Konflikt» in «Schwarzer Orpheus», Neue
Sammlung, ausgewéhlt und Gibertragen von
Janheinz Jahn, Miinchen 1964. - 43Ro-
wohlts deutsche Enzyklopddie, Nr. 109,
8. 22,

Nach dem Winterfahrplan - giiltig vom 26. September bis zum 27. Mai -
erreicht man Trubschachen von Biel aus mit der SBB (Schweizerische Bun-
desbahn) iiber Lyss (fiinfzehn Uhr achtunddreissig) und Bern (fiinfzehn Uhr
- siebenundfiinzig), wo man vom Schnellzug mit Speisewagen in einen
Bummler (Bummelzug) der Linie Bern-Luzern umsteigen muss, iiber Oster-
mundigen (sechzehn Uhr sechzehn), Giimligen (sechzehn Uhr neunzehn),
Worb-SBB, im Gegensatz zu Worb VBW, der Endstation der Vereinigten
Bern-Worb-Bahnen - (sechzehn Uhr vierundzwanzig), Tdgertschi (sechzehn
Uhr dreissig), Konolfingen (sechzehn Uhr vierunddreissig), Zdziwil (sechzehn
Uhr einundvierzig), Bowil (sechzehn Uhr fiinfundvierzig), Signau (sechzehn
Uhr neunundvierzig), Emmenmatt (sechzehn Uhr dreiundfiinfzig) und
Langnau (sechzehn Uhr siebenundfiinfzig) um siebzehn Uhr nullsieben. -
Der genau dreizehn Minuten dauernde Aufenthalt in Bern (von fiinfzehn
Uhr siebenundfiinfzig bis sechzehn Uhr zehn) wiirde nach dem Umladen



	Aspekte der afrikanischen Literatur

