
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 53 (1973-1974)

Heft: 6

Artikel: Die vergessene Seite der Wirklichkeit : Gedanken zur Überwindung der
positivistisch-rationalistischen Weltschau

Autor: Obrist, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162863

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Obrist

Die vergessene Seite der Wirklichkeit

Gedanken zur Überwindung der positivistisch-rationalistischen Weltschau

Vom Mittelalter zur Neuzeit

Jede Phase der Bewusstseins-Evolution ist gekennzeichnet durch eine typische
Art des Weltverstehens. Die Struktur der bewussten Weltbilder wiederum ist
bedingt durch weitgehend unbewusste Weichenstellungen des Denkens, die
sogenannten Apperzeptionsschemata.

Für den mittelalterlichen Menschen bestand die Welt gleichsam aus zwei
Stockwerken: aus der Natur und der Übernatur. In diesem bipolaren
supranaturalistischen Weltbild, das in die Reihe der archaischen Weltbilder
gehört, verstand sich der Mensch als abhängige Grösse, abhängig von dem im
übernatürUchen Bereich thronenden dreifaltigen Gott. Wenn man Religiosität

als Lebensgefühl des Abhängigseins von einer ausserbewussten
Führungsinstanz versteht, kann das mittelalterliche Weltverständnis, wie jedes
archaische, als reügiös bezeichnet werden.

Das Interesse des mittelalterlichen Menschen war fast ausschliesslich auf
die Übernatur gerichtet. Aus diesem Grunde erlebte damals die Theologie
ihre Blütezeit und beherrschte das Feld der Wissenschaft, während die
Vorläufer der modernen Wissenschaften, die Sieben Freien Künste, ein kümmerliches

Dasein fristeten. Mit der italienischen Renaissance setzte eine neue
Phase der Bewusstseinsentwicklung ein. Von jener Zeit an verlagerte sich das
Interesse mehr und mehr auf jenen Bereich, den das Mittelalter als Natur
bezeichnet hatte. Weil der mittelalterliche Naturbegriff sowohl die unbelebte
und belebte Materie als auch die Werke und Taten des Menschen um-
fasste, gliederten sich die neu entstehenden Wissenschaften bekanntlich in
Natur und Geistes(Kultur-)wissenschaften auf.

Mit dem Beginn der neuen Phase der Bewusstseinsevolution wandelte sich
auch das Apperzeptionsschema. Die Theologie ging noch von der Voraussetzung

aus, alles Wissenswerte sei dem Menschen von Gott auf
übernatürliche Weise geoffenbart worden. Wissenschaft wurde damals aufgefasst
als Reflexion über das in der Bibel niedergelegte Offenbarungsgut, und zwar



400 DIE «ANDERE» WIRKLICHKEIT

als Reflexion, bei der der menschliche Verstand aus eigener Kraft nur wenig
vermochte und weitgehend auf die Erleuchtung durch die göttliche Person
des Heiligen Geistes angewiesen war. - Im Gegensatz dazu galt für den
Wissenschaftler der Neuzeit die Regel, nur das als erwiesen anzunehmen, was
mit Hilfe der Sinne wahrgenommen werden kann. Für die historischen
Disziplinen bedeutete dies kritische Prüfung der Quellen. Dieser methodische
Positivismus, der an sich dem Wissenschaftler die Möglichkeit offenlässt,
ausserhalb des Fachgebietes über den metaphysischen Bereich nach den
Vorverbindungen der Theologie zu reflektieren, weitete sich mit der Zeit zum
weltanschaulichen Positivismus aus: zum Dogma, die Sinneswahrnehmung
bilde den einzigen Zugang des Bewusstseins zur ausserbewussten (objektiven)
Wirklichkeit. Der weltanschauliche Positivismus schloss eine direkte göttliche

Offenbarung als Erkenntnisquelle aus. - Im positivistischen Weltverständnis

glaubte der Mensch auch nicht mehr der Erleuchtung durch einen
ausserbewussten Geist zu bedürfen. Er war überzeugt, in der menschlichen
Vernunft (Ratio) das grosse Licht zu besitzen, mit dem es ihm möglich sei,
die hintersten Winkel der Wirklichkeit zu erhellen. Positivismus und
Rationalismus gründen im gleichen Apperzeptionsschema.

So wurde allmählich das bipolare theozentrische Weltverständnis durch das

unipolare anthropozentrische verdrängt. Das Forschen aufgrund der positivi-
stisch-rationalistischen Voraussetzungen schenkte uns bekanntlich ein Wissen

über Natur und Geschichte, wie es noch keine Zeit vor uns besass,
sowie eine noch nie dagewesene Fähigkeit zur Beherrschung der Umwelt.
Anderseits führte die Verabsolutierung der Sinneswahrnehmung zu einem
Schwund der für die seelische Gesundheit notwendigen Religiosität: Das
Verhalten wurde nicht mehr auf eine aussermenschliche (ausserbewusste)
Führungsinstanz ausgerichtet. Der Mensch (das Ich) selber galt nunmehr als

normgebende Instanz, was zu einem Verlust der objektiven ethischen
Normen, zu einer Wert-Krise und zu einem ungeheuren Anwachsen der destruktiven

Tendenzen (des Bösen) führte.

Unbehagen im Positivismus - Krise der Theologie

Seit einigen Jahren lässt sich das Phänomen beobachten, dass immer mehr
Kapazitäten der Naturwissenschaft, insbesondere Physiker, sich wiederum
mit der religiösen Frage, mit Gott, mit menschlicher Verantwortlichkeit
und mit einer ausserbewussten Verankerung der ethischen Normen
befassen. Sie stellen die Forderung auf, jener Wirklichkeitsbereich, der durch
das positivistische Apperzeptionsschema ausgeschlossen wurde, sei wieder zu
berücksichtigen. Dieses Bestreben ist zwar nicht neu. Das Unbehagen im



DIE «ANDERE» WIRKLICHKEIT 401

Positivismus machte sich seit gut einem Jahrhundert auf den verschiedensten

Gebieten des geistigen Lebens bemerkbar. Es wurde aber von den
Wissenschaftsgläubigen, das heisst von der breiten Schicht jener, welche
Wissenschaftlichkeit mit positivistisch-rationalistischer Haltung gleichsetzen,
erst dann ernstgenommen, als auch die mit dem grössten Prestige umkleideten

Vertreter der positivistischen Wissenschaften, nämlich die Physiker,
sich dazu bekannten.

Es läge nun nahe, die Sehnsucht nach der «anderen», vom Positivismus
nicht erfassten Seite der Wirklichkeit dadurch zu stillen, dass man wieder
auf die durch die Theologie formulierte Auffassung von der übernatürlich
geoffenbarten metaphysischen Welt zurückgreift. Manche Naturwissenschaftler,

die sich als «gläubige, christliche Naturwissenschaftler»
bekennen, beschreiten denn auch diesen Weg. Bei näherem Zusehen müssen
sie aber feststellen, dass sich die Theologie heute selber in einer Grundlagenkrise

befindet. Das Fundament, auf dem die theologische Reflexion bisher
ruhte : der Begriff der übernatürlichen Offenbarung, ist durch die Bewusst-
seinsentwicklung fragwürdig geworden. Unmittelbare Ursache der theologischen

Krise waren die Ergebnisse der historischen Forschung, und zwar
jener historischen Disziplinen, die sich im Laufe der Neuzeit innerhalb der
theologischen Fakultäten entfaltet hatten: der Kirchen- und
Dogmengeschichte sowie der Textkritik, welche die Entstehungsweise der Bibel
erhellte. Die Annahme, die Bibel sei durch direktes Sprechen Gottes (durch
übernatürliche Offenbarung) zustandegekommen, wird wohl heute nur noch
von naiven Gemütern vertreten, und die traditionelle Christologie, welche
den historischen Jesus im eigentUchen Sinne des Wortes als Gott auffasste,
erscheint einer zunehmenden Zahl von Theologen fragwürdig. Die
theologische Krise ist im Grunde genommen eine Krise des archaischen
Konkretismus.

Die Entdeckung des unbewussten Führungs-Systems

Nun vollzog sich schon zu Beginn unseres Jahrhunderts, also noch bevor die
positivistische und die theologische Krise vom allgemeinen Bewusstsein

wahrgenommen wurden, in der Bewusstseins-Spitze ein weiterer Evolutionsschritt:

Es zeichnete sich eine Weltschau ab, welche zwar die durch den
Positivismus ausgeschlossene Seite der Wirklichkeit anerkennt, diese jedoch
nicht mehr nach dem archaisch-konkretistischen Schema apperzipiert. Die
weiterführende Entwicklung wurde dadurch eingeleitet, dass sich innerhalb
der biologischen Wissenschaften eine Richtung herausbildete, welche die

informationsverarbeitenden Fähigkeiten der Lebewesen untersuchte. Im Rah-



402 DIE «ANDERE» WIRKLICHKEIT

men dieser sogenannten biologischen Innerlichkeitsforschung wurde der für
das neue Weltverständnis entscheidende Schritt durch die Pioniere der
Tiefenpsychologie (durch naturwissenschaftlich gebildete Ärzte) vollzogen. Dies
geschah durch den Nachweis eines ausserbewussten informationsverarbeitenden

Systems im Menschen, jenes Systems, das sie nichtpräjudizierend «das
Unbewusste» nannten.

Indem Sigmund Freud nach den Regeln der wissenschaftlichen Empirie
nachwies, dass die Träume als sinnträchtige Naturgebilde aufzufassen sind,
als Gebilde, die nicht durch die Tätigkeit des Bewusstseins entstehen, die
diesem aber lebenswichtige Information vermitteln, leitete er eine
erkenntnistheoretische Revolution ein, deren Bedeutung wohl erst heute in ihrem vollen
Umfang erkannt wird. Durch den Nachweis, dass das Bewusstsein beim
Träumen, das heisst bei einem nicht über die Sinnesorgane verlaufenden
Wahrnehmungsvorgang über ausserbewusste (objektive) Sachverhalte orientiert

wird, sprengte er die Vorverbindungen des weltanschaulichen
Positivismus.

Von den Freudschen Entdeckungen ausgehend beobachtete dann C. G.
Jung, dass der nicht an die Sinnesorgane gebundene Informationsstrom,
der dem Ich ausser in Träumen auch in Phantasien, in Visionen und in
Evidenzerlebnissen zufliesst, Antworten gibt auf Fragen, die das bewusste
Ich sich stellte, dass er ferner dem Ich Entwicklungsmöglichkeiten
aufzeigt, dass er ihm Einfälle und Impulse für Forschung und schöpferische
Tätigkeit zuträgt, dass er ihm aber auch Befehle erteilt und dass die
Ausführung der Befehle unter Umständen gegen den Willen des Ich «von
innen her» erzwungen wird. Jung schloss aus diesen Beobachtungen, dass
sich im ausserbewussten (unbewussten) psychischen Bereich eine zu geistiger
Tätigkeit (=zur Aufnahme, Verarbeitung und Abgabe von Information)
befähigte Instanz befinde, welcher das Ich trotz seiner relativen Freiheit
untergeordnet ist. Dadurch wurde auch das rationalistische Dogma von der
Absolutheit des bewussten Denkvermögens gesprengt, womit gleichzeitig das

unipolare anthropozentrische Weltbild überwunden (in archaischer und
positivistischer Sprache ist «Mensch» gleichbedeutend mit Bewusstsein) und
wiederum ein bipolares Selbstverständnis, wobei die bewusste Persönlichkeit

als abhängige Grösse gilt, erschlossen wurde.
Jungs Theorie einer ausserhalb des Bewusstseinsfeldes liegenden

innerpsychischen Führungsinstanz, die er als das «Selbst» bezeichnete, wurde in
der Folge untermauert durch die Biologie. Diese wies nach, dass in allen
unbewussten Lebewesen, selbst im Einzeller, Information aufgenommen und
gemäss den arttypischen Sollwerten verarbeitet wird und dass aufgrund dieser
unbewussten Informationsverarbeitung Wirkimpulse abgegeben werden, die
die Ganzheit des Individuums gewährleisten. Die Evolutionsforschung wies



DIE «ANDERE» WIRKLICHKEIT 403

ferner nach, dass das Bewusstsein erst vor relativ kurzer Zeit aus diesem

uralten, unbewusst arbeitenden System als Tochter-System hervorging. Wir
scheuen uns nur deshalb, diese hochqualifizierte unbewusste Informationsverarbeitung

als geistige Tätigkeit zu bezeichnen (und in ihr den «Heiligen
Geist» der Theologie wiederzuerkennen), weil wir noch weitgehend im
rationalistischen Begriffssystem befangen sind, welches geistige Tätigkeit der
bewussten Informationsverarbeitung gleichsetzt.

Durch den inneren, vom unbewussten Führungszentrum ausgehenden

Wahrnehmungsstrom wird dem Ich zwar zum Teil auch Information über
die Aussenwelt vermittelt, da ja das ausserbewusste Führungszentrum ebenfalls

an die Sinnesorgane angeschlossen ist, und weil dieses oft Sachverhalte

registriert, welche vom Ich mit seinem gerichteten Interesse übersehen

werden. Sind diese übersehenen Aspekte für das bewusste Verhalten von
Bedeutung, wird das Ich oft in Träumen darauf aufmerksam gemacht. -
Zum überwiegenden Teil jedoch enthält das innerlich Wahrgenommene
Information über innerpsychische und somit unanschauliche Sachverhalte, zum
Beispiel über Einwirkungen gefühlsbetonter Komplexe auf das Ich, über
Tendenzen zur Entfaltung und Wandlung der Persönlichkeit, über die Dynamik
zwischen dem ausserbewussten Führungszentrum und dem Ich usw. - Weil
das Ich als Ausgangsmaterial für die Reflexion Vorstellungen, das heisst

Anschauliches benötigt, muss die unbewusste Führungsinstanz, wenn sie dem

Ich etwas an sich Unanschauliches mitteilen will, dieses veranschaulichen.

Die in Traum und Vision wahrgenommenen Landschaften, Tiere, Personen,
Geschehens- und Handlungsabläufe sind somit nicht als konkret existierende

dingliche Gebilde und als historisches Geschehen aufzufassen, wie
dies auf der frühen (archaischen) Entwicklungsstufe des Bewusstseins noch
der Fall war (archaischer Konkretismus), sondern als sprachlicher Ausdruck.

Die Sprache der unbewussten Führungs-Instanz

Die Erschliessung der Sprache des Unbewussten (eine der grossen Leistungen
der Pioniere der Tiefenpsychologie) geschah in zwei Etappen. Sie ging
parallel mit der Entdeckung der beiden Bereiche des Unbewussten: des

sogenannten persönlichen, im Verlaufe des individuellen Lebens durch
Vergessen und Verdrängen entstandenen, und des viel umfangreicheren
arttypischen, des eigentlichen ausserbewussten Führungssystems, welches Jung
als das kollektive Unbewusste bezeichnete. - Weil Freud vorerst annahm,
das Unbewusste enthalte nur Vergessenes und Verdrängtes, war er der
Meinung, die im Unbewussten befindlichen Inhalte mussten nur wieder heraufgeholt

werden, damit das Ich sie assimilieren könne und damit die neuroti-



404 DIE «ANDERE» WIRKLICHKEIT

sehen Symptome verschwinden. Er entwickelte hierzu die Methode des freien
Assoziierens, eine Methode, die sich als in vielen Fällen wirksames
therapeutisches Mittel erwies. - Es war wiederum Jung, dem es auffiel, dass
immer wieder Traum-Gestalten und -Motive vorkommen, zu denen der
Träumer keine Assoziationen aus seiner persönlichen Lebensgeschichte
beibringen kann. Er vermutete, dass es sich dabei um Inhalte handle, die noch
nie im Bewusstsein waren, und deren Bedeutungsgehalt erschlossen werden

müsse, bevor sie dem Bewusstsein einverleibt werden können.
Auf der Suche nach einem Weg, den Sinn der durch Assoziieren aUein

nicht assimiüerbaren Inhalte (die übrigens häufig den Träumer ganz besonders

beeindrucken) zu verstehen, fiel ihm auf, dass die gleichen Bilder,
Gestalten und Handlungsmuster auch in Sagen, Legenden und Märchen, in den
Stammesmythen der Naturvölker, im «Offenbarungsgut» der Hochreligionen

und auch in den christlichen Dogmen vorkommen. Er sah deshalb
in der vergleichenden Erforschung dieses Traditionsgutes, das er als geäusserte
innere Erfahrung auffasste, eine Möglichkeit, den Sinngehalt der durch
Assoziieren allein nicht erhellbaren Trauminhalte zu erschliessen. Diese Methode
erwies sich als sehr fruchtbar, insbesondere auch deshalb, weil die bildnerischen

Darstellungen, die Kulte, Sitten und Gebräuche, die Riten und die
theologischen Reflexionen, die sich in den verschiedenen Kulturen um das

sogenannte mythische Überlieferungsgut gebildet hatten, dessen Sinngehalt
in mancher Hinsicht schon interpretierten. Das Bestreben, den Sinn des

innerlich Wahrgenommenen zu verstehen, kann als der semantische Aspekt
der Linguistik des Unbewussten bezeichnet werden.

In der Folge drängte sich auch der syntaktische Gesichtspunkt auf: die
Frage, auf welche Weise das unbewusste Führungszentrum die unanschaulichen

Sachverhalte veranschauUche. Dabei ergab sich, dass dieses
Bildelemente verwendet, die dem Bewusstsein von der Sinneserfahrung her
bekannt sind, und dass es aus diesen Elementen «phantastische» Gestalten

schafft, Gestalten, die in der Aussenwelt (in dem der Sinneswahrnehmung

zugänglichen Bereich der WirkUchkeit) nicht wahrgenommen werden

können. Als Beispiel dafür möge die überlieferte Gestalt des Teufels
dienen, eine Gestalt, die, wie alle «metaphysischen» Gestalten, einst innerlich

wahrgenommen wurde. Der unanschauliche Sachverhalt, der im christlichen

Bereich durch den Teufel veranschaulicht wird, kann wohl begrifflich
umschrieben werden als desintegrierende Tendenz innerhalb des
gesamtpsychischen Kräftespiels, als Tendenz, die der Ganzwerdung, das heisst dem
Gleichschritt des Ich mit den Intentionen der Führungsinstanz, entgegenwirkt.

- Wenn wir die Darstellungen des Teufels in der bildenden Kunst
miteinander vergleichen, erkennen wir folgendes typisches Kompositionsmuster:

Männlicher Körper von dunkler Farbe mit Bocks- oder Vogel-



DIE «ANDERE» WIRKLICHKEIT 405

füssen, Hörnern, Kuhschwanz und Fledermausflügeln, in der Hand oft eine
Gabel tragend. Alle Elemente, aus denen die Teufelsgestalt zusammengefügt

ist, sind uns von der äusseren Erfahrung her bekannt, und doch
können wir die Gestalt als Ganzes mit den Sinnen nirgends wahrnehmen.
In anderen Kulturen wurden die destruktiven Tendenzen, die in der Psyche
wirksam sind, durch andersartige Figuren veranschaulicht. Weil wir die
Gestaltungen des Unbewussten als sprachliche Formulierungen auflassen, können

wir diese unterschiedlichen Veranschaulichungen des gleichen Sachverhalts

als Synonyme verstehen.
Die Einsicht, dass auch die verschiedenartigen Gottesvorstellungen von

der ausserbewussten bildschöpferischen Instanz nach dem gleichen Bildungsgesetz

geschaffen wurden, somit als synonyme Veranschaulichungen von
etwas seiner Natur nach Unanschauhchem (das wir begrifflich als «Gott»
bezeichnen) zu verstehen sind, relativiert den bisherigen Absolutheits-
anspruch der Theologie, eröffnet aber anderseits die MögUchkeit einer
echten (sachüchen) Toleranz gegenüber anderen Religionen.

Mittelalter - Neuzeit: Mutation der Bewusstseinsstruktur

Es vollzog sich somit zwischen dem Mittelalter und heute eine Mutation
der Bewusstseinsstruktur: der Wandel von der archaisch-konkretistischen
zur symbolischen Apperzeptionsweise des innerlich Wahrgenommenen.
Wenn wir den Zustand des frühen Bewusstseins betrachten, sehen wir,
dass durch diese Mutation eine höhere Bewusstheit erreicht wurde.
Unbewusste Lebewesen sind, wie J. v. Uexküll nachwies, durch ihre angeborenen

Erkenntnis- und Verhaltensmuster fest in ihre arttypische Umwelt
eingehängt und bilden mit dieser zusammen gleichsam ein kybernetisches
System. Durch die Entstehung des Bewusstseins (die eigentliche
Menschwerdung) wurde erstmals im Verlauf der biologischen Evolution ein
Lebewesen fähig, sich bis zu einem gewissen Grade aus diesem festen Eingefügtsein

in seine Umwelt herauszulösen, indem es feststellen kann: «Dies bin
ich und jenes ist etwas anderes.» In der Zunahme dieses
Unterscheidungsvermögens zwischen Ich und Nicht-Ich besteht die Höherentwicklung
des Bewusstseins.

Weil nun das Ich durch die beiden unter sich verschiedenen
Wahrnehmungsströme über die ausserbewusste Wirklichkeit informiert wird, vollzog

sich die Zunahme der Unterscheidungsfähigkeit gleichsam auf zwei
Fronten: gegenüber dem durch die Sinne und gegenüber dem durch den
inneren Informationsstrom Wahrgenommenen. Während der ersten
Evolutionsphase des Bewusstseins, die man gesamthaft als die archaische bezeich-



406 DIE «ANDERE» WIRKLICHKEIT

nen kann, erlebte der Mensch das, was wir heute als innerlich
Wahrgenommenes bezeichnen so, als befände es sich in der Aussenwelt. Während
der ganzen Dauer der archaischen Phase bestand die Höherentwicklung
darin, dass man mit zunehmender Deutlichkeit zwischen zwei ausserhalb des

Menschen befindlichen Bereichen unterschied: einem sichtbaren und einem
unsichtbaren. Im Mittelalter bezeichnete man die beiden äusseren Bereiche
als natürlichen und übernatürlichen, irdischen und überirdischen, diesseitigen
und jenseitigen, physischen und metaphysischen. Aus dieser Zweiteilung der
äusseren Wirklichkeit ging auch die bis anhin übliche dualistische
Auffassung von Materie und Geist hervor, eine Auffassung, die im Zuge der
Bewusstseinsmutation durch eine komplementäre Betrachtungsweise
abgelöst wird.

Positivismus als Übergangsstadium und die «andere» Wirklichkeit

Im Lichte der abendländischen Bewusstseinsmutation erscheint die positivistische

Phase als notwendiges Übergangsstadium, bei dem durch die
Erforschung von Natur und Geschichte gleichsam ein archimedischer Punkt
geschaffen wurde, von dem aus die metaphysische Wirklichkeit
«hereingeklappt» werden konnte. Dabei spielte die Entmythologisierung von Natur
und Geschichte eine bedeutsame Rolle. Weil damals nur das als objektiv
gültig anerkannt wurde, was mit Hilfe der Sinne wahrnehmbar ist, wurde
Hand in Hand mit der Erforschung der Aussenwelt das archaische
Gewebe von sinnlich Wahrnehmbarem und nach aussen projizierter Innerlichkeit

entflochten. Zwar wurde während der positivistischen Zeit das Mythische
als «Phantasterei», das heisst als Erfindung des Menschengeistes (des
Bewusstseins) ohne objektive Grundlage bezeichnet, aber man sammelte und
katalogisierte es mit grossem Fleiss. Als dann durch die Entdeckung des

inneren Wahrnehmungsstromes und der bildschöpferischen Fähigkeit der
ausserbewussten Führungsinstanz das Mythische rehabilitiert wurde und
man darin sinnträchtige bildhafte Aussagen über einen unanschaulichen
ausserbewussten Wirklichkeitsaspekt zu erkennen vermochte, besass man
dank der Sammlertätigkeit der positivistischen Wissenschaften ein
reichhaltiges Material für die vergleichende Linguistik des Unbewussten.

Gerade in dem Moment, da die Sehnsucht nach der «anderen», für die
seelische Gesundheit so wichtigen Seite der Wirklichkeit sich allenthalben
bemerkbar machte, fand man nicht nur einen neuen Zugang zum mythischen

Schrifttum, man fand auch wiederum Zugang zum unmittelbaren inneren
Erleben. Das innere Erleben kann vom Ich nicht aktiv herbeigeholt werden
wie die sinnlich wahrnehmbaren Daten. Weil die unbewusste Führungs-



DIE «ANDERE» WIRKLICHKEIT 407

instanz dem Ich sich mitteilt («offenbart»), wann und wie es ihr beliebt,
setzt die Hinwendung zur inneren Wahrnehmung eine abwartende geistige
Empfängnisbereitschaft voraus, die dem auf Aktivität eingestellten
westlichen Menschen weitgehend verlorengegangen ist. Die Erziehung zum
Empfang der inneren Wahrnehmung war zu allen Zeiten das Ziel der
Meditations- und Kontemplationsschulen, sowohl der östlichen, wie zum
Beispiel des Yoga, des Zen und des Taoismus, wie auch der christlichen,
vorwiegend in den kirchlichen Orden gepflegten Spiritualität, deren bekannteste

Vertreter die Mystiker sind. Als eine Erziehungsmethode zum inneren
Erleben, die auf den erkenntnistheoretischen Voraussetzungen der heutigen
Zeit beruht, kann die psychoanalytische, namentlich in der von C. G. Jung
modifizierten Form, aufgefasst werden.

Zwischen existentiellem und ontologischem Standpunkt

Das Offensein für die innere Erfahrung erfordert eine Einstellung, die dem
Westen weitgehend abhanden gekommen ist und die man als existentielle

bezeichnen könnte. Der archaische Mensch war noch existentiell
eingestellt. Ihm ging es nicht in erster Linie darum, Wissen zu gewinnen, er
war vor allem darauf bedacht, sich «richtig» zu verhalten, das heisst sich
so zu verhalten, dass er sich nicht den Zorn der wirkungsmächtigen unsichtbaren

Wesen zuzog. Mit den Vorsokratikern begann sich die Einstellung,
wenigstens bei den Gelehrten, in Richtung auf die ontologische hin zu
verschieben: Man fragte nun vermehrt nach dem So-Sein der Welt. Die vom
griechischen Geist stark beeinflussten Kirchenväter und noch viel mehr die
mittelalterlichen Theologen interessierten sich für das So-Sein der
metaphysischen Welt, eine Einstellung, die noch den jüdischen Gottesgelehrten
und auch den Autoren des Neuen Testaments völlig fremd gewesen war.
Trotz dieser ontologischen Haltung der Theologie wurde aber immer noch
die existentielle gepflegt in Form des «frommen», auf die «von Gott
gegebenen» Normen ausgerichteten Lebens. Auch alle grossen, schöpferischen
Theologen bemühten sich neben ihrer Gelehrsamkeit um ein «gottgefälliges»

Leben, und ihre wissenschaftliche Arbeit wurde noch zu einem

grossen Teil vom inneren Erleben befruchtet.
Als sich dann der Wissensdrang auf die sichtbare Welt verlagerte, wurde

vom Wissenschaftler mit Recht bei seiner Arbeit eine «objektive» Haltung
gefordert, eine Einstellung, bei der die eigene Person aus der zu
untersuchenden Sache herauszuhalten war. Zudem wurde durch das positivi-
stisch-rationalistische Apperzeptionsschema der existentielle Standpunkt seiner

Grundlage beraubt: Wenn nämlich der Mensch (das Ich) das Mass



408 DIE «ANDERE» WIRKLICHKEIT

aUer Dinge war, somit auch die Normen für sein Handeln setzte,
wurde die Ausrichtung des Verhaltens auf eine ausserbewusste Führungsinstanz

wie gesagt hinfällig.
Heute scheint die Entwicklung dahin zu tendieren, dass neben dem

ontologischen Gesichtspunkt wiederum der existentielle berücksichtigt werde. Wo
es um Wissenschaft und Technik geht, ist nach wie vor die ontologische
Haltung die richtige. In allen Belangen des Menschlichen hingegen, wozu
auch die Anwendung von Wissenschaft und Technik gehört, sollte die
existentieUe Einstellung in den Vordergrund treten.

Den Rahmen für das «richtige» menschliche Verhalten sehen wir heute
gegeben in den angeborenen arttypischen Verhaltensmustern, welche als «
Sollwerte» in der ausserbewussten informationsverarbeitenden Instanz «gespeichert»

sind. Von dort her flössen dem Bewusstsein zu allen Zeiten die
ethischen Normen und Werte zu. Nun weisen aber die arttypischen
Muster des Menschen ebenso wie die Innerlichkeit der übrigen an der
Spitze der Evolution stehenden Lebewesen eine beträchtliche Variationsbreite

auf. Darauf beruht die Tatsache, dass die verschiedenen
Moralsysteme trotz ihrer allgemeinmenschlichen Grundzüge unter sich verschieden
sind, und ebenso die Tatsache, dass kein Moralsystem das individuelle
Verhalten hie et nunc bis in alle Einzelheiten zu regeln vermag. Welches
Verhalten innerhalb der allgemein anerkannten Norm für einen einzelnen
Menschen in einer bestimmten Situation im gegebenen Moment das richtige ist,
kann dieser nur erfahren, wenn er auf seine innere Stimme hört. Eine
zeitgemässe Möglichkeit erschlossen zu haben, auf die innere Stimme als
wegweisende Instanz für das individuelle Verhalten zu hören (=eine religiöse
Haltung einzunehmen), darin liegt der grosse Wert der Wiederentdeckung
der «anderen Seite» der Wirklichkeit.


	Die vergessene Seite der Wirklichkeit : Gedanken zur Überwindung der positivistisch-rationalistischen Weltschau

