Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 53 (1973-1974)

Heft: 6

Artikel: Die vergessene Seite der Wirklichkeit : Gedanken zur Uberwindung der
positivistisch-rationalistischen Weltschau

Autor: Obrist, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162863

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WILLY OBRIST

Die vergessene Seite der Wirklichkeit

Gedanken zur Uberwindung der positivistisch-rationalistischen Weltschau

Vom Mittelalter zur Neuzeit

Jede Phase der Bewusstseins-Evolution ist gekennzeichnet durch eine typische
Art des Weltverstehens. Die Struktur der bewussten Weltbilder wiederum ist
bedingt durch weitgehend unbewusste Weichenstellungen des Denkens, die
sogenannten Apperzeptionsschemata.

Fiir den mittelalterlichen Menschen bestand die Welt gleichsam aus zwei
Stockwerken: aus der Natur und der Ubernatur. In diesem bipolaren supra-
naturalistischen Weltbild, das in die Reihe der archaischen Weltbilder ge-
hort, verstand sich der Mensch als abhingige Grosse, abhangig von dem im
iibernatiirlichen Bereich thronenden dreifaltigen Gott. Wenn man Religio-
sitit als Lebensgefiihl des Abhidngigseins von einer ausserbewussten Fiih-
rungsinstanz versteht, kann das mittelalterliche Weltverstdndnis, wie jedes
archaische, als religiés bezeichnet werden.

Das Interesse des mittelalterlichen Menschen war fast ausschliesslich auf
die Ubernatur gerichtet. Aus diesem Grunde erlebte damals die Theologie
ihre Bliitezeit und beherrschte das Feld der Wissenschaft, wihrend die Vor-
laufer der modernen Wissenschaften, die Sieben Freien Kiinste, ein kiimmer-
liches Dasein fristeten. Mit der italienischen Renaissance setzte eine neue
Phase der Bewusstseinsentwicklung ein. Von jener Zeit an verlagerte sich das
Interesse mehr und mehr auf jenen Bereich, den das Mittelalter als Natur
bezeichnet hatte. Weil der mittelalterliche Naturbegriff sowohl die unbelebte
und belebte Materie als auch die Werke und Taten des Menschen um-
fasste, gliederten sich die neu entstehenden Wissenschaften bekanntlich in
Natur und Geistes(Kultur-)wissenschaften auf.

Mit dem Beginn der neuen Phase der Bewusstseinsevolution wandelte sich
auch das Apperzeptionsschema. Die Theologie ging noch von der Voraus-
setzung aus, alles Wissenswerte sei dem Menschen von Gott auf iiber-
natiirliche Weise geoffenbart worden. Wissenschaft wurde damals aufgefasst
als Reflexion iiber das in der Bibel niedergelegte Offenbarungsgut, und zwar



400 DIE «<ANDERE» WIRKLICHKEIT

als Reflexion, bei der der menschliche Verstand aus eigener Kraft nur wenig
vermochte und weitgehend auf die Erleuchtung durch die géttliche Person
des Heiligen Geistes angewiesen war. — Im Gegensatz dazu galt fiir den
Wissenschaftler der Neuzeit die Regel, nur das als erwiesen anzunehmen, was
mit Hilfe der Sinne wahrgenommen werden kann. Fiir die historischen Diszi-
plinen bedeutete dies kritische Priifung der Quellen. Dieser methodische
Positivismus, der an sich dem Wissenschaftler die Mdglichkeit offenlasst,
ausserhalb des Fachgebietes iiber den metaphysischen Bereich nach den Vor-
verbindungen der Theologie zu reflektieren, weitete sich mit der Zeit zum
weltanschaulichen Positivismus aus: zum Dogma, die Sinneswahrnehmung
bilde den einzigen Zugang des Bewusstseins zur ausserbewussten (objektiven)
Wirklichkeit. Der weltanschauliche Positivismus schloss eine direkte gott-
liche Offenbarung als Erkenntnisquelle aus. — Im positivistischen Weltver-
stdndnis glaubte der Mensch auch nicht mehr der Erleuchtung durch einen
ausserbewussten Geist zu bediirfen. Er war iiberzeugt, in der menschlichen
Vernunft (Ratio) das grosse Licht zu besitzen, mit dem es ihm mdéglich sei,
die hintersten Winkel der Wirklichkeit zu erhellen. Positivismus und Ratio-
nalismus griinden im gleichen Apperzeptionsschema.

So wurde allmahlich das bipolare theozentrische Weltverstindnis durch das
unipolare anthropozentrische verdringt. Das Forschen aufgrund der positivi-
stisch-rationalistischen Voraussetzungen schenkte uns bekanntlich ein Wis-
sen iiber Natur und Geschichte, wie es noch keine Zeit vor uns besass,
sowie eine noch nie dagewesene Fahigkeit zur Beherrschung der Umwelt.
Anderseits fiihrte die Verabsolutierung der Sinneswahrnehmung zu einem
Schwund der fiir die seelische Gesundheit notwendigen Religiositdt : Das Ver-
halten wurde nicht mehr auf eine aussermenschliche (ausserbewusste) Fiih-
rungsinstanz ausgerichtet. Der Mensch (das Ich) selber galt nunmehr als
normgebende Instanz, was zu einem Verlust der objektiven ethischen Nor-
men, zu einer Wert-Krise und zu einem ungeheuren Anwachsen der destruk-
tiven Tendenzen (des Bosen) fiihrte.

Unbehagen im Positivismus — Krise der Theologie

Seit einigen Jahren lésst sich das Phanomen beobachten, dass immer mehr
Kapazititen der Naturwissenschaft, insbesondere Physiker, sich wiederum
mit der religiosen Frage, mit Gott, mit menschlicher Verantwortlichkeit
und mit einer ausserbewussten Verankerung der ethischen Normen be-
fassen. Sie stellen die Forderung auf, jener Wirklichkeitsbereich, der durch
das positivistische Apperzeptionsschema ausgeschlossen wurde, sei wieder zu
beriicksichtigen. Dieses Bestreben ist zwar nicht neu. Das Unbehagen im



DIE «<ANDERE» WIRKLICHKEIT 401

Positivismus machte sich seit gut einem Jahrhundert auf den verschieden-
sten Gebieten des geistigen Lebens bemerkbar. Es wurde aber von den
Wissenschaftsglaubigen, das heisst von der breiten Schicht jener, welche
Wissenschaftlichkeit mit positivistisch-rationalistischer Haltung gleichsetzen,
erst dann ernstgenommen, als auch die mit dem grossten Prestige umklei-
deten Vertreter der positivistischen Wissenschaften, namlich die Physiker,
sich dazu bekannten.

Es lige nun nahe, die Sehnsucht nach der «anderen», vom Positivismus
nicht erfassten Seite der Wirklichkeit dadurch zu stillen, dass man wieder
auf die durch die Theologie formulierte Auffassung von der iibernatiirlich
geoffenbarten metaphysischen Welt zuriickgreift. Manche Naturwissen-
schaftler, die sich als «gldubige, christliche Naturwissenschaftler» be-
kennen, beschreiten denn auch diesen Weg. Bei niherem Zusehen miissen
sie aber feststellen, dass sich die Theologie heute selber in einer Grundlagen-
krise befindet. Das Fundament, auf dem die theologische Reflexion bisher
ruhte: der Begriff der iibernatiirlichen Offenbarung, ist durch die Bewusst-
seinsentwicklung fragwiirdig geworden. Unmittelbare Ursache der theologi-
schen Krise waren die Ergebnisse der historischen Forschung, und zwar
jener historischen Disziplinen, die sich im Laufe der Neuzeit innerhalb der
theologischen Fakultiten entfaltet hatten: der Kirchen- und Dogmen-
geschichte sowie der Textkritik, welche die Entstehungsweise der Bibel er-
hellte. Die Annahme, die Bibel sei durch direktes Sprechen Gottes (durch
ubernatiirliche Offenbarung) zustandegekommen, wird wohl heute nur noch
von naiven Gemiitern vertreten, und die traditionelle Christologie, welche
den historischen Jesus im eigentlichen Sinne des Wortes als Gott auffasste,
erscheint einer zunehmenden Zahl von Theologen fragwiirdig. Die theo-

logische Krise ist im Grunde genommen eine Krise des archaischen
Konkretismus.

Die Entdeckung des unbewussten Fiihrungs-Systems

Nun vollzog sich schon zu Beginn unseres Jahrhunderts, also noch bevor die
positivistische und die theologische Krise vom allgemeinen Bewusstsein
wahrgenommen wurden, in der Bewusstseins-Spitze ein weiterer Evolutions-
schritt: Es zeichnete sich eine Weltschau ab, welche zwar die durch den
Positivismus ausgeschlossene Seite der Wirklichkeit anerkennt, diese jedoch
nicht mehr nach dem archaisch-konkretistischen Schema apperzipiert. Die
weiterfithrende Entwicklung wurde dadurch eingeleitet, dass sich innerhalb
der biologischen Wissenschaften eine Richtung herausbildete, welche die
informationsverarbeitenden Fihigkeiten der Lebewesen untersuchte. Im Rah-



402 DIE «-ANDERE» WIRKLICHKEIT

men dieser sogenannten biologischen Innerlichkeitsforschung wurde der fiir
das neue Weltverstdndnis entscheidende Schritt durch die Pioniere der Tiefen-
psychologie (durch naturwissenschaftlich gebildete Arzte) vollzogen. Dies
geschah durch den Nachweis eines ausserbewussten informationsverarbeiten-
den Systems im Menschen, jenes Systems, das sie nichtprijudizierend «das
Unbewusste» nannten.

Indem Sigmund Freud nach den Regeln der wissenschaftlichen Empirie
~ nachwies, dass die Trdume als sinntrichtige Naturgebilde aufzufassen sind,
als Gebilde, die nicht durch die Titigkeit des Bewusstseins entstehen, die
diesem aber lebenswichtige Information vermitteln, leitete er eine erkenntnis-
theoretische Revolution ein, deren Bedeutung wohl erst heute in ihrem vollen
Umfang erkannt wird. Durch den Nachweis, dass das Bewusstsein beim
Traumen, das heisst bei einem nicht iiber die Sinnesorgane verlaufenden
Wahrnehmungsvorgang iiber ausserbewusste (objektive) Sachverhalte orien-
tiert wird, sprengte er die Vorverbindungen des weltanschaulichen Posi-
tivismus.

Von den Freudschen Entdeckungen ausgehend beobachtete dann C. G.
Jung, dass der nicht an die Sinnesorgane gebundene Informationsstrom,
der dem Ich ausser in Triumen auch in Phantasien, in Visionen und in
Evidenzerlebnissen zufliesst, Antworten gibt auf Fragen, die das bewusste
Ich sich stellte, dass er ferner dem Ich Entwicklungsmdglichkeiten auf-
zeigt, dass er ihm Einfalle und Impulse fiir Forschung und schépferische
Tétigkeit zutrdgt, dass er ihm aber auch Befehle erteilt und dass die
Ausfihrung der Befehle unter Umstinden gegen den Willen des Ich «von
innen her» erzwungen wird. Jung schloss aus diesen Beobachtungen, dass
sich im ausserbewussten (unbewussten) psychischen Bereich eine zu geistiger
Tatigkeit (=zur Aufnahme, Verarbeitung und Abgabe von Information)
befihigte Instanz befinde, welcher das Ich trotz seiner relativen Freiheit unter-
geordnet ist. Dadurch wurde auch das rationalistische Dogma von der Ab-
solutheit des bewussten Denkvermdégens gesprengt, womit gleichzeitig das
unipolare anthropozentrische Weltbild {iberwunden (in archaischer und posi-
tivistischer Sprache ist « Mensch» gleichbedeutend mit Bewusstsein) und
wiederum ein bipolares Selbstverstindnis, wobei die bewusste Personlich-
keit als abhingige Grosse gilt, erschlossen wurde.

Jungs Theorie einer ausserhalb des Bewusstseinsfeldes liegenden inner-
psychischen Fiithrungsinstanz, die er als das «Selbst» bezeichnete, wurde in
der Folge untermauert durch die Biologie. Diese wies nach, dass in allen
unbewussten Lebewesen, selbst im Einzeller, Information aufgenommen und
gemdiss den arttypischen Sollwerten verarbeitet wird und dass aufgrund dieser
unbewussten Informationsverarbeitung Wirkimpulse abgegeben werden, die
die Ganzheit des Individuums gewahrleisten. Die Evolutionsforschung wies



DIE «ANDERE» WIRKLICHKEIT 403

ferner nach, dass das Bewusstsein erst vor relativ kurzer Zeit aus diesem
uralten, unbewusst arbeitenden System als Tochter-System hervorging. Wir
scheuen uns nur deshalb, diese hochqualifizierte unbewusste Informations-
verarbeitung als geistige Tétigkeit zu bezeichnen (und in ihr den «Heiligen
Geist» der Theologie wiederzuerkennen), weil wir noch weitgehend im ratio-
nalistischen Begriffssystem befangen sind, welches geistige Tatigkeit der
bewussten Informationsverarbeitung gleichsetzt.

Durch den inneren, vom unbewussten Fithrungszentrum ausgehenden
Wahrnehmungsstrom wird dem Ich zwar zum Teil auch Information iiber
die Aussenwelt vermittelt, da ja das ausserbewusste Fithrungszentrum eben-
falls an die Sinnesorgane angeschlossen ist, und weil dieses oft Sachver-
halte registriert, welche vom Ich mit seinem gerichteten Interesse iibersehen
werden. Sind diese iibersehenen Aspekte fiir das bewusste Verhalten von
Bedeutung, wird das Ich oft in Triumen darauf aufmerksam gemacht. -
Zum iiberwiegenden Teil jedoch enthilt das innerlich Wahrgenommene In-
formation iiber innerpsychische und somit unanschauliche Sachverhalte, zum
Beispiel iiber Einwirkungen gefiihlsbetonter Komplexe auf das Ich, iiber Ten-
denzen zur Entfaltung und Wandlung der Persénlichkeit, iiber die Dynamik
zwischen dem ausserbewussten Fiihrungszentrum und dem Ich usw. — Weil
das Ich als Ausgangsmaterial fiir die Reflexion Vorstellungen, das heisst
Anschauliches benétigt, muss die unbewusste Fithrungsinstanz, wenn sie dem
Ich etwas an sich Unanschauliches mitteilen will, dieses veranschaulichen.
Die in Traum und Vision wahrgenommenen Landschaften, Tiere, Personen,
Geschehens- und Handlungsablaufe sind somit nicht als konkret existie-
rende dingliche Gebilde und als historisches Geschehen aufzufassen, wie
dies auf der frithen (archaischen) Entwicklungsstufe des Bewusstseins noch
der Fall war (archaischer Konkretismus), sondern als sprachlicher Ausdruck.

Die Sprache der unbewussten Fiihrungs-Instanz

Die Erschliessung der Sprache des Unbewussten (eine der grossen Leistungen
der Pioniere der Tiefenpsychologie) geschah in zwei Etappen. Sie ging
parallel mit der Entdeckung der beiden Bereiche des Unbewussten: des
sogenannten persdnlichen, im Verlaufe des individuellen Lebens durch Ver-
gessen und Verdrangen entstandenen, und des viel umfangreicheren art-
typischen, des eigentlichen ausserbewussten Fiihrungssystems, welches Jung
als das kollektive Unbewusste bezeichnete. — Weil Freud vorerst annahm,
das Unbewusste enthalte nur Vergessenes und Verdringtes, war er der Mei-
nung, die im Unbewussten befindlichen Inhalte miissten nur wieder herauf-
geholt werden, damit das Ich sie assimilieren kénne und damit die neuroti-



404 DIE «<ANDERE» WIRKLICHKEIT

schen Symptome verschwinden. Er entwickelte hierzu die Methode des freien
Assoziierens, eine Methode, die sich als in vielen Fallen wirksames thera-
peutisches Mittel erwies. — Es war wiederum Jung, dem es auffiel, dass
immer wieder Traum-Gestalten und -Motive vorkommen, zu denen der
Traumer keine Assoziationen aus seiner personlichen Lebensgeschichte bei-
bringen kann. Er vermutete, dass es sich dabei um Inhalte handle, die noch
nie im Bewusstsein waren, und deren Bedeutungsgehalt erschlossen werden
miisse, bevor sie dem Bewusstsein einverleibt werden kénnen.

Auf der Suche nach einem Weg, den Sinn der durch Assoziieren allein
nicht assimilierbaren Inhalte (die iibrigens haufig den Triumer ganz beson-
ders beeindrucken) zu verstehen, fiel ihm auf, dass die gleichen Bilder, Ge-
stalten und Handlungsmuster auch in Sagen, Legenden und Mérchen, in den
Stammesmythen der Naturvélker, im «Offenbarungsgut» der Hochreli-
gionen und auch in den christlichen Dogmen vorkommen. Er sah deshalb
in der vergleichenden Erforschung dieses Traditionsgutes, das er als gedusserte
innere Erfahrung auffasste, eine Moglichkeit, den Sinngehalt der durch Asso-
ziieren allein nicht erhellbaren Trauminhalte zu erschliessen. Diese Methode
erwies sich als sehr fruchtbar, insbesondere auch deshalb, weil die bildneri-
schen Darstellungen, die Kulte, Sitten und Gebriuche, die Riten und die
theologischen Reflexionen, die sich in den verschiedenen Kulturen um das
sogenannte mythische Uberlieferungsgut gebildet hatten, dessen Sinngehalt
in mancher Hinsicht schon interpretierten. Das Bestreben, den Sinn des
innerlich Wahrgenommenen zu verstehen, kann als der semantische Aspekt
der Linguistik des Unbewussten bezeichnet werden.

In der Folge dringte sich auch der syntaktische Gesichtspunkt auf: die
Frage, auf welche Weise das unbewusste Fithrungszentrum die unanschau-
lichen Sachverhalte veranschauliche. Dabei ergab sich, dass dieses Bild-
elemente verwendet, die dem Bewusstsein von der Sinneserfahrung her be-
kannt sind, und dass es aus diesen Elementen «phantastische» Gestal-
ten schafft, Gestalten, die in der Aussenwelt (in dem der Sinneswahr-
nehmung zuginglichen Bereich der Wirklichkeit) nicht wahrgenommen wer-
den kénnen. Als Beispiel dafiir moge die iiberlieferte Gestalt des Teufels
dienen, eine Gestalt, die, wie alle «metaphysischen» Gestalten, einst inner-
lich wahrgenommen wurde. Der unanschauliche Sachverhalt, der im christ-
lichen Bereich durch den Teufel veranschaulicht wird, kann wohl begrifflich
umschrieben werden als desintegrierende Tendenz innerhalb des gesamt-
psychischen Kriftespiels, als Tendenz, die der Ganzwerdung, das heisst dem
Gleichschritt des Ich mit den Intentionen der Fiihrungsinstanz, entgegen-
wirkt. — Wenn wir die Darstellungen des Teufels in der bildenden Kunst
miteinander vergleichen, erkennen wir folgendes typisches Kompositions-
muster: Méannlicher Koérper von dunkler Farbe mit Bocks- oder Vogel-



DIE «<-ANDERE» WIRKLICHKEIT 405

fiissen, Hérnern, Kuhschwanz und Fledermausfliigeln, in der Hand oft eine
Gabel tragend. Alle Elemente, aus denen die Teufelsgestalt zusammen-
gefiigt ist, sind uns von der dusseren Erfahrung her bekannt, und doch
konnen wir die Gestalt als Ganzes mit den Sinnen nirgends wahrnehmen.
In anderen Kulturen wurden die destruktiven Tendenzen, die in der Psyche
wirksam sind, durch andersartige Figuren veranschaulicht. Weil wir die Ge-
staltungen des Unbewussten als sprachliche Formulierungen auffassen, kon-
nen wir diese unterschiedlichen Veranschaulichungen des gleichen Sachver-
halts als Synonyme verstehen.

Die Einsicht, dass auch die verschiedenartigen Gottesvorstellungen von
der ausserbewussten bildschépferischen Instanz nach dem gleichen Bildungs-
gesetz geschaffen wurden, somit als synonyme Veranschaulichungen von
etwas seiner Natur nach Unanschaulichem (das wir begrifflich als «Gott»
bezeichnen) zu verstehen sind, relativiert den bisherigen Absolutheits-
anspruch der Theologie, eroffnet aber anderseits die Mdglichkeit einer
echten (sachlichen) Toleranz gegeniiber anderen Religionen.

Mittelalter — Neuzeit: Mutation der Bewusstseinsstruktur

Es vollzog sich somit zwischen dem Mittelalter und heute eine Mutation
der Bewusstseinsstruktur: der Wandel von der archaisch-konkretistischen
zur symbolischen Apperzeptionsweise des innerlich Wahrgenommenen.
Wenn wir den Zustand des frithen Bewusstseins betrachten, sehen wir,
dass durch diese Mutation eine hohere Bewusstheit erreicht wurde. Un-
bewusste Lebewesen sind, wie J. v. Uexkiill nachwies, durch ihre angebo-
renen Erkenntnis- und Verhaltensmuster fest in ihre arttypische Umwelt
eingehidngt und bilden mit dieser zusammen gleichsam ein kybernetisches
System. Durch die Entstehung des Bewusstseins (die eigentliche Mensch-
werdung) wurde erstmals im Verlauf der biologischen Evolution ein Lebe-
wesen fihig, sich bis zu einem gewissen Grade aus diesem festen Eingefiigt-
sein in seine Umwelt herauszulésen, indem es feststellen kann: «Dies bin
ich und jenes ist etwas anderes.» In der Zunahme dieses Unterschei-
dungsvermdégens zwischen Ich und Nicht-Ich besteht die Hoherentwicklung
des Bewusstseins.

Weil nun das Ich durch die beiden unter sich verschiedenen Wahr-
nehmungsstréme iiber die ausserbewusste Wirklichkeit informiert wird, voll-
zog sich die Zunahme der Unterscheidungsfahigkeit gleichsam auf zwei
Fronten: gegeniiber dem durch die Sinne und gegeniiber dem durch den
inneren Informationsstrom Wahrgenommenen. Wihrend der ersten Evolu-
tionsphase des Bewusstseins, die man gesamthaft als die archaische bezeich-



406 DIE «<ANDERE» WIRKLICHKEIT

nen kann, erlebte der Mensch das, was wir heute als innerlich Wahr-
genommenes bezeichnen so, als befiinde es sich in der Aussenwelt. Wahrend
der ganzen Dauer der archaischen Phase bestand die Hoherentwicklung
darin, dass man mit zunehmender Deutlichkeit zwischen zwei ausserhalb des
Menschen befindlichen Bereichen unterschied: einem sichtbaren und einem
unsichtbaren. Im Mittelalter bezeichnete man die beiden dusseren Bereiche
als natiirlichen und iibernatiirlichen, irdischen und iiberirdischen, diesseitigen
und jenseitigen, physischen und metaphysischen. Aus dieser Zweiteilung der
dusseren Wirklichkeit ging auch die bis anhin iibliche dualistische Auf-
fassung von Materie und Geist hervor, eine Auffassung, die im Zuge der
Bewusstseinsmutation durch eine komplementdre Betrachtungsweise ab-
geldst wird.

Positivismus als Ubergangsstadium und die «andere» Wirklichkeit

Im Lichte der abendlandischen Bewusstseinsmutation erscheint die positivi-
stische Phase als notwendiges Ubergangsstadium, bei dem durch die Erfor-
schung von Natur und Geschichte gleichsam ein archimedischer Punkt ge-
schaffen wurde, von dem aus die metaphysische Wirklichkeit «herein-
geklappt» werden konnte. Dabei spielte die Entmythologisierung von Natur
und Geschichte eine bedeutsame Rolle. Weil damals nur das als objektiv
giiltig anerkannt wurde, was mit Hilfe der Sinne wahrnehmbar ist, wurde
Hand in Hand mit der Erforschung der Aussenwelt das archaische Ge-
webe von sinnlich Wahrnehmbarem und nach aussen projizierter Innerlich-
keit entflochten. Zwar wurde wahrend der positivistischen Zeit das Mythische
als «Phantasterei», das heisst als Erfindung des Menschengeistes (des Be-
wusstseins) ohne objektive Grundlage bezeichnet, aber man sammelte und
katalogisierte es mit grossem Fleiss. Als dann durch die Entdeckung des
inneren Wahrnehmungsstromes und der bildschépferischen Fahigkeit der
ausserbewussten Fiihrungsinstanz das Mythische rehabilitiert wurde und
man darin sinntrichtige bildhafte Aussagen iiber einen unanschaulichen
ausserbewussten Wirklichkeitsaspekt zu erkennen vermochte, besass man
dank der Sammlertitigkeit der positivistischen Wissenschaften ein reich-
haltiges Material fiir die vergleichende Linguistik des Unbewussten.
Gerade in dem Moment, da die Sehnsucht nach der «anderen», fiir die
seelische Gesundheit so wichtigen Seite der Wirklichkeit sich allenthalben
bemerkbar machte, fand man nicht nur einen neuen Zugang zum mythi-
schen Schrifttum, man fand auch wiederum Zugang zum unmittelbaren inneren
Erleben. Das innere Erleben kann vom Ich nicht aktiv herbeigeholt werden
wie die sinnlich wahrnehmbaren Daten. Weil die unbewusste Fiihrungs-



DIE «-ANDERE» WIRKLICHKEIT 407

instanz dem Ich sich mitteilt («offenbart»), wann und wie es ihr beliebt,
setzt die Hinwendung zur inneren Wahrnehmung eine abwartende geistige
Empfingnisbereitschaft voraus, die dem auf Aktivitit eingestellten west-
lichen Menschen weitgehend verlorengegangen ist. Die Erziehung zum
Empfang der inneren Wahrnehmung war zu allen Zeiten das Ziel der Medi-
tations- und Kontemplationsschulen, sowohl der Gstlichen, wie zum Bei-
spiel des Yoga, des Zen und des Taoismus, wie auch der christlichen,
vorwiegend in den kirchlichen Orden gepflegten Spiritualitit, deren bekann-
teste Vertreter die Mystiker sind. Als eine Erziehungsmethode zum inneren
Erleben, die auf den erkenntnistheoretischen Voraussetzungen der heutigen
Zeit beruht, kann die psychoanalytische, namentlich in der von C. G. Jung
modifizierten Form, aufgefasst werden.

Zwischen existentiellem und ontologischem Standpunkt

Das Offensein fiir die innere Erfahrung erfordert eine Einstellung, die dem
Westen weitgehend abhanden gekommen ist und die man als existen-
tielle bezeichnen konnte. Der archaische Mensch war noch existentiell ein-
gestellt. Thm ging es nicht in erster Linie darum, Wissen zu gewinnen, er
. war vor allem darauf bedacht, sich «richtig» zu verhalten, das heisst sich
so zu verhalten, dass er sich nicht den Zorn der wirkungsméachtigen unsicht-
baren Wesen zuzog. Mit den Vorsokratikern begann sich die Einstellung,
wenigstens bei den Gelehrten, in Richtung auf die ontologische hin zu ver-
schieben: Man fragte nun vermehrt nach dem So-Sein der Welt. Die vom
griechischen Geist stark beeinflussten Kirchenviter und noch viel mehr die
mittelalterlichen Theologen interessierten sich fiir das So-Sein der meta-
physischen Welt, eine Einstellung, die noch den jiidischen Gottesgelehrten
und auch den Autoren des Neuen Testaments vollig fremd gewesen war.
Trotz dieser ontologischen Haltung der Theologie wurde aber immer noch
die existentielle gepflegt in Form des «frommen», auf die «von Gott ge-
gebenen» Normen ausgerichteten Lebens. Auch alle grossen, schopferischen
Theologen bemiihten sich neben ihrer Gelehrsamkeit um ein «gottgefal-
liges» Leben, und ihre wissenschaftliche Arbeit wurde noch zu einem
grossen Teil vom inneren Erleben befruchtet.

Als sich dann der Wissensdrang auf die sichtbare Welt verlagerte, wurde
vom Wissenschaftler mit Recht bei seiner Arbeit eine «objektive» Haltung
gefordert, eine Einstellung, bei der die eigene Person aus der zu unter-
suchenden Sache herauszuhalten war. Zudem wurde durch das positivi-
stisch-rationalistische Apperzeptionsschema der existentielle Standpunkt sei-
ner Grundlage beraubt: Wenn nidmlich der Mensch (das Ich) das Mass



408 DIE «<-ANDERE» WIRKLICHKEIT

aller Dinge war, somit auch die Normen fiir sein Handeln setzte,
wurde die Ausrichtung des Verhaltens auf eine ausserbewusste Fiithrungs-
instanz wie gesagt hinfallig.

Heute scheint die Entwicklung dahin zu tendieren, dass nebern dem onto-
logischen Gesichtspunkt wiederum der existentielle beriicksichtigt werde. Wo
es um Wissenschaft und Technik geht, ist nach wie vor die ontologische
Haltung die richtige. In allen Belangen des Menschlichen hingegen, wozu
‘auch die Anwendung von Wissenschaft und Technik gehért, sollte die
existentielle Einstellung in den Vordergrund treten.

Den Rahmen fiir das «richtige» menschliche Verhalten sehen wir heute
gegeben in den angeborenen arttypischen Verhaltensmustern, welche als «Soll-
werte» in der ausserbewussten informationsverarbeitenden Instanz «gespei-
chert» sind. Von dort her flossen dem Bewusstsein zu allen Zeiten die
ethischen Normen und Werte zu. Nun weisen aber die arttypischen
Muster des Menschen ebenso wie die Innerlichkeit der iibrigen an der
Spitze der Evolution stehenden Lebewesen eine betriachtliche Variations-
breite auf. Darauf beruht die Tatsache, dass die verschiedenen Moral-
systeme trotz ihrer allgemeinmenschlichen Grundziige unter sich verschieden
sind, und ebenso die Tatsache, dass kein Moralsystem das individuelle Ver-
halten hic et nunc bis in alle Einzelheiten zu regeln vermag. Welches Ver-
halten innerhalb der allgemein anerkannten Norm fiir einen einzelnen Men-
schen in einer bestimmten Situation im gegebenen Moment das richtige ist,
kann dieser nur erfahren, wenn er auf seine innere Stimme hort. Eine zeit-
gemisse Moglichkeit erschlossen zu haben, auf die innere Stimme als weg-
weisende Instanz fiir das individuelle Verhalten zu héren (=eine religitse
Haltung einzunehmen), darin liegt der grosse Wert der Wiederentdeckung
der «anderen Seite» der Wirklichkeit.



	Die vergessene Seite der Wirklichkeit : Gedanken zur Überwindung der positivistisch-rationalistischen Weltschau

