
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 53 (1973-1974)

Heft: 6

Artikel: Gesellschaft, Alter, Tod : die Bewältigung des Alterns und Sterbens in
der modernen Industriegesellschaft

Autor: Condrau, Gion

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162862

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162862
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


388 FRIEDENSSICHERUNG

Nicht «entweder-oder», sondern «sowohl-als auch»

Eine differenzierte Betrachtung möglicher Alternativen zur Armee als Instrument

der Friedenssicherung lässt zwei Dinge klar werden: 1. Eine
überzeugende Alternative, die man der Armee klipp und klar mit einem
«Entweder-oder» gegenüberstellen könnte, gibt es nicht. 2. Ebenso unreaUstisch
wäre es aber, die hier betrachteten mögUchen Alternativen deswegen gänzlich

abzulehnen. Nicht «entweder-oder» heisst die Devise, sondern «sowohl-
als auch».

Die verschiedenen Instrumente (mit Ausnahme der einseitigen Abrüstung)
stehen nicht in Gegensatz zueinander, sondern ergänzen sich. Konkret:
die Dissuasionswirkung der Armee ist zu vervollständigen durch die Wirkung
sozialer Verteidigung, und allfälUgen Bedrohungen der Schweiz beugen wir
schon jetzt vor durch unser Interesse und unseren Einsatz für die
internationale Organisation für Vermittlung, Gute Dienste und für
Friedensforschung. Wer vorsichtig denkt, weiss, dass kein Instrument ohne die
andern einen Sinn hat, auch die Armee nicht.

Gion Condrau

Gesellschaft - Alter - Tod

Die Bewältigung des Alterns und Sterbens in der modernen Industriegesellschaft

Es ist beinahe unanständig, zumindest unzeitgemäss, Probleme des Alterns
und des Sterbens in einer Gesellschaft öffentlich zu erörtern, die so
ausschliesslich auf Leistung und Konsum, auf Jugend und Zukunftsgläubigkeit
ausgerichtet ist wie die unsrige. Man kann sich des Eindrucks nicht ganz
erwehren, dass der moderne Industriemensch den Alternden und den
Sterbenden als ein nicht wegzudenkendes, aber ebenso unnützes Glied unserer
Gesellschaft betrachtet. Daran ändert auch die Tatsache nichts, dass die
Altersvor- und -fürsorge zu einem Programm geworden ist, das sich samt-



ALTER 389

liehe politischen Parteien auf ihre Wahlfahnen geschrieben haben, und dass

der Tod seines erschreckenden Gehaltes beraubt, in die sterile Sachlichkeit
der Sterbekliniken verbannt wird. Alte und Sterbende sind zu Objekten
eines schuldbeladenen Mitleids geworden. Sie werden kaum anders gesehen
und behandelt als Invalide, denen man helfen muss, die aber nicht als
vollwertige Mitmenschen betrachtet werden. Der Hilfe an Alternde und
Sterbende haftet ein humanitärer Zug an, und es dürfte nur eine Frage der Zeit
sein, bis auch dafür spezielle Ligen mit entsprechender Geldsammlungstätigkeit

gegründet werden. Inzwischen hat sich jedoch die Wissenschaft der
Altersprobleme angenommen. Eine bereits unübersehbar gewordene Literatur

zeugt vom Bemühen, das Leben unserer älteren Mitmenschen lebenswerter

zu gestalten. Dass dies dringend notwendig ist, zeigt die
Bevölkerungsexplosion mit der unverhältnismässig grossen Zunahme des älteren
Bevölkerungsanteils.

Die psychosoziale Situation des alternden Menschen

Unsere Zeitepoche ist unter anderem durch eine auffallende Änderung der
altersmässigen Bevölkerungsstruktur gekennzeichnet. Während noch zu
Beginn unseres Jahrhunderts die Kinder bis zu fünf Jahren den grössten zahlen-
mässigen Anteil an der Bevölkerung ausmachten, wurde von 1930 an eine
bedeutende Zunahme der älteren Jahrgänge festgestellt. In Europa und
Nordamerika gibt es heute absolut und relativ mehr alte Menschen, als dies

je in der Geschichte der Menschheit der Fall gewesen ist. Die Gründe
für diese Entwicklung dürften im Geburtenrückgang, in der allgemeinen
Hebung des Lebensstandards, in der Dezimierung der mittleren Jahrgänge
durch den Zweiten Weltkrieg und schliesslich in den Fortschritten der
Medizin, welche die Lebenserwartung des Menschen gegenüber seinen
Vorfahren verdoppelt hat, zu suchen sein. Diese altersmässige Bevölkerungsverschiebung

ihrerseits stellt die Heilkunde vor neue Probleme. Die Geriatrie
hat an Bedeutung gewonnen, die medizinische Betreuung und Pflege alternder

und alter Menschen beansprucht einen Grossteil der Arbeit der
praktischen Ärzte. Auch die Krankenhäuser sind davon betroffen. Dass damit
eine Zunahme medizinpsychologischer Probleme einhergeht, liegt auf der
Hand. Das Alter ist unter anderem gekennzeichnet durch die Einschränkung

körperUcher, gelegentUch auch geistiger Leistungsfähigkeit, durch die
sukzessive Reduktion beruflicher Tätigkeit, vor allem jedoch emotionell
durch die zunehmende äussere und innere Vereinsamung. Nicht selten sind
die Ärzte noch die einzigen Menschen, die dem Alternden leiblich und
seelisch wirklich nahestehen. Alterserscheinungen sind vielfältig, deshalb ist
auch das Krankengut nicht so leicht systematisch erfassbar wie etwa in der



390 ALTER

Kindheit und Jugendzeit. Gleichaltrige Betagte bieten einen «überraschend
bunten Anblick»; es gibt keine Merkmale und keine physiologischen oder
psychologischen Tests, die es uns ermöghchen, das chronologische Alter in
körperücher oder geistiger Hinsicht zu bestimmen. Vischer weist auf einige
Grundtatsachen der Alterspathologie hin, wonach festzuhalten ist, dass das
Befinden der Patienten nicht immer dem Befund entspricht, das Auftreten
von Altersvorgängen und Alterskrankheiten individueU verschieden ist,
krankhafte Vorgänge gleichzeitig an verschiedenen Organen auftreten und
der Allgemeinzustand stärker in Mitleidenschaft gezogen wird.

Wer sich mit den Problemen des Alters befasst, darf nicht bei der
Abklärung biologischer Vorgänge stehenbleiben. Immer mehr konzentriert sich
das Interesse der Gerontologen auf psychische und soziale Phänomene.
Intimsphäre und Lebensgefühl sind im Alter in weit höherem Masse als beim
Jugendlichen und voll leistungsfähigen Erwachsenen durch Verluste,
Verzichte, Versagungen geprägt. Die subjektiven Klagen alter Menschen in bezug
auf ihren sozialen Status gipfeln meistens in der Klage über
gesellschaftliche Isolation, die verringerte Leistungsfähigkeit und die wirtschaftliche

Notlage. In unserer GeseUschaft ist die Stellung des alternden
Menschen sowohl durch die Individualisierung wie durch die Kollektivierung
gekennzeichnet. In früheren Epochen war die Stellung der Alten eindeutiger
definiert, sozialhierarchisch gesichert und festgelegt; die heutige Lockerung
bringt ein grösseres Mass an Freiheit, aber auch an Unsicherheit und
Ambivalenz mit sich. Ein Zeichen des Alterns ist die zunehmende Verwundbarkeit,

deren Grund nicht allein in der physiologischen Abnützung gesucht
werden darf, sondern auch in der Tatsache, dass in Grenzsituationen
schwerer Krankheit oder schwerer Belastung die Leistungsfähigkeit des Körpers

überfordert wird. Eine solche Grenzsituation kann schon die Trennung
von einem Aufgabenkreis und den damit verbundenen menschlichen
Beziehungen darstellen, wenn dieser Lebensbereich eine vorherrschende oder

gar ausschlaggebende Rolle als Lebensinhalt spielte.
Das Altern ist also gekennzeichnet durch ein Nachlassen von Vitalität,

Kraft und Beweglichkeit. Die «Zeitstruktur der Lebensgeschichte» hat sich,
wie Hafner ausführt, verändert. «Das Ende des Lebens ist näher gerückt,
die Zukunft, die noch Raum für Pläne und Unternehmungen bietet, ist
knapp geworden. So gewinnt die Vergangenheit, das Geschaffene, das
Erworbene und das Gewesene, ein weitaus grösseres Gewicht als die
Hoffnung, in Zukunft noch Zusätzliches schaffen oder Verlorenes ersetzen zu
können. Das Bewahren - sei es Besitz oder Prestige - und die Besonnenheit,

ja Skepsis gegenüber allem Neuen ist deshalb ein Grundzug des alternden

Menschen.»
Das Involutionsalter wird als das Alter der Verluste bezeichnet. Die mit-



ALTER 391

menschlichen Beziehungen verlieren sich durch den Hinschied von
Ehepartner, Angehörigen, Berufskollegen und Freunden; materielle Einkünfte,
Macht und Ansehen, berufliche Leistung, körperliche Fitness, sexuelle
Potenz gehen zurück. Resignation und Ängstlichkeit treten an ihre Stelle,
wobei sich, wie Kielholz in diesem Zusammenhang schreibt, zu den
Verlusten Gewissenskonflikte wegen Unterlassungen und Versäumnissen
Mitmenschen gegenüber gesellen. Es ist das «Zeitalter der Bilanz». Gelang
dem Menschen im mittleren Lebensabschnitt die Weltbewältigung im äus-
serlichen Tun und Handeln, so erfährt er im Alter eine Welt, «in der ein
Ausweichen in Abhängigkeit, Anpassung, berufliche Leistung und Expansion

immer schwieriger wird. Er kann sein Leben nicht mehr ausschliesslich

über die äusseren Umstände gestalten, sondern hat es zu verinnerlichen.

Das aber gelingt ihm nicht. » Was der alternde Mensch am meisten
fürchtet, ist die äussere Ruhe, die ihn zu sich selbst kommen liesse, die
Auseinandersetzung mit dem eigenen Selbstsein, mit dem Tode.

Das Alter als Todesnähe

Die Todesnähe ist es denn auch, welche dem Alter seine besondere
Prägung gibt. Beim Kind und Jugendlichen entstehen aus der diesem Alter
besonderen Gestimmtheit des Umsorgtwerdens, der Unsicherheit, der Angst
und des Liebesbedürfnisses andere Krankheitsformen als beim Erwachsenen,
der stimmungsmässig durch sein Streben im Kampf um die Existenz, durch
die Auseinandersetzung in Ehe, Familie, Beruf und sozialer Stellung
ausgezeichnet ist. Der alternde Mensch hingegen strebt dem Tod entgegen.
Nicht mehr kindliche Angst und Unsicherheit stehen im Vordergrund seiner
stimmungsmässigen Weltbewältigung, nicht die Probleme um Liebe und
Beruf, nicht die soziale Stellung, sondern recht eigentlich die Auseinandersetzung

mit dem Sinn des Lebens und Sterbens. Die Stellungnahme zu dieser
Sinnfrage entscheidet oft über das Schicksal des alternden Menschen. Die
Ansicht, wonach das Todesproblem im Alter in der Regel «mit milder
Überlegenheit und Resignation gemeistert werde», wird von vielen Psychologen

in Frage gestellt, da manche unverständliche Verhaltensweise der Alten
mit der Angst vor dem Tod zusammenhängen dürfte. Verschiedene Autoren
steUen fest, dass neurotische Menschen häufiger als andere den Tod fürchten

und dass sich Verdrängung, Verschiebung, Negation auf die Angst vor
dem Sterben beziehen. Schilder brachte in einer psychoanalytischen Arbeit
die Angst vor der Veränderung des Körpers, vor der Zerstückelung und
vor dem Tod in Zusammenhang mit Depressionen, paranoider Wahnentwicklung

und hypochondrischen Klagen. Je unreifer der Mensch sein
Leben bis ins Alter hinein gerettet hat, desto mehr wird er auch ange-



392 ALTER

sichts der sich nähernden Todeswahrscheinüchkeit versuchen, die Flucht zu
ergreifen. Je nachdem, wie ihm diese Flucht geUngt, wird sich auch seine

Krankheit mehr im «psychischen» oder mehr im «organischen» Existenzbereich

austragen.
Die psychosomatischen Krankheiten des alternden Menschen zeichnen

sich denn auch nicht nur wegen der zeithehen Todesnähe des Patienten,
sondern auch durch ihre besondere Lebensgefährdung aus. Im Grunde
finden wir bei Alten - abgesehen von Abbauprozessen - keine anderen
Krankheiten vor als bei Menschen mittleren Lebensalters; hingegen sind
gewisse Krankheiten häufiger und prognostisch ungünstiger.

Es dürfte kaum eine Menschheitsepoche gegeben haben, in welcher der
Mensch derart unmittelbar mit der Möghchkeit seiner irdischen Vergänglichkeit

konfrontiert wurde und andererseits das Sterben-Müssen derart vehement

zu verleugnen versuchte wie gerade unsere Zeit. Die mittelalterliche,
Notker dem Stammler zugeschriebene und später von Luther übernommene

Antiphon « Media vita in morte sumus - mitten wir im Leben sind von
dem Tod umfangen» wird uns heute in vollem Ausmasse täglich vor Augen
geführt. Die leibhaftige Bedrohung der Menschheit, ja deren mögliche
vollständige Vernichtung durch Kriege (atomare Bedrohung), biologische
Umwelteinflüsse (zunehmender Sauerstoffmangel), Technik (Verkehrsunfälle,
Flugzeugkatastrophen), Gewalt- und Terrorakte ist, um nur eine Auswahl
aus dem makabren Katalog zu treffen, fast total.

Sosehr wir uns jedoch daran gewöhnt haben, mit solcher Bedrohung
und im Angesicht des Schreckens zu leben, sind wir doch nicht bereit,
uns als Individuen mit der Tatsache abzufinden, dass wir selbst schicksals-
mässig dem Tode verfallen sind, ja dass wir zum Tode hin leben. Sosehr
wir uns der Endlichkeit unseres Daseins bewusst sind, sosehr versuchen
wir auch, uns diesem Bewusstsein zu entziehen. Die einen dadurch, dass sie

in der Geschäftigkeit des Lebens aufgehen und dieses süchtig in
immerwährender Gier nach Leistung und Genuss ausfüllen, so das Wissen um die
Sterblichkeit verdrängend; die anderen, für die das «Leben erst nach dem
Tode beginnt», dadurch, dass sie sich allzu oft in eine lebensunwirkUche
Haltung, die ebenfalls der Angstbewältigung dient, flüchten. Sie verleugnen
den Tod in anderer Weise als die ersteren. Beiden Verhaltensweisen liegt eine
bestimmte Vorstellung vom Tod zugrunde. Im ersten Fall wird der Tod als
das unwiderrufliche Ende, die totale Destruktion, das hereinbrechende
Nichts betrachtet, das völlig sinnlos ist - und dementsprechend auch das
Leben sinnlos erscheinen lässt. Im zweiten Fall verliert das Leben ebenfalls

seine Sinn- und Werthaftigkeit, gilt es doch lediglich als Vorbereitung
auf ein Leben nach dem Tode. Der Mensch befindet sich gleichsam im
Vorraum des eigentlichen Lebens.



ALTER 393

Das Verhältnis der Medizin zum Tode

So würde man meinen, das Verhältnis zum Tode sei ein höchstpersönliches,

der weltanschaulichen und philosophischen Geisteshaltung des
einzelnen überlassen. Höchstens die Theologen und die Philosophen hätten
demnach die Berechtigung, über den Tod nachzudenken. Die Ärzte aber, sie,
die von der menschlichen GeseUschaft als eigentliche Kampftruppe gegen
den Tod eingesetzt sind, sollten darüber nicht nachdenken? Kann es ihnen
gleichgültig sein, welches das Wesen dessen ist, gegen das sie anzutreten
haben? Steht es bei ihnen gar so wie überhaupt in ihrer Wissenschaft: dass
sie nämlich Naturwissenschaftler sind, aber die philosophischen Voraussetzungen

und Grundlagen ihrer Wissenschaft weder zu kennen brauchen
noch gar in Frage stellen dürfen? Dadurch allerdings ist der Arzt zu
einem Handwerker geworden, der in Selbstbescheidung oder aus Ignoranz
wohl in der Lage ist, sein erlerntes Handwerk auszuüben, ohne die
Grundlage seiner Tätigkeit kennen zu müssen. So wie Handwerker eben ein
Haus bauen oder reparieren können, ohne die Gesetze der Physik zu kennen.

Krankheit hat in so verstandener Medizin den Stellenwert eines
reparaturbedürftigen Defektes, eines Versagens der Lebensmaschinerie. Der Tod
jedoch, das muss mit aller Deutlichkeit gesagt werden, hat in dieser Medizin
keinen Platz. Er verweist höchstens auf das Versagen der ärztlichen Kunst
und ist im Grund eine Beleidigung für den Arzt.

Gewiss, diese Medizin hat ihre Berechtigung. Sowenig man für die
praktische Realisierung eines Bauwerkes Physiker als Handlanger, Maurer,
Schreiner, Elektriker und Installateure ansteUen wird, sowenig wäre dem
kranken Menschen mit Philosophen gedient. Die genannte Selbstbescheidung
der letzteren ist deshalb sinnvoll. Die Erhaltung eines gesunden Lebens ist
vornehmlichste Aufgabe des Arztes, sosehr sogar, dass sie als ethisches

Prinzip jegliches ärztliches Handeln bestimmt. Ein Arzt, der sich dieser
Verpflichtung entzieht, hat aufgehört, Arzt zu sein. Und als solcher ist der Arzt
Naturwissenschaftler. Philosophie und Weltanschauung am Krankenbett
mögen im Zeitalter der Medizinmänner, Schamanen und Gesundbeter
gefragt sein. Heute, in unserer rationalen Zeitepoche, hat der Arzt die ganz
klare Aufgabe, den Menschen gesund und am Leben zu erhalten.

Allerdings ist diese Aufgabe in doppelter Hinsicht nicht so leicht zu
erfüllen. Einmal, solange nicht geklärt ist, was Gesundheit eigentlich bedeutet,
und dann, solange wir im Grunde so wenig darüber wissen, was die
Erhaltung des Lebens, ja was Leben überhaupt ist. Also doch Philosophie?

In zwei Bereichen der Medizin, so scheint mir, genügt die eben
skizzierte Aufgabe der Ärzte nicht. Einmal im Bereich der sogenannten
psychosomatischen Medizin, zum andern in der Begegnung des Arztes mit dem



394 ALTER

unheilbar zum zeitlich absehbaren Tod verurteilten Kranken. Die
psychosomatische Krankheit, auf die hier nicht näher eingegangen werden soll,
sprengt bereits den Rahmen der naturwissenschaftlichen Medizin. Sie
konfrontiert Arzt und Patient mit Fragen, die «handwerklich» nicht zu lösen
sind, obwohl dies heute immer noch hartnäckig versucht wird. In noch
stärkerem Masse jedoch wird der Arzt mit der Problematik der menschlichen

Erweiterung bei der Behandlung unheilbarer Erkrankungen und
sterbender Patienten konfrontiert. Die Kranken selbst nämüch zwingen uns
als Ärzte, Stellung zu nehmen, sei es durch ausgesprochene oder stumm an
uns herangetragene Fragen. Davon wird jeder Arzt betroffen, völlig
unabhängig davon, ob er es wahrhaben will oder nicht. Und wenn man die
seelische Bedrängnis, ja den völligen Zusammenbruch junger Ärzte, die mit
sterbenden Patienten zu tun hatten, miterlebt hat, kann man ermessen,
welche Abgründe menschlichen Seins angesichts des Todes seiner Patienten
sich dem Arzt auftun - der auf diese Aufgabe während seines
Medizinstudiums nicht vorbereitet werden konnte, da es den Tod in der
naturwissenschaftlichen Medizin nicht gibt - höchstens den Leichnam als
anatomisches Präparat!

Vom Sinn menschlichen Daseins

Menschliches Dasein ist nicht aus dem Vorhandensein einer messbaren
und wägbaren Materie verstehbar, der zusätzlich ein immaterieller Geist
aufgepfropft ist. Diese dualistische Weltauffassung hat sich längst als
unhaltbar erwiesen. Was wir gemeinhin als das «Leben» bezeichnen und was
der Mensch mit anderen Lebewesen teilt, beispielsweise mit Tieren und
Pflanzen, ist nicht das Wesentliche am Menschen. So lassen uns auch die
naturwissenschaftlichen Kenntnisse über den Menschen im Stich, wenn wir
etwas über die Menschhchkeit menschlicher Existenz aussagen woUen.

Hingegen erfahren wir uns täglich in einer ganz anderen Weise als Ek-sistie-
rende, nämUch als offenständig Hinausstehende in eine Welt, die uns mit
all ihren Bedeutsamkeiten aufgeht, die uns anspricht und uns zuspricht,
und auf deren Anruf wir antworten können, zu dem wir uns immer in
dieser oder jener Weise verhalten. Wir existieren, mit anderen Worten, als

ein Vernehmen-Können und Ansprechbarsein für die Bedeutsamkeiten von
allem uns Begegnenden. Als solche ek-sistierende Lebewesen sind wir in
einer gemeinsamen Welt, die ursprünglich bereits Mit-Welt ist und
demzufolge auch das Begegnen-Können mit und Sich-Verhalten zu den
Mitmenschen und Dingen ermögUcht. Wir halten uns ja nicht nur im
wahrnehmenden Bezug zum Begegnenden auf, sondern auch im antwortenden
Verhalten. «Indem wir uns solcherweise, wenn immer wir uns als Exi-



ALTER 395

stierende ansehen, als jene Wesen entdecken, die stets in diesem oder jenem
Sich-Verhalten-Können zu dem uns Begegnenden aufgehen, ist auch schon
deutlich geworden, dass wir gerade nicht als leblose Körper in der Welt
vorhanden sind. Der Mensch besteht nicht als ein an einer bestimmten
Raumstelle vorhandenes, an und für sich bestehendes Ding mit sichtbaren
Eigenschaften. Vielmehr existiert er als ein je einzigartiges Gesamt von
Verhaltensmöglichkeiten, die er, je nachdem wie er vom Begegnenden her
angesprochen wird, zum Vollzug bringt», schrieb Medard Boss in einem
Aufsatz über «Arzt und Tod».

Gerade diese Vollzugsmöglichkeiten sind aber in der Krankheit
eingeschränkt. Jedes Kranksein ist demnach, unabhängig davon, ob es «organischer»,

«psychischer» oder «psychosomatischer» Natur ist, immer mehr als

nur ein Organdefekt oder eine Funktionseinbusse. Krankheit als Mangel an
Gesundheit meint zunächst nichts anderes als eine Beeinträchtigung der
Existenz im freien Vollzug der dem Menschen wesensmässig zugehörigen
Grundzüge. Häufig ist nun diese Freiheitsbeschränkung nicht einfach die
Folge der Erkrankung, sondern bereits ein Ereignis, welches die Krankheit

mitmotiviert. Dies ist in augenscheinlichem Mass auch bei den zum
Tode führenden Alterskrankheiten der Fall.

Diese Tatsache ist immer in Betracht zu ziehen, wenn der Arzt einem
Kranken gegenübertritt. Er hat es nicht nur mit einer Krankheit, mit
einem Schicksalsschlag zu tun, sondern mit einem Patienten, dessen ganze
Lebensgeschichte und Existenzweise mitbetroffen ist und dessen Kranksein
möglicherweise auch bereits von dieser Lebensgeschichte und dieser Existenzweise

mitgeformt wurde.
Vor allem werden die Hoffnungen, Erwartungen und Ängste, welche der

Patient an seine Krankheit knüpft, ganz wesentUch von der bereits
vorliegenden Persönlichkeitsstruktur her mitbestimmt. So kann es für die
Behandlung eines unheilbar Kranken erst recht nicht gleichgültig sein,
welches «Weltverhältnis» in seinem Kranksein zum Ausdruck kommt und
welche Weltbezüge sein Leben vor der Krankheit charakterisiert haben.
Dass im übrigen der Verlauf jeder Krankheit, also auch jener unheilbarer
Leibprozesse, in ganz wesentlicher Weise durch das Gestimmtsein des

Patienten, durch dessen psychische Verfassung mitbestimmt wird, ist
bekannt.

Der sterbende Mensch

Einer der wichtigsten Adaptationsmechanismen an das Altwerden scheint
bei über Fünfzigjährigen die Verleugnung des Todes zu sein, wobei natürlich
Unterschiede in Abhängigkeit von Religiosität und sozialer Integration er-



396 ALTER

kennbar sind. Menschen, die in der Familie oder in Altersheimen leben,
zeigen zumeist eine positivere Einstellung zum Tod als AUeinstehende
(J. E. Meyer). J. Moltmann führte in einem Vortrag über die Menschlichkeit

des Lebens und Sterbens vor der Herbstversammlung der Zürcher
Ärztegesellschaft am 28. November 1972 aus, jeder wisse, dass menschliches

Leben sterblich sei, nur wenige jedoch, wo und wie heute gestorben
werde. Es fehle je länger je mehr die bewusste EinsteUung zum Tode. Während

früher die direkte Erfahrung des Todes anderer einen Teil der ganzen
Lebenserfahrung bildete, verschwinden heute bereits die Schwerkranken aus
dem aktiven Leben der Familie in die Krankenhäuser. Zudem leben die
Alten immer häufiger unter ihresgleichen in Altersheimen, die Bestattung
mit den entsprechenden Ritualen wird an Beerdigungsinstitute delegiert,
und so entgleitet die Todeserfahrung den Zentren der GeseUschaft.
Mit der Isolierung der unheilbar Kranken und der Alten, also aUer dem
Tode Nahestehenden, geht der unmittelbare Todeskontakt gesellschaftlich
verloren. Bevor der physische Tod den Menschen erreicht, erleiden «viele
Alte und Kranke schon den sozialen Tod». Und Sigmund Freud schrieb
bereits: «Wir haben die unverkennbare Tendenz gezeigt, den Tod beiseite

zu schieben, ihn aus dem Leben zu eliminieren. » Freud hat denn auch die
«unbewussten» und «bewussten» Gründe dargelegt, die den Menschen
bewegen, dem Sterbenden aus dem Wege zu gehen. Die amerikanische
Psychoanalytikerin Janice Norton, wies nach, dass sich Familie, Freunde, Ärzte
und Seelsorger oft von sterbenden Menschen abwenden. Ja, es ist bekannt,
dass Sterbende sogar in der Klinik abgesondert und isoliert sind.
Krankenschwestern und Ärzte suchen deren Zimmer weniger häufig und
weniger lang auf als jene anderer Patienten. So wird der Sterbende nicht
nur isoliert, sondern auch seiner Würde beraubt. Er wird zum «hoffnungslosen

Fall». Der Tod wird schliesslich zum «Exitus letaüs».
Alles in allem zeigt sich in der Haltung unserer Gesellschaft dem Alter

und dem Tode gegenüber jene fatale Abhängigkeit von einem rein technisch
orientierten Weltverhältnis, das - wie bereits gesagt - ledigUch Leistung,
Produktions- und Konsumfähigkeit als menschenwürdig betrachtet. Dass
dabei gerade das menschliche Dasein mit all seinen Werten zugrundegeht,
ist offensichtlich. Und dass in einem solchen Menschenverständnis kein Platz
ist für menschliche Ruhe und Reife, wie sie im Grunde das Alter so lebenswert

machen und kein Platz für ein Verständnis des Todes, liegt auf der
Hand. Demgegenüber wäre es gerade äusserst menschhch und sinnvoll, dem
Alter und dem Tode jene Werthaftigkeit zuzuerkennen, die nicht nur dieser

Lebensphase, sondern dem gesamtmenschlichen Leben überhaupt Sinn und
Würde verleiht.

Das Alter ist eine Zeitspanne im menschlichen Leben, die an sich von



ALTER 397

vorhergehenden Phasen gar nicht zu trennen ist. Der bekannte Zürcher
Studentenseelsorger, A. Ziegler, schrieb einmal zu Recht, keiner sei alt,
aber jeder werde älter. Auch Alt-Sein sei eine gute Möglichkeit, Mensch
zu sein. Ist die Jugend eine Zeit des Müssens, so ist das Alter eine Zeit des

Dürfens. In solchem Dürfen wird das Alter richtigerweise als eine Zeit neuer
Freiheit und neu zu gewinnender Lebensfreude verstanden. Schon aus
diesem Grunde wird man beizeiten damit beginnen müssen, älter zu werden.
Das gleiche gilt für den Tod. Wer ihn zeit seines Lebens, von Jugend an,
fernhält, wird sich im Alter einem Problem gegenübersehen, dem er nicht
gewachsen ist. Auch das Sterben ist erlernbar. Wenn der Tod nicht mehr
als etwas Lebensfeindliches und Lebensfremdes gesehen wird, besteht auch
kein Grund mehr, sich vom Sterbenden zu distanzieren. Dies allerdings setzt
ein neues Verstehen des Lebens als eines Seins zum Tode voraus.

Das Sein zum Tode

Das leibhaftige In-der-Welt-Sein findet im Tod ein endgültiges Ende, so
dass die Sterblichkeit des Menschen als Kennzeichen menschhcher Existenz

gilt - so sehr, dass wir uns als «die Sterblichen» bezeichnen. Diese
Sterblichkeit, oder dieses Sein zum Tode, hat nichts mit dem Glauben oder

Nichtglauben um das Jenseits, an ein Leben nach dem Tode zu tun. Dem
Schicksal des Sterbens entgeht niemand, mag er noch so überzeugt sein,
dass sein Dasein damit noch kein Ende finde. Und zwar stirbt einzig der
Mensch in der Weise, dass ihm sein Sterblich-Sein schon immer bewusst
ist. Dieses Wissen zwingt ihn, sich ständig dem Tod gegenüber in irgendeiner

Weise zu verhalten, weswegen man mit Recht von einem Sein zum
Tode spricht. Dieses Sein-zum-Tode vollzieht sich in den mannigfaltigsten
Verhaltensweisen. Viele Menschen fliehen vor diesem Wissen um das
Sterblich-Sein, und die tägUchen Versuche, sich vom Tod abzuwenden, sind
zahlreich. So wird das Sterben anderer, naher Verwandter oder lieber Freunde

nur selten zum Anlass genommen, über die eigene Sterblichkeit
nachzudenken. Meistens werden sogar die Sterbenden selbst vom Gedanken an
den Tod abgelenkt, man versucht sie mit der Hoffnung auf eine doch noch
mögliche Rettung zu trösten, oder wo dies nicht mehr angebracht
erscheint, mit der Hoffnung auf ein jenseitiges Weiterleben nach dem Tode.
Dort wo nackte Angst das Verhältnis zum Tode bestimmt, wie dies bei
vielen Menschen der FaU ist, wird das Sterben als eine totale Vernichtung
und Zerstörung der Existenz aufgefasst. Gerade hier aber eröffnet sich dem
Mit-Menschen die MögUchkeit, ein solches Verhältnis in Frage zu stellen.

Ist denn Sterben, sofern wir überhaupt darüber etwas wissen können, wirk-



398 ALTER

lieh nur ein Zugrunde-Gehen wie bei den leblosen Dingen? Oder ist es

lediglich ein Verenden wie bei den Tieren? Und was bedeutet es eigentlich,
dass wir Menschen gerade Angst haben vor dem Gewissesten unseres
Lebensschicksals? Das sind Fragen, die nicht einfach zu beantworten sind.
Weder Medizin noch Theologie haben bisher etwas Gültiges über das

Mysterium mortis aussagen können. Nicht einmal die Philosophie ist über
das Fragen hinausgekommen. Eines aber kann gesagt werden : Die Gewissheit

des Sterben-Müssens schliesst durchaus die Möglichkeit der Umwandlung

einer leibhaftigen Weise des In-der-Welt-Seins in eine andere Art zu
sein in sich.

Mit dem Sterben kann sich jener Mensch abfinden, ja befreunden, der
bereit ist, materielles und geistiges «Besitztum» aufzugeben, mitmenschliche
Bindungen zu lösen, in die Einsamkeit des Auf-sich-selbst-verwiesen-Seins
zurückzukehren. So gibt es Menschen, die dem Tode mit «heiterer
Gelassenheit » (Heidegger) entgegensehen. Es sind jene, die in ihm den Vollzug

ihrer Existenzmöglichkeit sehen und ihr Leben in Offenheit beenden. Die
Angst vor dem Tode dagegen wird um so grösser, je ausschliesslicher sich
der Mensch «im Geist der Neuzeit als ein sich selbst herstellendes, in
sich abgeschlossenes und auf sich allein gestelltes Subjekt erfahrt» (Boss).
Anders dagegen stirbt der Mensch, in dessen Dasein sich der VoUzug der
wesentlichen Verhaltensmöglichkeiten ereignete, der den ihm von seiner
Existenz her gestellten Auftrag erfüllt hat, der die existentielle Schuld
zeitlebens abzutragen sich bemühte. Dies ist auch der Sinn des den Menschen
immer begleitenden Wissens um seine Sterblichkeit: die Aufforderung zur
möglichst umfassenden Erfüllung des Lebens. Wer Angst vor dem Leben hat,
fürchtet sich auch vor dem Sterben. Die Stimmung, welche das Wissen um
die Möglichkeit des eigenen Todes begleitet, ist immer ein Hinweis auf
die jeweilige Reifung des Menschen. Nur der Arzt, der solchermassen sein

eigenes Sterblich-Sein bedenkt, der weder selbst an die Dinge dieser Welt
verloren und verfallen ist, noch resigniert und passiv dem Tode entgegensieht,
kann seinem Kranken eine wahrhafte Sterbehilfe sein. Die praktische
Fürsorge des Arztes muss auf den Kranken und auf dessen Umgebung
gerichtet sein. Der Patient seinerseits muss für menschlichen Beistand
aufgeschlossen sein, die Umgebung die Situation des Vertrauens ermöglichen.
Deshalb kommt der Arzt-Patient-Beziehung beim Sterbenden eine so
hervorragende Bedeutung zu. Hier muss der Arzt den Weg finden zwischen
fürsorglicher Pflege, eigener Betroffenheit und Ehrfurcht vor dem unabwendbaren

menschlichen Schicksal.


	Gesellschaft, Alter, Tod : die Bewältigung des Alterns und Sterbens in der modernen Industriegesellschaft

