
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 53 (1973-1974)

Heft: 4

Artikel: Naivität und Kunstverstand : zur Standortbestimmung des Lyrikers
Wilhelm Lehmann

Autor: König, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Guido König

Naivität und Kunstverstand

Zur Standortbestimmung des Lyrikers Wilhelm Lehmann

I.

Lehmann und Loerke
oder in Freundschaft Zeitgenossen

Bei der Würdigung des Lehmannschen Werkes, vor aUem des lyrischen,
durchaus als die eigenständige Leistung einer dichterischen Existenz
anerkannt, begegnet man vielfach Hinweisen darauf, Lehmanns dichterische
Herkunft liege in der Romantik, er sei dem Goethe des West-Östlichen
Diwan und der Droste verpflichtet, die Verbindung zur engUschen Naturlyrik

springe in die Augen, oder Oskar Loerke sei sein poetischer
Vormund; und in der Tat lassen sich in vielen seiner theoretischen
Äusserungen als moderner poeta doctus genug Verweisungen finden, die in der
Richtung der genannten Bezugspunkte gedeutet werden können.

Im zeitgenössischen Zusammenhang wird vor allem die geistige Gefolgschaft

zu Oskar Loerke betont, und Clemens Heselhaus, der in diesem
Dichter die Repräsentation der «magischen Figur» naturlyrischen Schaffens
sieht, misst Wilhelm Lehmann fast epigonale Bedeutung zu1. Einen wichtigen

Hinweis, der die Gewichte gegenseitiger Abhängigkeit zurechtrückt,
gibt Loerke selbst in dem an den Freund Lehmann gerichteten Nachwort
des «Silberdistelwald»2: «Ich lernte bei Dir das immer geschehende Jüngste
Gericht gewahren. Ich lernte bei Dir: Im Dasein des Grünen Gottes (kühler
und weniger bestimmt: der Natur) - in seinem blossen Dasein als dem
währenden VoUzug seiner Gesetze liegt dieses Gericht: das mildeste und
härteste, das denkbar ist...» Andrerseits gesteht Lehmann in seinem Essay
«Freundschaft mit Oskar Loerke»3: «Da meine Konstitution eher an den
Konturen, an den Volumen der Dinge, sich befriedigte, gab es bei Loerke
noch ein Darüberhinaus; stehen seinem umfassenden Sinn doch sowieso
noch andere Bezirke offen, vor aUem derjenige der Musik. Sein Horizont
umspannt grössere Felder, sein Pflug grub tiefer.» Eine zutreffend-ausgewogene

Beurteilung von Verhältnis und Bedeutung beider Dichter scheint



256 WILHELM LEHMANN

mir eine Briefstelle von R. Tgahrt an Wilhelm Lehmann zu erbringen4:
«Sprechen Sie von Gedichten als <hohen Sprachzuständen>, verteidigt
Loerke glühend < Erhabenheit des Gefühls und der Sprache > in den alten
Dokumenten wie in der Gegenwart Ihren Versen kam, meine ich,
zustatten, dass ihr Enthusiasmus sich vom Detail nährte, dass Sie < allgemeine
Kraftwörter) auszusparen wussten - von dem, was man Grazie, Lakonismus
etc. nennen könnte, ganz zu schweigen -, während im Loerkeschen Gedicht
nach Häufigkeit und Gewicht diese Kraftwörter Welt, Leben, Gott, Mensch,
Raum, Zeit vorausstehen und erst immer durch den Zusammenhang konkret
gemacht werden müssen. » Sicherlich liesse sich das Werk und die Wirkung
beider Dichter differenzierter vergleichen und Gleichförmigkeit und
Verschiedenheit im einzelnen genauer verfolgen und beurteilen; in unserem
Zusammenhang kommt es nur darauf an, festzusteUen: Man müsste, statt von
Lehrer-Schüler-Bezug zu sprechen, das Verhältnis beider Dichter mit
Freundschaft kennzeichnen, die das je Eigene der dichterischen Existenz
suchte und behutsam-kritisch das jeweils Andere des poetischen Verfahrens
im anderen erkannte, förderte und vor allem bestätigte.

Eine grosse Tradition
oder der europäische Zusammenhang

Ohne den formgesetzüchen Beziehungen und thematischen Zusammenhängen

mit der zeitgenössischen Naturlyrik noch weiter nachzugehen, die
sich etwa im Hinblick auf Krolow, Langgässer, Britting u. a. verfolgen
liessen, soll das Augenmerk auf die kaum beachtete Verbindung des
Lehmannschen Schaffens zu Werk und Wirken Gerard Manley Hopkins', auf
die Parallelität ihres Dichtungsverständnisses und deren gemeinsame Grundlage

in Goethes Weltsicht und poetischer Verwirklichung gerichtet werden.
Es geht dabei nicht um die literarische Christianisierung Wilhelm

Lehmanns; denn, wenngleich der tragende Grund des Menschen Lehmann im
Christlichen ruht, so ist doch unverkennbar eine bewusst vollzogene paga-
nische Wendung bei dem Dichter Lehmann festzustellen. Dabei muss man
von vorneherein und immerzu die Linie der Naturdichtung eines Goethe -
Hopkins - Lehmann im Auge behalten und ihre Positionen beschreiben, ohne
sehr präzise Unterschiede, die bei allen dreien herrschen, zu verwischen.
Selbstverständlich liesse sich diese Verbindung auch in ihren Zwischenstrecken

und Seitenlinien mit Vertretern naturlyrischen Dichtens lückenlos
und fortlaufend aufweisen, doch kommt es hier nur darauf an, die drei
Gipfelpunkte einer Entwicklung in ihren Konturen schärfer hervortreten
und in ihren untergründigen Strömungen klar erkennen zu lassen, um so



WILHELM LEHMANN 257

Wesen, Weise und Absicht einer poetischen Verwirklichung deutUch ins
Bewusstsein zu heben.

Man wird sich im Bück auf Hopkins und Lehmann zunächst der
Bemerkung Goethes wieder erinnern und sie neu zu begreifen suchen,
wonach es im Prozess poetischer Weltdeutung darauf ankomme, «der grossen
formenden Hand nächste Spuren (zu) entdecken».

Zwölf Jahre nach Goethes Tod wurde G. M. Hopkins, sieben Jahre vor
Hopkins Tod, 1882, Wilhelm Lehmann geboren. Alle drei, Goethe, Hopkins
und Lehmann, verfolgen die Spuren und Zeichen der Wahrheit in jeder
Naturgestalt. «Ich denke, auch aus der Wahrheit zu sein, aber aus der
Wahrheit der fünf Sinne», schreibt Goethe an Lavater, und Lehmann will
sich nicht auf eine Schule festlegen lassen, es sei denn auf eine, in der
«die Lehre von der Orthodoxie der fünf Sinne» vertreten werde. AUe drei,
Goethe, Hopkins und Lehmann, holen, erfüllt von Ehrfurcht und Demut,
mit wachen Sinnen Gottes Geheimnis an den Tag. Sie entreissen es den
Finsternissen und der Flüchtigkeit, ein jeder auf seine Weise. Was Goethe
sagt, trifft auch genau auf Hopkins und Lehmann zu: «Die Abgründe der
Ahndung, ein sicheres Anschauen der Gegenwart, mathematische Tiefe,
physische Genauigkeit, Höhe der Vernunft, Schärfe des Verstandes, bewegliche

sehnsuchtsvolle Phantasie, liebevolle Freude am Sinnlichen, nichts
kann entbehrt werden.» Alle drei, Goethe, Hopkins und Lehmann, erbUcken
das Fascinosum, die «göttüche» Strahlkraft der Natur, und alle drei suchen
die Faszination der Schöpfung als den Grund und das Wesen der Schönheit

plausibel zu machen. Von ihr sind Goethe, Hopkins und Lehmann
ergriffen: ihr Leben und Werk liegen in dieser Schönheit der Schöpfung,
der Natur, verborgen. In ihr fliessen alle Unterschiede und Gegensätze
zusammen zu einer Einheit. Was in Gerard M. Hopkins' überaus aufschlussreichen

Tagebuch-Aufzeichnungen5 sofort auffällt, die Sehweise des Malers,
die ihn mit Goethe verbindet, und die des naturforschenden Betrachters,
auf Lehmann weisend, lässt jede sprachliche Mitteilung durch und durch
gesehen und durch und durch gedacht erscheinen; jedwede Bildung und
Regung ist, sehr unromantisch, streng naturwissenschaftlich fixiert und
bleibt doch im grösseren Zusammenhang der Naturschau.

Urphänomen - Ingestalt - magische Figur
oder der grossen formenden Hand nächste Spuren entdecken

Hopkins' Begriffe «inscape» und «instress», die sich im Sprachgebrauch
seiner Zeit in dieser Bedeutung sonst nicht finden, mit «Ingestalt» und
«Inkraft» recht glücklich übersetzt, sind für des Dichters BUckrichtung
und Sehweise bezeichnend. «Inscape» wiU als unvertauschbare Ausdrucks-



258 WILHELM LEHMANN

form der Individuaütät verstanden werden; das einmaüge, nie wiederkehrende

Eigene eines Baumes, eines Blattes oder einer Wolke soU damit
umschrieben werden. Dagegen soU die Eindrucksform, die Wirkkraft des

Objekts mit «instress» ausgedrückt werden, wobei zu bemerken ist, dass in diesen

Ausdrücken sich naturwissenschaftliche Betrachtungsweise mit poetischer

Präzision verbinden. Beide Begriffe lassen sich im unmodifizierten
Gebrauch auch für die poetologischen Vorstellungen Wilhelm Lehmanns
verwenden; denn die Form seiner dichterischen Gebilde ist das Innere der
Natur oder, nach Novaüs, das in Geheimniszustand erhobene Innre, wie ja
auch E. Langgässer «die inneren Anschauungsformen der Natur als das

eigenthche stilbildende Element in Lehmanns Dichtung» erkennt6.
In der Fähigkeit, die Formeln der göttüch-schöpferischen Vollendung

mit leibüchen Augen wahrnehmen zu können, begegnen sich Lehmann,
Hopkins und Goethe, und in der Wahrnehmung der Naturgestalten sind
sie von einer unübertrefflichen Genauigkeit, wobei es sicherlich kein Zufall
ist, dass die beiden letzteren hervorragende Zeichner waren und der andere
mit dem Auge des Naturforschers begabt und im liebevoll-naturbetrach-
tenden Sehen geübt ist. So erweist sich denn auch die Phantasie aller
als - exakt.

Der aus der Erfahrung der Wesensstruktur einer Naturerscheinung
heraufbeschworenen «magischen Figur» Lehmanns und der «Ingestalt» bei

Hopkins entspricht bei Goethe jene «zarte Empirie, die sich mit dem
Gegenstand innigst identisch macht»7, die das «Urphänomen» der aus der
Anschauung hervorgegangenen «Formel» zu fassen und darzustellen
versucht. Das morphologische Faktum, das dem kreativen Prinzip der WirkUchkeit

selbst entspringt, bietet sich den scharf hinblickenden Augen Goethes,
Hopkins und Lehmanns als Signum numinosum dar, ja die Gestalt geht sogar
über alle Zeichenhaftigkeit hinaus und wird zum Ereignis des Numinosen.
Die Glaubenskraft eines Hopkins vergewissert sich ihrer selbst im Anblick
der Natur, bei Goethe erahnt die Anschauung die Seligkeit des Glaubens,
wohingegen es bei Lehmann die Kraft einer neuen Bewusstseinslage ist,
für die alles, was Realität sichtbar macht, eine erlösende Funktion hat im
Sinne der Dämonenbeschwörung (Langgässer). Alle drei Dichter leben im
Naiven, schaffen am Ursprung, den sie im Sichtbaren erschauen, und
machen uns wieder darauf aufmerksam, dass der Grund aUer Dichtung
immer nur das «Ästhetische» genau in dem Sinn meint, der dem griechischen

«aisthanomai» zukommt: Ich nehme wahr. Geschieht das im AnbUck
des Originären, so preist sie die wahrgenommene Welt der WirkUchkeit als
die Welt der Wahrheit: «Die Blüte der Schönheit... befestigt mit der zartesten

Wahrheit», wie es bei Hopkins heisst.
Äusserungen Lehmanns in seinen poetologischen Schriften, die die Kon-



WILHELM LEHMANN 259

gruenz mit der Hopkinsschen Auffassung deutlich und die Verbindung zu
Goethe klar erkennbar machen, liessen sich in Fülle unschwer anführen
und mögen hier in einem einzigen Beleg, stellvertretend, den Zusammenhang

des dichterischen Selbstverständnisses und der künstlerischen
Grundhaltung der drei «Naturlyriker» aufleuchten lassen: «Beim Hinsehen,
Beachten auf das Einzelne wurde ich behutsam, wie von der Natur selbst

in jenen Zusammenhang zurückgeleitet und erfuhr, dass die Erkenntnis
des Individuums an die Erkenntnis des Unterschiedes gebunden ist, kurz, ich
erfuhr Goethes Aperçu: Das Besondere unterliegt ewig dem Allgemeinen,
das Allgemeine hat sich ewig dem Besonderen zu fügen 8. »

Bewegliche Ordnung - Jubel der Materie
oder Beschwörung und Anruf im Glanz der Flöte

In einer Hinsicht besteht nun aUerdings auf den ersten Bück ein wesentlicher

Unterschied gerade zu G. M. Hopkins. Folgt man Ehsabeth Lang-
gässers Lehmann-Aufsatz, wäre Hopkins der Prototyp des «kathoUschen
Naturdichters», dem die Natur ein Teil der gefaUenen Schöpfung ist, die
nach dem Paulinischen Ausdruck in Wehen üegt und nach Erlösung durch
die Menschen seufzt. Die Position des «grossen Naturlyrikers» Wilhelm
Lehmann sei dieser polar entgegengesetzt, indem er in der Natur die aUes

verschlingende und neu gebärende mater magna sehe, den Grünen Gott,
das Gericht über seine dem Geist anheimgefaUenen Geschöpfe oder den
ewig sich entziehenden neckenden, lockend-verlockenden Zauberer Merlin.
Beide, Hopkins und Lehmann, kommen zwar jeweils zu verschiedenen
Bekenntnissen des sich enthüllenden Geheimnisses, aber sie nähern sich ihrem
Gegenstand, der Naturwirküchkeit, in der gleichen Weise, nämlich mit dem
unbestechlichen Blick des Naturbeobachters und dem treffendbeschwörenden

Vermögen dichterischer Benennung.
Vergleicht man beispielsweise zwei thematisch ähnliche Beschreibungen 9,

die in der Prosafassung bei beiden Dichtern immer «Rohmaterial» für die

poetische Gestaltung beziehungsweise «Zwischenstufe» eines kreativen
Sprachprozesses darstellen, so springt folgendes in die Augen: Hopkins
tritt in der Intensität der Naturerfahrung, gebunden an die Innigkeit des

Offenbarungsglaubens, das Bild Christi entgegen. Der Natur wohnt der
fleischgewordene Gott inne, seinsmächtig entfaltet sich das Geheimnis im
erschaffenen Werk Gott Vaters. Indem die Natur, scharf wie mit der
Radiernadel gezeichnet, gleichsam in die Zweite Person der Trinität
verschlungen ist, verwandelt sich die Welt des Vaters von Wesen zu Wesen,

von Erscheinung zu Erscheinung, in die Welt des Sohnes, die den
Schöpfergrund durch eine von Wagnis zu Wagnis fortschreitende Sprache ins



260 WILHELM LEHMANN

Bild hebt. Bei Lehmanns hochgespannter BeteiUgung aller Sinne in der
Erfahrung der Natur hingegen entdeckt sich die Mythe: aus der Erscheinung
der Wasserprimel beispielsweise tritt «zeitlos und traumhaft» das Bild der
Göttin, die Gestalt Dianens, vom Jäger Aktäon überrascht, hervor - ein
nachchristlicher Paganismus.

Aber in beiden Dichtern zeigen sich nur die Pole einer globalen
Naturerfahrung. Gemeinsam bleibt beiden die Absicht, nicht Element der Natur
zu werden, wie die meisten Romantiker, sondern umgekehrt: den
Naturkosmos in die Substanz der Sprache zu verwandeln, die Welt der
Erscheinungen, ihre BilderfüUe und Schwermut, ihr transzendierendes Element
und ihr in der Ohnmacht der Kreatur tödüch verharrendes Sein «in den
Gnadenzustand ihres Wesens, in ihre Form von Erlöstheit, in die Natur der
Natur» zu erheben (Langgässer). Der gleiche Vorgang dichterischen Schaffens

kommt im Grunde zu demselben Ergebnis naturlyrischer Weltdeutung,
nur in verschiedenem Interesse und mit anderem Namen - hier das im
Offenbarungsglauben gefestigte Bild Christi; dort die in magischer Schau
erfahrene Naturmythe oder Sagenfigur. Einem modernen Bewusstsein, von
Gerard Manley Hopkins vorbereitet, bei Wilhelm Lehmann voll ausgeprägt,
kommt dabei das grosse dichterische Verdienst zu, «den kreatürüchen Jubel
der Schöpfung durch das Werk der Namengebung, Beschwörung und
Anrufung und durch genaue und visionäre Anschauung der Kreatur ihre
Inhalte mit dem Glanz der Flöte und des verwunschenen Waldhorns
emporgehoben zu haben»10.

II.

Die Gegenwart des Lyrischen
oder Naturmythe im Zeitgedicht

Für Wilhelm Lehmann kann die Ingestalt, die Ausprägung des inneren
individuellen Wesenskerns eines Dinges, am reinsten, am unmittelbarsten
und stärksten in der Natur erlebt werden, offenbart sie ihm doch hier das

Daseinswunder, ja den schöpferischen Urgrund: «Wo war der Gott? Sein

grünes Vlies j war Unterwelt, war Paradies. / Der grüne Gott war dein
Gedicht. I Du sahst ihn an, er war Gericht. / Sein Spruch war wie sein
Werk so hart: / Gericht war seine Gegenwart» (Loerke an Lehmann). Aber
die Ingestalt liegt nicht offen zutage, sie ist durch Zufälle verdeckt, sie

muss «erhascht», vom «Wort überlistend gefasst» werden, und das gelingt
nur der Gunst versenkter Schau: «Die Welt besteht, doch die Figur
vergeht, / Drum schaue ich ihr zu von früh bis spät» (Lehmann). Die
Besonderheit des angeschauten Gegenstands wird nun in einem persönlichen
Erlebnisakt des Dichters wirksam-wirklich und objektiviert im Geschehen



WILHELM LEHMANN 261

des Gedichts. Im Vorgang des wesenhaft Beeindrucktwerdens durch die dem
Phänomen innewohnende Wirkkraft lässt der Dichter die «magische Figur»
des Poems zur Chiffre menschlicher Befindüchkeit, existentieller
Grunderfahrung werden.

Ist nun ganz allgemein das Thema Lehmannscher Lyrik die Erfahrung
von Zeit und Flüchtigkeit der Erscheinung, konkretisiert aus dem
Wechselverhältnis von gleichförmigem Affekt und wechselnd sich darbietendem
Weltstoff, und sein Ziel, diese Zeitlichkeit, diese Geschichte im AugenbUck

sich vollziehender Gegenwart aufzuheben, anders gesagt: sich dem

Vergehen der Zeit und dem Schwinden der Dinge wahr-nehmend entgegenzustellen

und sie feiernd im «Bestand des Gesanges» zu verwahren, so

mag sich das exemplarisch an dem aus Lehmanns erstem Gedichtband
«Antwort des Schweigens» stammenden Gedicht «Altjahrsabend» zeigen. Hier
wird deutUch gemacht, wie das «gegenwärtige Gericht des Grünen Gottes»
in der Ingestalt der Natureindrücke eines ganz besonderen Abends sich
ereignet und der «harte Spruch» den Dichter in Einsamkeit, Öde und
Vergessen zurückstösst11.

Altjahrsabend

Aus der durchhöhlten Rübe springt die Maus.
Der steife Wind zwingt das Holunderblatt zu tagelangem Purzelbaum -
Die leere Rübenbacke klafft,
Die Tauben peitscht der Wind ans Haus.

Den Bauernpferden wächst das Haar wie Moos so dicht.
Das Jahr geht hin. Kein Anfang ist und Ende nicht.
Die Eichelfällt - die Einsamkeit erschrickt, und Öde schluckt den Ton.
Sie schluckt auch meiner Sohle Lärmen, sie vergass mich schon.

Altjahrsabend - gemeint ist die Zeit des äussersten Punktes im
dahingehenden Jahr: Sylvesterabend. Aber schon die Nennung eines solchen
Wortes für dieselbe Sache als pragmatische Bezeichnung für eine zunächst
willkürlich gesetzt scheinende Grenzmarke chronometrischer Einteilung
verliert sogleich ihren poetischen Zauber im Textzusammenhang. Abgesehen
von der gedämpften Klangfarbe der vom «a» getragenen und rhythmisch
gestauten Zusammenziehung des beim ersten Hören befremdlichen
«Altjahrsabend» sind auch die Bildvorstellungen, die durch diesen Namen
hervorgerufen werden, von ganz anderer Art und Wirkung, als es bei der
semantisch möglichen Vokabel «Sylvesterabend» wäre. Das ungewöhnüche
Kompositum Altjahrsabend stellt in seinen Bestandteilen eine Potenzierung
und Integrierung des Zeitlichen dar: alt - Jahr - Abend: «alt» als späte
Entwicklungsstufe einer Person/Endphase einer Sache; «Jahr» als eine relativ



262 WILHELM LEHMANN

grosse objektive Zeitspanne; und «Abend» als Bezeichnung des Schlussabschnitts

der Tageszeit von stark emotional geprägtem Vorstellungsinhalt12.
Ein Zeitgedicht also kündigt sich an! Um so überraschender wirken

aUe Zeilen der ersten Strophe. Sie sind zwar insgesamt aus einem
Naturmoment geboren, aber es ist kein NaturidyU, kein bukoüscher AugenbUck
des Naturgeschehens, der in diesen Versen gesehen und gezeichnet wird. Die
ausgehöhlte Rübe, der gewalttätige Wind, die klaffende Rübe, der
taubenpeitschende Sturm zeigen die Natur in Aufruhr und Unordnung - alles
andere als eine friedliche Stimmung. Zunächst das ebenso erstaunüche wie
befremdende Bild der aufgescheuchten Maus (durch wen?), dahinhuschend,
die Vorstellung der Zeit evozierend, ein Aperçu aus der Tierwelt, durch das
Plötzüchüberraschende im Verb «springen» intensiviert: War es der steife,
nicht nachlassende, unaufhörlich dahinstreichende Wind oder der Schritt
durch die Einsamkeit und Öde des Abends im alten Jahr, der die
Bewegung auslöste und dessen Bild am Schluss des Gedichtes, sich rundend, in
der «Sohle Lärmen» wiederauftaucht?

JedenfaUs erscheint nun das Holunderblatt, ein Attribut des Pflanzlichen
in der Natur - bei Lehmann als Blatt vom Holderstrauch sonst auch
mythisch: Gewalt auf das «traumzarte Holunderblatt», das abgetrennt vom
nährenden Erdreich der Natur und Mythe, als SpielbaU zum Purzelbaum -
tagelang- gezwungen. Hier wird «Spiel» («Purzelbaum») und «Zwang»
(«der steife Wind zwingt») in der Weise des Widerspruchs und Wehtuns zum
Symbol der Zeit, der geschichtlichen Zeit, eine neu geschaute Naturmythe
ohne jede bildungsmässig-historische Reminiszenz.

Die nächste Zeile, das Bild der ersten wieder aufgreifend, intensiviert
diese Aussage in der VorsteUung einer klaffenden Rübenbacke als Wunde
um so eindringlicher. In fortgesetzter Steigerung erscheint die Natur als
Opfer, als Objekt zerstörerischer Mächte. Tauben, der Inbegriff des
Zarteren, die schützende Berge menschlicher Behausung verlassend, werden
zurückgepeitscht. Der «Gegenstand» Tauben, syntaktisch als Objektsakkusativ
an den Zeilenanfang gerückt, rundet die zeilenkompositorisch gereihten
Bildvorstellungen der ersten Strophe ab zu einer geschlossenen
Gestaltungseinheit: Bestechende optische Prägnanz fixiert hier Bilder aus dem
Gesichtskreis eines Dichters mit der Genauigkeit sinnlicher Wahrnehmung
und poetischer Transparenz, die in ihrer hohen Seh-Fähigkeit den Linné-
schen Blick verraten.

Als überraschende und eigentümüche Aperçus, «vom Wort überlistend
gefasst, scharf und klingend geformt» (Heimann), stellen sich die einzelnen
Wahr-Nehmungen dar. Aber es sind weder Einzelheiten noch Ungereimtheiten,

so wenig der Reim beim ersten Hören oder Lesen auffäUt, wie
überhaupt bei Lehmann, so auch hier, Verszeile und Strophe als unauf-



WILHELM LEHMANN 263

gebbare Werkzeuge sprachlicher Kraft bei aUer «Naivität» der Naturauffassung

mit hohem Kunstverstand gehandhabt werden. Im Schema abca

gereimt, ist die Versgestalt der ersten Strophe eine Bürgschaft des Sinnes
«in diesem AugenbUck», die in einem prägnanten Zeilenschub mit Achtergewicht

auf den beiden Reimwörtern beziehungsweise Zeilenenden liegt.
Das Metrum, auf einem jambischen Grundmuster ruhend, ist in der ersten
Zeile fünfhebig, in der zweiten neunhebig und in den beiden letzten Zeilen
je vierhebig. Rhythmisch verdichtet wird die von reichwechselnden Ton-
quaUtäten i-e-a-o-u getragene Klanggestalt durch die auf die Sinngipfel
hingespannte Bewegung in der eindrucksvollen Häufung harter
Mitlautverbindungen und überwindet so darstellerisch in gestauter Rhythmuswelle
die inneren Widerstände beschriebener Naturbegebenheiten.

Die in einem leisen Vorklang angedeutete menschliche Perspektive («Die
Tauben peitscht der Wind ans Haus») tritt nun in der ersten Zeile der zweiten

Strophe etwas deutlicher in Erscheinung: Den Bauernpferden, im Stall
überwinternd, wächst das Haar wie Moos so dicht! Wieder steht der
Zielkasus am Zeilenanfang - das Wachsen geschieht ihnen gleichsam; die Zeit
geht über sie hinweg. Sie sind aber geschützt unter dichtem Mooshaar:
Tier- und Pflanzenvorstellung gehen ineinander über - die Natur ist in der
Zeit eins. Nichts mehr von der huschenden Bewegung, der zwingenden
Anstrengung, dem schmerzüchen Vorgang und der tätlichen Gewalt der
Anfangsstrophe, hier steht - rhythmisch überzeugend gestaltet in der
gedehnten Zeile mit der ausklammernden Nachsetzung des «wie Moos so
dicht» - die Zeit still.

Nun folgen zwei gedankliche Aussagen, die aber nicht in abstrakter
Begriffüchkeit feststellen, resümieren, sondern an der Bildhaftigkeit der
vorhergehenden Verse teilnehmen, die Unendüchkeit der Zeit dahingehenlassen:
«Das Jahr geht hin», ja sogar in zyklischer Zeitauffassung unaufhörlich
und unaufhebbar im Rhythmus die Natur in sich selbst kreisen lassen:
«Kein Anfang ist und Ende nicht.» Hier wiederholt sich gleichsam -
Zeugnis der gekonnten Anmut sicherer Grazie und einprägsamen Lakonismus

Lehmannscher Poesie - das, was das Gedicht im ganzen zum Ausdruck
bringen will, noch einmal im Teil, hier liegt die Sinnfigur in nuce verborgen.

Mit diesen allgemeinen Aussagen vollzieht sich im Gedicht, durch den

Vorklang in der letzten Zeile der ersten Strophe leise, durch die erste
Zeile der zweiten Strophe stärker betont, die leitmotivisch vorbereitete
Wendung nach innen. Im wachen Bewusstsein des Dichters bricht sich das

«Innre der Natur»; das Äussere des entrückt-visionär beobachteten
Naturvorgangs wird in den «Geheimniszustand erhoben». Indem die bisherigen
Klischees der naturbeschreibenden Lyrik durchbrochen werden, stösst die
Naturvision zu einer tieferen Realitätsschicht durch: In der Zeitlosigkeit



264 WILHELM LEHMANN

der sich vollziehenden Natur geschieht das FaUen der Eichel - auch Eiche
und Eichel haben ihren Chiffrecharakter in Lehmanns Lyrik -, die Stille
der Naturzeit, durch den Gedankenstrich hingehalten (so wie der «tagelange
Purzelbaum» in der ersten Strophe durch dasselbe Mittel der Interpunktion
stilistisch sinnverdeutlichend korrespondiert) : - « Die Einsamkeit erschrickt. »
Ob Einsamkeit der Natur oder des Geistes - in geheimnisvoller Offenheit
umschüesst die Aussage beide Empfindungsmöglichkeiten. Der «Tumult der
Ereignisse», wie ihn die geschlossene Bildlichkeit der ersten Strophe
darstellt, die eindringlich gestaltete Zeitlichkeit der darauffolgenden Zeilen
bis genau in die Mitte der zweiten Gestaltungseinheit, durch den
Gedankenstrich noch einmal in die Schwebe gebracht, schlägt plötzlich in
Erschrecken um: Das heisst, die «schrecklich-schreckhaften Vorgänge in den

vorausgegangenen Naturbildern offenbaren sich in ihrem Wesen, geben ihre
Ingestalt frei und rühren an mit ihrer Inkraft. Über die Sinne erschüesst
sich der Weg zum Sinn, zum Eigentlichen»13.

Ausgesetzt dem Bruch der inneren Natur und ausgeschlossen von der
Integrität der äusseren Natur erschrickt auch der Mensch; am Ort der
Verlassenheit, an dem das geschichtliche Wesen auf sich selbst zurückgeworfen
ist, wird der Natur-Ton verschluckt. Selbst das Zarteste, das Fallen einer
Eichel, löst Erschrecken aus, aber das Beisichsein der Natur nimmt die
«Störung» in sich hinein, so wie sie auch das Lärmen der Sohlen (im
menschlichen Vorstellungskreis das Leise symbolisierend) aufnimmt und
aufhebt. Und was eben sich noch voUzieht, gegenwärtig der historischen
Existenz, es zählt für die Natur nicht, ist Vergangenheit: In der Natur ist
Vergangenheit immer schon in der Gegenwart aufgehoben.

Rhythmisch ruhiger, gleichförmiger, melodisch gedämpfter, einhelliger
als in der ersten Strophe sind die «Abenteuer der Netzhaut» (Krolow) in
der zweiten gespiegelt in der Empfindung der Seele («Sie vergass mich
schon») und gefiltert in der Reinheit des Gedankens («Kein Anfang ist
und Ende nicht»). Auf dem triebhaften, kreatürlichen Untergrund ruht ein
zweiter Daseinszauber, eingefangen in die eigentümlich lyrische Sprache
Lehmanns, des Dichters, dem das Ding niemals blosser, vom Geist abgesonderter
Stoff, sondern Materie durchgeistigter Erscheinung ist. So steUen auch diese
beiden kurzen erstaunüchen Strophen einen « Sieg über den Stoffdar, damit er
seine Schwere verliere und als inspiriertes Phänomen aufschwebe » (Lehmann).

Naivität und Kunstverstand
oder Kreativität in Sprache

Die Wirkungen einer solchen Gedicht-Sprache, in der Fülle Einfachheit und
Reichtum Armut erlaubt, Vorstellungen, Erinnerungsfetzen, Wörter und



WILHELM LEHMANN 265

Wortfolgen sich zu rhythmischem Spiel miteinander verbinden und zeitlich
Entlegenes zu einer Gegenwart zusammenschiesst, entspringen einer
Erschütterung, die sich im Inneren voUzogen hat. Hier antwortet die Konstitution

des Dichters in ihrer hohen Sensibilität, so dass er den empfindbaren

Phänomenen ihr Schweigen abnimmt und es ihm zu sagen fordert.
Hier schlägt Beobachtung in Schau um, dergestalt, dass beispielsweise der
in der raumzeitlichen Realität angetroffene und betrachtete rotrückige Würger

zum Schöpfer der Hitze, der Tanz des Hahnenfuss dem chinesischen
Gaukler zum Vorbild wird14. «Dies alles nimmt dem Wort die blosse Einfalt,

die zutrauliche Wendung, das Geheimnislose und Artige. Es ist letzten
Endes der Traum vom Sinn der Erde, der hier Gegenstand wird hinter den
Erscheinungen, ein Traum, der immer wieder von der Netzhaut aufgefangen
wird, ehe ihn sein eigentliches Klima aufnimmt, in dem er gedeiht und das
Dichterische schlechthin ist»15. In der Hingabe an solche Verse erfährt
der empfängliche Leser Dichtung als etwas, wie Lehmann wiederum sagt,
worin Natur und Geist als eins im andern enthalten zum Frieden kommen.

Künstlerische Ausgewogenheit und errungene Harmonie kennzeichnen
auch die das Gedicht «Altjahrsabend» haltende Spannung von erster und
zweiter Strophe und lassen so die aufgeworfene Frage zu einer befriedigenden
Antwort kommen. Es gilt, was Werner Siebert in seiner Interpretation des

Lehmannschen Gedichts «Atemholen» in den gelungenen Wider-Spruch
fasst: «Auf unauffälüge Weise und ohne jede sichtbare Anstrengung tut
dieses Gedicht der Natur wie dem Menschen das Richtige an: es siedelt die
Empfindung im Gedanken und den Gedanken in der Empfindung an. Es
gelingt ihm, Empfindung und Gedanke zu identifizieren16.»

Ein anderes ist zu sehen und zu sagen: An unserem Beispiel zeigt sich,
dass Lehmanns Gedichte «Kunstgebilde» sind, Texte eines Sprachkünstlers,
in denen sich «formale Strenge und lässiges Spiel» verschränken und kühne
Verkürzungen der Sehweise und bündige Verknappung des Ausdrucks neben
Abbreviaturen des Gedankens stehen17. Dem AugenbUck der Gegenwart
zugewendet, das Momentane erfassend, das alle Zeitstufen und
Zeitverhältnisse umfasst, dazu steht die Beschwörung von Bildern aus der Vergangenheit

und Gestalten aus der Geschichte nur in scheinbarem Widerspruch,
denn Natur und Mythos, Gegenwart und Vorzeit fallen für Lehmann in eins

zusammen. Beschwörung der Vergangenheit bedeutet für ihn Gegenwart,
in der Vergangenheit aufgehoben ist, aufgehoben in des Wortes doppelter
Bedeutung. Der «Naturlyriker» Lehmann begegnet dem «Angriff des
Daseins» mit der «Verteidigung durch Sprache». Angriff und Gegenangriff
wollen, wie in «Altjahrsabend» zu zeigen versucht wurde und was in allen
übrigen Gedichten aufweisbar wäre, ins Gleichgewicht aus Natur und Kunst
kommen.



266 WILHELM LEHMANN

Aufdem Boden Goetheschen Dichtungsverständnisses stehend, der poetischen

Verfahrensweise eines Hopkins verbunden, sich selbst verpflichtet in
Offenheit, Geselligkeit aus Einsamkeit, Bereitschaft zum Gespräch, die Kunst
verstehend als Antwort, die auch die Überlieferung im Erkennen der Gegenwart

aufleben lässt, sind die Gedichte des grossen Lyrikers Wilhelm
Lehmann unverwechselbar und üebenswürdig - Signum jeder echten Gestaltung

- als Kreuzungspunkte genau lokalisierbar und datierbar in «Sein und
Zeit»:

«Die Zeit, unser beider Eigentum,
Die Daseinstat schon Daseinsruhm. » (Lehmann)

1 Clemens Heselhaus, Deutsche Lyrik
der Moderne, 1961, S. 357ff. - 2Oskar
Loerke, Silberdistelwald, Nachwort,
Gedichte und Prosa, hrsg. von P.
Suhrkamp, 2. Bd., Frankfurt 1958. - 3 Gegenwart

des Lyrischen, Essays zum Werk W.
Lehmanns, hrsg. von Werner Siebert,
1967, S. 54. - 4Ebenda, S. 49. - Gerard

Manley Hopkins, Gedichte, Schriften,
Briefe, hrsg. von Friedhelm Kemp, 1954,
S. 232, Bemerkungen über grünen Weizen.

- 6 Gegenwart des Lyrischen, S. 78. -
7 J. W. Goethe, Maximen und Reflexionen,
hrsg. von G. Müller, Stuttgart 1949, Nr.
1017. - «Wilhelm Lehmann, Sämtliche
Werke in drei Bänden, 3. Bd., 1962
Gütersloh, S. 99. - 'Hopkins, Begegnung mit
Glockenhyazinthen, a. a. O. S. 317,
Lehmann, Begegnung mit Wasserprimeln, a. a.
O., S. 108/09. - «Gegenwart des Lyrischen,
a. a. O., S. 85. - "Vgl. W. F. Taraba, in:
Deutsche Dichter der Moderne, hrsg. von
B. von Wiese, Düsseldorf 1967, S. 11 : «In
der Dichtung der Moderne steht der Künstler

vor uns als der einsame und heimatlos
gewordene Mensch. Was sich philosophisch
in den Weltanschauungen und vorgedanklich

im allgemeinen Lebensgefühl als Angst
und Krankheit zum Tode, als Verlassenheit
und Beziehungslosigkeit des Einzelmen¬

schen ankündigt, verdichtet sich im
künstlerischen Dasein und wird exemplarisch. » -
12 Es fällt auf, dass im Gesamt des lyrischen
Oeuvre Lehmanns die Gedichttitel als
Schlüsselwörter Ausdrücke mit Zeitchaiak-
ter besitzen, ein Faktum, in dem sich die
vom Dichter schmerzlich erfahrene und
ausgehaltene Spannung von Natur und
Geschichte, von rhythmischer Wiederkehr des
Gleichen, immer schon Dagewesenem und
linearem Fortschritt ins kommende Neue
widerspiegelt unter Betonung des Bleibenden,

Dauernden, Beständigen der Natur in
der «Gegenwart des Lyrischen». - «Wilhelm

Lehmann, Gedichte, Stuttgart 1964,
S. 60: «Die Dinge sagen sich selbst:
sie zeigen den Aufnehmenden, alle seine
Kräfte zusammenzunehmen, diesem
Selbstbekenntnis beizustehen, ein ihrem Wesen
fremder Wille darf die Phantasie nicht
vergewaltigen. Das Gedicht entwickelt seine
Phasen am liebsten so, dass sie bei allem
Verwandeln der Ursprungssituation
gehorchen.» - 14Ebenda S. 58. - "Karl Krolow,

in: Gegenwart des Lyrischen a. a. O.
S. 87. - 18Werner Siebert, in: Gegenwart
des Lyrischen a. a. O. S. 140. - 17 Anton

Krättli, in: Schweizer Monatshefte, Jg.
47, S. 178 ff.


	Naivität und Kunstverstand : zur Standortbestimmung des Lyrikers Wilhelm Lehmann

