Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 53 (1973-1974)

Heft: 4

Artikel: Naivitat und Kunstverstand : zur Standortbestimmung des Lyrikers
Wilhelm Lehmann

Autor: Kdnig, Guido

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162856

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Guipo KoNiIG

Naivitat und Kunstverstand

Zur Standortbestimmung des Lyrikers Wilhelm Lehmann

Lehmann und Loerke
oder in Freundschaft Zeitgenossen

Bei der Wiirdigung des Lehmannschen Werkes, vor allem des lyrischen,
durchaus als die eigenstindige Leistung einer dichterischen Existenz aner-
kannt, begegnet man vielfach Hinweisen darauf, Lehmanns dichterische
Herkunft liege in der Romantik, er sei dem Goethe des West-Ostlichen
Diwan und der Droste verpflichtet, die Verbindung zur englischen Natur-
lyrik springe in die Augen, oder Oskar Loerke sei sein poetischer Vor-
mund; und in der Tat lassen sich in vielen seiner theoretischen Ausse-
rungen als moderner poeta doctus genug Verweisungen finden, die in der
Richtung der genannten Bezugspunkte gedeutet werden kénnen.

Im zeitgendssischen Zusammenhang wird vor allem die geistige Gefolg-
schaft zu Oskar Loerke betont, und Clemens Heselhaus, der in diesem
Dichter die Représentation der «magischen Figur» naturlyrischen Schaffens
sieht, misst Wilhelm Lehmann fast epigonale Bedeutung zul. Einen wich-
tigen Hinweis, der die Gewichte gegenseitiger Abhangigkeit zurechtriickt,
gibt Loerke selbst in dem an den Freund Lehmann gerichteten Nachwort
des «Silberdistelwald» 2: «Ich lernte bei Dir das immer geschehende Jiingste
Gericht gewahren. Ich lernte bei Dir: Im Dasein des Griinen Gottes (kiihler
und weniger bestimmt: der Natur) — in seinem blossen Dasein als dem
wiahrenden Vollzug seiner Gesetze liegt dieses Gericht: das mildeste und
harteste, das denkbar ist...» Andrerseits gesteht Lehmann in seinem Essay
«Freundschaft mit Oskar Loerke»3: « Da meine Konstitution eher an den
Konturen, an den Volumen der Dinge, sich befriedigte, gab es bei Loerke
noch ein Dariiberhinaus; stehen seinem umfassenden Sinn doch sowieso
noch andere Bezirke offen, vor allem derjenige der Musik. Sein Horizont
umspannt grossere Felder, sein Pflug grub tiefer.» Eine zutreffend-aus-
gewogene Beurteilung von Verhiltnis und Bedeutung beider Dichter scheint



256 WILHELM LEHMANN

mir eine Briefstelle von R. Tgahrt an Wilhelm Lehmann zu erbringen*:
«Sprechen Sie von Gedichten als <hohen Sprachzustinden», verteidigt
Loerke glithend <Erhabenheit des Gefiihls und der Sprache> in den alten
Dokumenten wie in der Gegenwart ... IThren Versen kam, meine ich, zu-
statten, dass ihr Enthusiasmus sich vom Detail nihrte, dass Sie <allgemeine
Kraftworter» auszusparen wussten — von dem, was man Grazie, Lakonismus
etc. nennen kénnte, ganz zu schweigen —, wihrend im Loerkeschen Gedicht
nach Haufigkeit und Gewicht diese Kraftworter Welt, Leben, Gott, Mensch,
Raum, Zeit vorausstehen und erst immer durch den Zusammenhang konkret
gemacht werden miissen.» Sicherlich liesse sich das Werk und die Wirkung
beider Dichter differenzierter vergleichen und Gleichférmigkeit und Ver-
schiedenheit im einzelnen genauer verfolgen und beurteilen; in unserem Zu-
sammenhang kommt es nur darauf an, festzustellen: Man miisste, statt von
Lehrer-Schiiler-Bezug zu sprechen, das Verhaltnis beider Dichter mit
Freundschaft kennzeichnen, die das je Eigene der dichterischen Existenz
suchte und behutsam-kritisch das jeweils Andere des poetischen Verfahrens
im anderen erkannte, forderte und vor allem bestétigte.

Eine grosse Tradition
oder der europdische Zusammenhang

Ohne den formgesetzlichen Beziehungen und thematischen Zusammen-
hingen mit der zeitgendssischen Naturlyrik noch weiter nachzugehen, die
sich etwa im Hinblick auf Krolow, Langgisser, Britting u. a. verfolgen
liessen, soll das Augenmerk auf die kaum beachtete Verbindung des Leh-
mannschen Schaffens zu Werk und Wirken Gerard Manley Hopkins’, auf
die Parallelitit ihres Dichtungsverstindnisses und deren gemeinsame Grund-
lage in Goethes Weltsicht und poetischer Verwirklichung gerichtet werden.

Es geht dabei nicht um die literarische Christianisierung Wilhelm Leh-
manns; denn, wenngleich der tragende Grund des Menschen Lehmann im
Christlichen ruht, so ist doch unverkennbar eine bewusst vollzogene paga-
nische Wendung bei dem Dichter Lehmann festzustellen. Dabei muss man
von vorneherein und immerzu die Linie der Naturdichtung eines Goethe -
Hopkins — Lehmann im Auge behalten und ihre Positionen beschreiben, ohne
sehr priazise Unterschiede, die bei allen dreien herrschen, zu verwischen.
Selbstverstindlich liesse sich diese Verbindung auch in ihren Zwischen-
strecken und Seitenlinien mit Vertretern naturlyrischen Dichtens liickenlos
und fortlaufend aufweisen, doch kommt es hier nur darauf an, die drei
Gipfelpunkte einer Entwicklung in ihren Konturen schirfer hervortreten
und in ihren untergriindigen Stromungen klar erkennen zu lassen, um so



WILHELM LEHMANN 257

Wesen, Weise und Absicht einer poetischen Verwirklichung deutlich ins Be-
wusstsein zu heben.

Man wird sich im Blick auf Hopkins und Lehmann zunichst der Be-
merkung Goethes wieder erinnern und sie neu zu begreifen suchen, wo-
nach es im Prozess poetischer Weltdeutung darauf ankomme, «der grossen
formenden Hand néichste Spuren (zu) entdecken».

Zwolf Jahre nach Goethes Tod wurde G. M. Hopkins, sieben Jahre vor
Hopkins Tod, 1882, Wilhelm Lehmann geboren. Alle drei, Goethe, Hopkins
und Lehmann, verfolgen die Spuren und Zeichen der Wahrheit in jeder
Naturgestalt. «Ich denke, auch aus der Wahrheit zu sein, aber aus der
Wahrheit der fiinf Sinne», schreibt Goethe an Lavater, und Lehmann will
sich nicht auf eine Schule festlegen lassen, es sei denn auf eine, in der
«die Lehre von der Orthodoxie der fiinf Sinne» vertreten werde. Alle drei,
Goethe, Hopkins und Lehmann, holen, erfiillt von Ehrfurcht und Demut,
mit wachen Sinnen Gottes Geheimnis an den Tag. Sie entreissen es den
Finsternissen und der Fliichtigkeit, ein jeder auf seine Weise. Was Goethe
sagt, trifft auch genau auf Hopkins und Lehmann zu: « Die Abgriinde der
Ahndung, ein sicheres Anschauen der Gegenwart, mathematische Tiefe,
physische Genauigkeit, Hohe der Vernunft, Schirfe des Verstandes, beweg-
liche sehnsuchtsvolle Phantasie, liebevolle Freude am Sinnlichen, nichts
kann entbehrt werden.» Alle drei, Goethe, Hopkins und Lehmann, erblicken
das Fascinosum, die «gottliche» Strahlkraft der Natur, und alle drei suchen
die Faszination der Schopfung als den Grund und das Wesen der Schon-
heit plausibel zu machen. Von ihr sind Goethe, Hopkins und Lehmann
ergriffen: ihr Leben und Werk liegen in dieser Schonheit der Schépfung,
der Natur, verborgen. In ihr fliessen alle Unterschiede und Gegensitze zu-
sammen zu einer Einheit. Was in Gerard M. Hopkins’ iiberaus aufschluss-
reichen Tagebuch-Aufzeichnungen? sofort auffillt, die Sehweise des Malers,
die ihn mit Goethe verbindet, und die des naturforschenden Betrachters,
auf Lehmann weisend, lasst jede sprachliche Mitteilung durch und durch
gesehen und durch und durch gedacht erscheinen; jedwede Bildung und
Regung ist, sehr unromantisch, streng naturwissenschaftlich fixiert und
bleibt doch im grésseren Zusammenhang der Naturschau.

Urphéinomen — Ingestalt — magische Figur
oder der grossen formenden Hand néichste Spuren entdecken

Hopkins’ Begriffe «inscape» und «instress», die sich im Sprachgebrauch
seiner Zeit in dieser Bedeutung sonst nicht finden, mit «Ingestalt» und
«Inkraft» recht gliicklich iibersetzt, sind fiir des Dichters Blickrichtung
und Sehweise bezeichnend. «Inscape» will als unvertauschbare Ausdrucks-



258 WILHELM LEHMANN

form der Individualitat verstanden werden; das einmalige, nie wiederkeh-
rende Eigene eines Baumes, eines Blattes oder einer Wolke soll damit um-
schrieben werden. Dagegen soll die Eindrucksform, die Wirkkraft des Ob-
Jjekts mit «instress» ausgedriickt werden, wobei zu bemerken ist, dass in die-
sen Ausdriicken sich naturwissenschaftliche Betrachtungsweise mit poeti-
scher Prizision verbinden. Beide Begriffe lassen sich im unmodifizierten
Gebrauch auch fiir die poetologischen Vorstellungen Wilhelm Lehmanns
verwenden; denn die Form seiner dichterischen Gebilde ist das Innere der
Natur oder, nach Novalis, das in Geheimniszustand erhobene Innre, wie ja
auch E. Langgdsser «die inneren Anschauungsformen der Natur als das
eigentliche stilbildende Element in Lehmanns Dichtung» erkennt 6.

In der Fahigkeit, die Formeln der gottlich-schopferischen Vollendung
mit leiblichen Augen wahrnehmen zu kénnen, begegnen sich Lehmann,
Hopkins und Goethe, und in der Wahrnehmung der Naturgestalten sind
sie von einer uniibertrefflichen Genauigkeit, wobei es sicherlich kein Zufall
ist, dass die beiden letzteren hervorragende Zeichner waren und der andere
mit dem Auge des Naturforschers begabt und im liebevoll-naturbetrach-
tenden Sehen geiibt ist. So erweist sich denn auch die Phantasie aller
als — exakt.

Der aus der Erfahrung der Wesensstruktur einer Naturerscheinung her-
aufbeschworenen «magischen Figur» Lehmanns und der «Ingestalt» bei
Hopkins entspricht bei Goethe jene «zarte Empirie, die sich mit dem
Gegenstand innigst identisch macht» 7, die das « Urphdnomen» der aus der
Anschauung hervorgegangenen «Formel» zu fassen und darzustellen ver-
sucht. Das morphologische Faktum, das dem kreativen Prinzip der Wirklich-
keit selbst entspringt, bietet sich den scharf hinblickenden Augen Goethes,
Hopkins und Lehmanns als signum numinosum dar, ja die Gestalt geht sogar
iiber alle Zeichenhaftigkeit hinaus und wird zum Ereignis des Numinosen.
Die Glaubenskraft eines Hopkins vergewissert sich ihrer selbst im Anblick
der Natur, bei Goethe erahnt die Anschauung die Seligkeit des Glaubens,
wohingegen es bei Lehmann die Kraft einer neuen Bewusstseinslage ist,
fir die alles, was Realitidt sichtbar macht, eine erl6sende Funktion hat im
Sinne der Damonenbeschworung (Langgésser). Alle drei Dichter leben im
Naiven, schaffen am Ursprung, den sie im Sichtbaren erschauen, und
machen uns wieder darauf aufmerksam, dass der Grund aller Dichtung
immer nur das «Asthetische» genau in dem Sinn meint, der dem griechi-
schen «aisthanomai» zukommt: Ich nehme wahr. Geschieht das im Anblick
des Originéren, so preist sie die wahrgenommene Welt der Wirklichkeit als
die Welt der Wahrheit: « Die Bliite der Schénheit ... befestigt mit der zarte-
sten Wahrheit», wie es bei Hopkins heisst.

Ausserungen Lehmanns in seinen poetologischen Schriften, die die Kon-



WILHELM LEHMANN 259

gruenz mit der Hopkinsschen Auffassung deutlich und die Verbindung zu
Goethe klar erkennbar machen, liessen sich in Fiille unschwer anfiihren
und mogen hier in einem einzigen Beleg, stellvertretend, den Zusammen-
hang des dichterischen Selbstverstindnisses und der kiinstlerischen Grund-
haltung der drei « Naturlyriker» aufleuchten lassen: «Beim Hinsehen, Be-
achten auf das Einzelne wurde ich behutsam, wie von der Natur selbst
in jenen Zusammenhang zuriickgeleitet und erfuhr, dass die Erkenntnis
des Individuums an die Erkenntnis des Unterschiedes gebunden ist, kurz, ich
erfuhr Goethes Apergu: Das Besondere unterliegt ewig dem Allgemeinen,
das Allgemeine hat sich ewig dem Besonderen zu fiigen 8.»

Bewegliche Ordnung ~ Jubel der Materie
oder Beschwirung und Anruf im Glanz der Flite

In einer Hinsicht besteht nun allerdings auf den ersten Blick ein wesent-
licher Unterschied gerade zu G. M. Hopkins. Folgt man Elisabeth Lang-
gissers Lehmann-Aufsatz, wire Hopkins der Prototyp des «katholischen
Naturdichters», dem die Natur ein Teil der gefallenen Schopfung ist, die
nach dem Paulinischen Ausdruck in Wehen liegt und nach Erl6sung durch
die Menschen seufzt. Die Position des «grossen Naturlyrikers» Wilhelm
Lehmann sei dieser polar entgegengesetzt, indem er in der Natur die alles
verschlingende und neu gebarende mater magna sehe, den Griinen Gott,
das Gericht iiber seine dem Geist anheimgefallenen Geschopfe oder den
ewig sich entziehenden neckenden, lockend-verlockenden Zauberer Merlin.
Beide, Hopkins und Lehmann, kommen zwar jeweils zu verschiedenen Be-
kenntnissen des sich enthiillenden Geheimnisses, aber sie nihern sich ihrem
Gegenstand, der Naturwirklichkeit, in der gleichen Weise, nimlich mit dem
unbestechlichen Blick des Naturbeobachters und dem treffendbeschwo-
renden Vermdégen dichterischer Benennung.

Vergleicht man beispielsweise zwei thematisch 2hnliche Beschreibungen ?,
die in der Prosafassung bei beiden Dichtern immer « Rohmaterial» fiir die
poetische Gestaltung bezichungsweise «Zwischenstufe» eines kreativen
Sprachprozesses darstellen, so springt folgendes in die Augen: Hopkins
- tritt in der Intensitat der Naturerfahrung, gebunden an die Innigkeit des
Offenbarungsglaubens, das Bild Christi entgegen. Der Natur wohnt der
fleischgewordene Gott inne, seinsmichtig entfaltet sich das Geheimnis im
erschaffenen Werk Gott Vaters. Indem die Natur, scharf wie mit der
Radiernadel gezeichnet, gleichsam in die Zweite Person der Trinitit ver-
'schlungen ist, verwandelt sich die Welt des Vaters von Wesen zu Wesen,
von Erscheinung zu Erscheinung, in die Welt des Sohnes, die den Schop-
fergrund durch eine von Wagnis zu Wagnis fortschreitende Sprache ins



260 WILHELM LEHMANN

Bild hebt. Bei Lehmanns hochgespannter Beteiligung aller Sinne in der Er-
fahrung der Natur hingegen entdeckt sich die Mythe: aus der Erscheinung
der Wasserprimel beispielsweise tritt «zeitlos und traumhaft» das Bild der
Gottin, die Gestalt Dianens, vom Jager Aktdon iiberrascht, hervor - ein
nachchristlicher Paganismus.

Aber in beiden Dichtern zeigen sich nur die Pole einer globalen Natur-
erfahrung. Gemeinsam bleibt beiden die Absicht, nicht Element der Natur
zu werden, wie die meisten Romantiker, sondern umgekehrt: den Natur-
kosmos in die Substanz der Sprache zu verwandeln, die Welt der Er-
scheinungen, ihre Bilderfiille und Schwermut, ihr transzendierendes Element
und ihr in der Ohnmacht der Kreatur tddlich verharrendes Sein «in den
Gnadenzustand ihres Wesens, in ihre Form von Erlostheit, in die Natur der
Natur» zu erheben (Langgasser). Der gleiche Vorgang dichterischen Schaf-
fens kommt im Grunde zu demselben Ergebnis naturlyrischer Weltdeutung,
nur in verschiedenem Interesse und mit anderem Namen - hier das im
Offenbarungsglauben gefestigte Bild Christi; dort die in magischer Schau
erfahrene Naturmythe oder Sagenfigur. Einem modernen Bewusstsein, von
Gerard Manley Hopkins vorbereitet, bei Wilhelm Lehmann voll ausgeprigt,
kommt dabei das grosse dichterische Verdienst zu, «den kreatiirlichen Jubel
der Schépfung durch das Werk der Namengebung, Beschworung und An-
rufung und durch genaue und visionidre Anschauung der Kreatur ihre In-
halte mit dem Glanz der Fléte und des verwunschenen Waldhorns empor-
gehoben zu haben» 10, |

11.

Die Gegenwart des Lyrischen
oder Naturmythe im Zeitgedicht

Fir Wilhelm Lehmann kann die Ingestalt, die Auspriagung des inneren
individuellen Wesenskerns eines Dinges, am reinsten, am unmittelbarsten
und stérksten in der Natur erlebt werden, offenbart sie ihm doch hier das
Daseinswunder, ja den schopferischen Urgrund: «Wo war der Gott? Sein
griines Vlies | war Unterwelt, war Paradies. | Der griine Gott war dein
Gedicht. | Du sahst ihn an, er war Gericht. | Sein Spruch war wie sein
Werk so hart: | Gericht war seine Gegenwart» (Loerke an Lehmann). Aber
die Ingestalt liegt nicht offen zutage, sie ist durch Zufidlle verdeckt, sie
muss «erhascht», vom «Wort iiberlistend gefasst» werden, und das gelingt
nur der Gunst versenkter Schau: «Die Welt besteht, doch die Figur ver-
geht, | Drum schaue ich ihr zu von friih bis spdt» (Lehmann). Die Be-
sonderheit des angeschauten Gegenstands wird nun in einem persénlichen
Erlebnisakt des Dichters wirksam-wirklich und objektiviert im Geschehen



WILHELM LEHMANN 261

des Gedichts. Im Vorgang des wesenhaft Beeindrucktwerdens durch die dem
Phanomen innewohnende Wirkkraft l4sst der Dichter die «magische Figur»
des Poems zur Chiffre menschlicher Befindlichkeit, existentieller Grund-
erfahrung werden.

Ist nun ganz allgemein das Thema Lehmannscher Lyrik die Erfahrung
von Zeit und Fliichtigkeit der Erscheinung, konkretisiert aus dem Wechsel-
verhdltnis von gleichférmigem Affekt und wechselnd sich darbietendem
Weltstoff, und sein Ziel, diese Zeitlichkeit, diese Geschichte im Augen-
blick sich vollziehender Gegenwart aufzuheben, anders gesagt: sich dem
Vergehen der Zeit und dem Schwinden der Dinge wahr-nehmend entgegen-
zustellen und sie feiernd im «Bestand des Gesanges» zu verwahren, so
mag sich das exemplarisch an dem aus Lehmanns erstem Gedichtband
«Antwort des Schweigens» stammenden Gedicht «4ltjahrsabend» zeigen. Hier
wird deutlich gemacht, wie das «gegenwartige Gericht des Griinen Gottes»
in der Ingestalt der Natureindriicke eines ganz besonderen Abends sich er-
eignet und der «harte Spruch» den Dichter in Einsamkeit, Ode und Ver-
gessen zuriickstosst 1,

Altjahrsabend

Aus der durchhéhlten Riibe springt die Maus.

Der steife Wind zwingt das Holunderblatt zu tagelangem Purzelbaum —
Die leere Riibenbacke klafft,

Die Tauben peitscht der Wind ans Haus.

Den Bauernpferden wdchst das Haar wie Moos so dicht.

Das Jahr geht hin. Kein Anfang ist und Ende nicht.

Die Eichel fillt — die Einsamkeit erschrickt, und Ode schluckt den Ton.
Sie schluckt auch meiner Sohle Ldrmen, sie vergass mich schon.

Altjahrsabend — gemeint ist die Zeit des dussersten Punktes im dahin-
gehenden Jahr: Sylvesterabend. Aber schon die Nennung eines solchen
Wortes fiir dieselbe Sache als pragmatische Bezeichnung fiir eine zunéchst
willkiirlich gesetzt scheinende Grenzmarke chronometrischer Einteilung ver-
liert sogleich ihren poetischen Zauber im Textzusammenhang. Abgesehen
von der gedimpften Klangfarbe der vom «a» getragenen und rhythmisch
gestauten Zusammenziehung des beim ersten Horen befremdlichen «Alt-
jahrsabend» sind auch die Bildvorstellungen, die durch diesen Namen her-
vorgerufen werden, von ganz anderer Art und Wirkung, als es bei der
semantisch moglichen Vokabel «Sylvesterabend» ware. Das ungewdhnliche
Kompositum Altjahrsabend stellt in seinen Bestandteilen eine Potenzierung
und Integrierung des Zeitlichen dar: alt — Jahr — Abend: «alt» als spite
Entwicklungsstufe einer Person/Endphase einer Sache ; «Jahr» als eine relativ



262 WILHELM LEHMANN

grosse objektive Zeitspanne; und «Abend» als Bezeichnung des Schlussab-
schnitts der Tageszeit von stark emotional gepragtem Vorstellungsinhalt 12,

Ein Zeitgedicht also kiindigt sich an! Um so iiberraschender wirken
alle Zeilen der ersten Strophe. Sie sind zwar insgesamt aus einem Natur-
moment geboren, aber es ist kein Naturidyll, kein bukolischer Augenblick
des Naturgeschehens, der in diesen Versen gesehen und gezeichnet wird. Die
ausgehohlte Riibe, der gewalttitige Wind, die klaffende Riibe, der tauben-
peitschende Sturm zeigen die Natur in Aufruhr und Unordnung - alles
andere als eine friedliche Stimmung. Zunéchst das ebenso erstaunliche wie
befremdende Bild der aufgescheuchten Maus (durch wen ?), dahinhuschend,
die Vorstellung der Zeit evozierend, ein Apergu aus der Tierwelt, durch das
Plétzlichiiberraschende im Verb «springen» intensiviert: War es der steife,
nicht nachlassende, unaufhorlich dahinstreichende Wind oder der Schritt
durch die Einsamkeit und Ode des Abends im alten Jahr, der die Be-
wegung ausloste und dessen Bild am Schluss des Gedichtes, sich rundend, in
der «Sohle Larmen» wiederauftaucht ?

Jedenfalls erscheint nun das Holunderblatt, ein Attribut des Pflanzlichen
in der Natur — bei Lehmann als Blatt vom Holderstrauch sonst auch my-
thisch: Gewalt auf das «traumzarte Holunderblatt», das abgetrennt vom
ndhrenden Erdreich der Natur und Mythe, als Spielball zum Purzelbaum -
tagelang — gezwungen. Hier wird «Spiel» («Purzelbaum») und «Zwang»
(«der steife Wind zwingt») in der Weise des Widerspruchs und Wehtuns zum
Symbol der Zeit, der geschichtlichen Zeit, eine neu geschaute Naturmythe
ohne jede bildungsmassig-historische Reminiszenz.

Die nichste Zeile, das Bild der ersten wieder aufgreifend, intensiviert
diese Aussage in der Vorstellung einer klaffenden Riibenbacke als Wunde
um so eindringlicher. In fortgesetzter Steigerung erscheint die Natur als
Opfer, als Objekt zerstorerischer Michte. Tauben, der Inbegriff des Zar-
teren, die schiitzende Berge menschlicher Behausung verlassend, werden zu-
riickgepeitscht. Der « Gegenstand » Tauben, syntaktisch als Objektsakkusativ
an den Zeilenanfang geriickt, rundet die zeilenkompositorisch gereihten
Bildvorstellungen der ersten Strophe ab zu einer geschlossenen Gestal-
tungseinheit: Bestechende optische Prignanz fixiert hier Bilder aus dem
Gesichtskreis eines Dichters mit der Genauigkeit sinnlicher Wahrnehmung
und poetischer Transparenz, die in ihrer hohen Seh-Fahigkeit den Linné-
schen Blick verraten.

Als iiberraschende und eigentiimliche Apergus, «vom Wort iiberlistend
gefasst, scharf und klingend geformt» (Heimann), stellen sich die einzelnen
Wahr-Nehmungen dar. Aber es sind weder Einzelheiten noch Ungereimt-
heiten, so wenig der Reim beim ersten Héren oder Lesen auffillt, wie iiber-
haupt bei Lehmann, so auch hier, Verszeile und Strophe als unauf-



WILHELM LEHMANN 263

gebbare Werkzeuge sprachlicher Kraft bei aller « Naivitdt» der Naturauf-
fassung mit hohem Kunstverstand gehandhabt werden. Im Schema abca
gereimt, ist die Versgestalt der ersten Strophe eine Biirgschaft des Sinnes
«in diesem Augenblick», die in einem prignanten Zeilenschub mit Achter-
gewicht auf den beiden Reimwdrtern beziehungsweise Zeilenenden liegt.
Das Metrum, auf einem jambischen Grundmuster ruhend, ist in der ersten
Zeile fiinfhebig, in der zweiten neunhebig und in den beiden letzten Zeilen
je vierhebig. Rhythmisch verdichtet wird die von reichwechselnden Ton-
qualitaten i-e-a-o-u getragene Klanggestalt durch die auf die Sinngipfel
hingespannte Bewegung in der eindrucksvollen Haufung harter Mitlaut-
verbindungen und iiberwindet so darstellerisch in gestauter Rhythmuswelle
die inneren Widerstinde beschriebener Naturbegebenheiten.

Die in einem leisen Vorklang angedeutete menschliche Perspektive («Die
Tauben peitscht der Wind ans Haus») tritt nun in der ersten Zeile der zwei-
ten Strophe etwas deutlicher in Erscheinung: Den Bauernpferden, im Stall
iiberwinternd, wachst das Haar wie Moos so dicht! Wieder steht der Ziel-
kasus am Zeilenanfang — das Wachsen geschieht ihnen gleichsam; die Zeit
geht iiber sie hinweg. Sie sind aber geschiitzt unter dichtem Mooshaar:
Tier- und Pflanzenvorstellung gehen ineinander iiber — die Natur ist in der
Zeit eins. Nichts mehr von der huschenden Bewegung, der zwingenden
Anstrengung, dem schmerzlichen Vorgang und der titlichen Gewalt der
Anfangsstrophe, hier steht — rhythmisch iiberzeugend gestaltet in der ge-
dehnten Zeile mit der ausklammernden Nachsetzung des «wie Moos so
dicht» — die Zeit still.

Nun folgen zwei gedankliche Aussagen, die aber nicht in abstrakter
Begrifflichkeit feststellen, resiimieren, sondern an der Bildhaftigkeit der vor-
hergehenden Verse teilnehmen, die Unendlichkeit der Zeit dahingehenlassen:
«Das Jahr geht hin», ja sogar in zyklischer Zeitauffassung unaufhérlich
und unaufhebbar im Rhythmus die Natur in sich selbst kreisen lassen:
«Kein Anfang ist und Ende nicht.» Hier wiederholt sich gleichsam -
Zeugnis der gekonnten Anmut sicherer Grazie und einpriagsamen Lakonis-
mus Lehmannscher Poesie — das, was das Gedicht im ganzen zum Ausdruck
bringen will, noch einmal im Teil, hier liegt die Sinnfigur in nuce verborgen.

Mit diesen allgemeinen Aussagen vollzieht sich im Gedicht, durch den
Vorklang in der letzten Zeile der ersten Strophe leise, durch die erste
Zeile der zweiten Strophe stirker betont, die leitmotivisch vorbereitete
Wendung nach innen. Im wachen Bewusstsein des Dichters bricht sich das
«Innre der Natur»; das Aussere des entriickt-visionir beobachteten Natur-
vorgangs wird in den « Geheimniszustand erhoben». Indem die bisherigen
Klischees der naturbeschreibenden Lyrik durchbrochen werden, stdsst die
Naturvision zu einer tieferen Realitatsschicht durch: In der Zeitlosigkeit



264 WILHELM LEHMANN

der sich vollziehenden Natur geschieht das Fallen der Eichel — auch Eiche
und Eichel haben ihren Chiffrecharakter in Lehmanns Lyrik —, die Stille
der Naturzeit, durch den Gedankenstrich hingehalten (so wie der «tagelange
Purzelbaum» in der ersten Strophe durch dasselbe Mittel der Interpunktion
stilistisch sinnverdeutlichend korrespondiert) : — « Die Einsamkeit erschrickt. »
Ob Einsamkeit der Natur oder des Geistes — in geheimnisvoller Offenheit
umschliesst die Aussage beide Empfindungsmdéglichkeiten. Der « Tumult der
Ereignisse», wie ihn die geschlossene Bildlichkeit der ersten Strophe dar-
stellt, die eindringlich gestaltete Zeitlichkeit der darauffolgenden Zeilen
bis genau in die Mitte der zweiten Gestaltungseinheit, durch den Ge-
dankenstrich noch einmal in die Schwebe gebracht, schligt plétzlich in Er-
schrecken um: Das heisst, die «schrecklich-schreckhaften Vorginge in den
vorausgegangenen Naturbildern offenbaren sich in ihrem Wesen, geben ihre
Ingestalt frei und riihren an mit ihrer Inkraft. Uber die Sinne erschliesst
sich der Weg zum Sinn, zum Eigentlichen» 13,

Ausgesetzt dem Bruch der inneren Natur und ausgeschlossen von der
Integritdt der Ausseren Natur erschrickt auch der Mensch; am Ort der Ver-
lassenheit, an dem das geschichtliche Wesen auf sich selbst zuriickgeworfen
ist, wird der Natur-Ton verschluckt. Selbst das Zarteste, das Fallen einer
Eichel, 16st Erschrecken aus, aber das Beisichsein der Natur nimmt die
«Stérung» in sich hinein, so wie sie auch das Lirmen der Sohlen (im
menschlichen Vorstellungskreis das Leise symbolisierend) aufnimmt und auf-
hebt. Und was eben sich noch vollzieht, gegenwirtig der historischen Exi-
stenz, es zdhlt fiir die Natur nicht, ist Vergangenheit: In der Natur ist Ver-
gangenheit immer schon in der Gegenwart aufgehoben.

Rhythmisch ruhiger, gleichférmiger, melodisch gediampfter, einhelliger
als in der ersten Strophe sind die «Abenteuer der Netzhaut» (Krolow) in
der zweiten gespiegelt in der Empfindung der Seele («Sie vergass mich
schon») und gefiltert in der Reinheit des Gedankens («Kein Anfang ist
und Ende nicht»). Auf dem triebhaften, kreatiirlichen Untergrund ruht ein
zweiter Daseinszauber, eingefangen in die eigentiimlich lyrische Sprache Leh-
manns, des Dichters, dem das Ding niemals blosser, vom Geist abgesonderter
Stoff, sondern Materie durchgeistigter Erscheinung ist. So stellen auch diese
beiden kurzen erstaunlichen Strophen einen «Sieg iiber den Stoff dar, damiter
seine Schwere verliere und als inspiriertes Phanomen aufschwebe» (Lehmann).

Naivitdat und Kunstverstand
oder Kreativitit in Sprache

Die Wirkungen einer solchen Gedicht-Sprache, in der Fiille Einfachheit und
Reichtum Armut erlaubt, Vorstellungen, Erinnerungsfetzen, Worter und



WILHELM LEHMANN 265

Wortfolgen sich zu rhythmischem Spiel miteinander verbinden und zeitlich
Entlegenes zu einer Gegenwart zusammenschiesst, entspringen einer Er-
schiitterung, die sich im Inneren vollzogen hat. Hier antwortet die Konsti-
tution des Dichters in ihrer hohen Sensibilitdt, so dass er den empfind-
baren Phinomenen ihr Schweigen abnimmt und es ihm zu sagen fordert.
Hier schlagt Beobachtung in Schau um, dergestalt, dass beispielsweise der
in der raumzeitlichen Realitdt angetroffene und betrachtete rotriickige Wiir-
ger zum Schopfer der Hitze, der Tanz des Hahnenfuss dem chinesischen
Gaukler zum Vorbild wird 4. «Dies alles nimmt dem Wort die blosse Ein-
falt, die zutrauliche Wendung, das Geheimnislose und Artige. Es ist letzten
Endes der Traum vom Sinn der Erde, der hier Gegenstand wird hinter den
Erscheinungen, ein Traum, der immer wieder von der Netzhaut aufgefangen
wird, ehe ihn sein eigentliches Klima aufnimmt, in dem er gedeiht und das
Dichterische schlechthin ist»15. In der Hingabe an solche Verse erfahrt
der empfangliche Leser Dichtung als etwas, wie Lehmann wiederum sagt,
worin Natur und Geist als eins im andern enthalten zum Frieden kom-
men. Kiinstlerische Ausgewogenheit und errungene Harmonie kennzeichnen
auch die das Gedicht «Altjahrsabend» haltende Spannung von erster und
zweiter Strophe und lassen so die aufgeworfene Frage zu einer befriedigenden
Antwort kommen. Es gilt, was Werner Siebert in seiner Interpretation des
Lehmannschen Gedichts «Atemholen» in den gelungenen Wider-Spruch
fasst: «Auf unauffillige Weise und ohne jede sichtbare Anstrengung tut
dieses Gedicht der Natur wie dem Menschen das Richtige an: es siedelt die
Empfindung im Gedanken und den Gedanken in der Empfindung an. Es ge-
lingt ihm, Empfindung und Gedanke zu identifizieren16.»

Ein anderes ist zu sehen und zu sagen: An unserem Beispiel zeigt sich,
dass Lehmanns Gedichte « Kunstgebilde» sind, Texte eines Sprachkiinstlers,
in denen sich «formale Strenge und ldssiges Spiel» verschrinken und kiihne
Verkiirzungen der Sehweise und biindige Verknappung des Ausdrucks neben
Abbreviaturen des Gedankens stehenl?. Dem Augenblick der Gegenwart
zugewendet, das Momentane erfassend, das alle Zeitstufen und Zeitver-
hiltnisse umfasst, dazu steht die Beschwoérung von Bildern aus der Vergangen-
heit und Gestalten aus der Geschichte nur in scheinbarem Widerspruch,
denn Natur und Mythos, Gegenwart und Vorzeit fallen fiir Lehmann in eins
zusammen. Beschworung der Vergangenheit bedeutet fiir ihn Gegenwart,
in der Vergangenheit aufgehoben ist, aufgehoben in des Wortes doppelter
Bedeutung. Der «Naturlyriker» Lehmann begegnet dem «Angriff des Da-
seins» mit der «Verteidigung durch Sprache». Angriff und Gegenangriff
wollen, wie in «Altjahrsabend» zu zeigen versucht wurde und was in allen
iibrigen Gedichten aufweisbar wire, ins Gleichgewicht aus Natur und Kunst
kommen.



266 WILHELM LEHMANN

Auf dem Boden Goetheschen Dichtungsverstindnisses stehend, der poeti-
schen Verfahrensweise eines Hopkins verbunden, sich selbst verpflichtet in
Offenheit, Geselligkeit aus Einsamkeit, Bereitschaft zum Gesprich, die Kunst
verstehend als Antwort, die auch die Uberlieferung im Erkennen der Gegen-
wart aufleben lisst, sind die Gedichte des grossen Lyrikers Wilhelm Leh-
- mann unverwechselbar und liebenswiirdig — Signum jeder echten Gestal-
tung - als Kreuzungspunkte genau lokalisierbar und datierbar in «Sein und

Zeit»:

«Die Zeit, unser beider Eigentum,

Die Daseinstat schon Daseinsruhm.»

1Clemens Heselhaus, Deutsche Lyrik
der Moderne, 1961, S. 357ff. — 2Qskar
Loerke, Silberdistelwald, Nachwort, Ge-
dichte und Prosa, hrsg. von P. Suhr-
kamp, 2. Bd., Frankfurt 1958. — 3Gegen-
wart des Lyrischen, Essays zum Werk W.
Lehmanns, hrsg. von Werner Siebert,
1967, S. 54. — 4Ebenda, S. 49. - 5Ger-
ard Manley Hopkins, Gedichte, Schriften,
Briefe, hrsg. von Friedhelm Kemp, 1954,
S. 232, Bemerkungen iiber griinen Wei-
zen. — $Gegenwart des Lyrischen, S. 78. -
7J. W. Goethe, Maximen und Reflexionen,
hrsg. von G. Miiller, Stuttgart 1949, Nr.
1017. - 8Wilhelm Lehmann, Sidmtliche
Werke in drei Bdnden, 3. Bd., 1962 Gi-
tersloh, S. 99. — ®Hopkins, Begegnung mit
Glockenhyazinthen, a. a. O. S. 317, Leh-
mann, Begegnung mit Wasserprimeln, a. a.
0., 5.108/09. — 10Gegenwart des Lyrischen,
a.a. 0, S. 85. - 11Vgl. W. F. Taraba, in:
Deutsche Dichter der Moderne, hrsg. von
B. von Wiese, Diisseldorf 1967, S. 11: «In
der Dichtung der Moderne steht der Kiinst-
ler vor uns als der einsame und heimatlos
gewordene Mensch. Was sich philosophisch
in den Weltanschauungen und vorgedank-
lich im allgemeinen Lebensgefiihl als Angst
und Krankheit zum Tode, als Verlassenheit
und Bezichungslosigkeit des Einzelmen-

(Lehmann)

schen ankiindigt, verdichtet sich im kiinst-
lerischen Dasein und wird exemplarisch.» —
12Es fallt auf, dass im Gesamt des lyrischen
Oeuvre Lehmanns die Gedichttitel als
Schliisselwérter Ausdriicke mit Zeircharak-
ter besitzen, ein Faktum, in dem sich die
vom Dichter schmerzlich erfahrene und
ausgehaltene Spannung von Natur und Ge-
schichte, von rhythmischer Wiederkehr des
Gleichen, immer schon Dagewesenem und
linearem Fortschritt ins kommende Neue
widerspiegelt unter Betonung des Bleiben-
den, Dauernden, Bestdndigen der Natur in
der «Gegenwart des Lyrischen». — 13Wil-
helm Lehmann, Gedichte, Stuttgart 1964,
S. 60: «Die Dinge sagen sich selbst:
sie zeigen den Aufnehmenden, alle seine
Krifte zusammenzunehmen, diesem Selbst-
bekenntnis beizustehen, ein ihrem Wesen
fremder Wille darf die Phantasie nicht ver-
gewaltigen. Das Gedicht entwickelt seine
Phasen am liebsten so, dass sie bei allem
Verwandeln der Ursprungssituation gehor-
chen.» — 14Ebenda S. 58. - 3Karl Kro-
low, in: Gegenwart des Lyrischen a. a. O.
S. 87. — 1Werner Siebert, in: Gegenwart
des Lyrischen a. a. O. S. 140. - 17An-
ton Krittli, in: Schweizer Monatshefte, Jg.
47, S. 178f1.



	Naivität und Kunstverstand : zur Standortbestimmung des Lyrikers Wilhelm Lehmann

