
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 53 (1973-1974)

Heft: 2

Artikel: Dámaso Alonso, der Dichter und der Kritiker

Autor: Hina, Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162848

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


122 SPANISCHE LITERATUR

rührten verleiht, und sie ist es auch - gerade diese Dualität und keines
der einander widersprechenden Elemente, die sie formen, für sich betrachtet -
auf der das Besondere des Spanischen beruht.

1Das ist der Anfang und das Ende einer Reiters willen eine Schlacht und um einer
spanischen Redensart, die folgendermassen Schlacht willen ein Königreich.» - 2«Cal-
lautet: «Wird ein Nagel verloren, so wird zar» bedeutet sowohl Schuhe anziehen, wie
auch das Hufeisen verloren, um des Huf- auch die Grösse der Schuhnummer, also
eisens willen auch das Pferd, um eines hier etwa: Gesichtsschuhnummer 16

Pferdes willen auch ein Reiter, um des Schmisse.

(Autorisierte Übersetzung von Thekla Lepsius)

Horst Hina

Dämaso Alonso, der Dichter und der Kritiker

Humanist im zwanzigsten Jahrhundert

Die Grössen des spanischen Geisteslebens kann man sich nicht anders denn
als grosse «Humanisten» vorstellen. Es scheint so, als ob der Typus des

Humanisten der besonderen kulturellen Physiognomie Spaniens entspreche
und einen Stellenwert besitze, der in unseren Breiten dem «Philosophen»
zukommt (eine Spezies wiederum, die es in Spanien kaum gibt, denke man
doch daran, dass selbst Ortega in deutschen Fachkreisen nicht oder nur
zögernd als solcher akzeptiert wurde). Den Humanisten charakterisiert seine
umfassende historische und literarische Bildung, seine sozusagen spielende
Beherrschung der Fachwissenschaft gleich in mehreren Branchen, und
darüber hinaus seine schöpferische Vision vom Menschen, mit der er sich dem
blossen Spezialisten als überlegen erweist. Er ist eine Art «Weiser», in der
besten Tradition von Antike und Renaissance, ein Weltmann, der auch in
der Gesellschaft und zuweilen sogar in der Politik ein Wörtchen
mitzureden hat und so etwas wie eine nationale Institution darstellt. Er
repräsentiert einen Kulturbegriff, an dem als Ideal in Spanien immer noch
hartnäckig festgehalten wird, selbst wenn dieser in seiner alltäglichen Wirklichkeit

schon stark ins Wanken geraten ist.
Zu dieser Gattung der Menéndez y Pelayo, Menéndez Pidal, Americo

Castro oder Gregorio Maranon kann man getrost auch den heute fünfund-
achtzigjährigen grossen alten Mann der spanischen Literatur, Dämaso
Alonso, rechnen. Bereits die Spannweite seiner Tätigkeit, die räumliche



SPANISCHE LITERATUR 123

Extension seines Werks, rechtfertigt eine solche Einstufung. Selbst ein
beachtlicher Lyriker, hat Dämaso Alonso ein imposantes kritisches und
literarhistorisches Werk geschaffen, das die spanische Literaturwissenschaft
überhaupt erst auf feste Füsse stellte. Dieses Œuvre ist jedoch nicht das
Produkt wirklichkeitsferner Gelehrtenarbeit, sondern entsprang aus der literarischen

Bewegung der Epoche, die Dämaso Alonso durch sein dichterisches
wie sein kritisches Schaffen aktiv zu beeinflussen suchte. Er war der Freund
von Garcia Lorca und Pedro Salinas, von Rafael Alberti und Jorge Guillen,
mit deren Durchbruch sein Name für immer verbunden bleibt; er ist also
sowohl Literarhistoriker als auch selbst ein Stück dieser Literaturgeschichte.

Bezeichnend für den Typus des Humanisten ist der Parallelismus von
Literatur und Aktion. Auch Dämaso Alonso ist ein Mann der Feder und
ein Mann der Tat, ein Organisator des geistigen Lebens in Spanien. Wenn
man will, kann man ihn als einen der «Manager» spanischer
Literaturwissenschaft und Dichtung bezeichnen. Die ihm eigene Betriebsamkeit
konnte Dämaso Alonso vor allem auf editorischem Felde entfalten. Mit
der «Biblioteca Romanica Hispänica» hat er die Grundlage für eine
europäisch orientierte spanische Sprach- und Literaturwissenschaft geschaffen.
Viele der Bände im traditionellen gelben Kartoneinband sind Übersetzungen

; im Katalog finden sich Namen wie Chomsky, Hjelmslev, von Wartburg,

Lausberg, Spitzer, Migliorini, ein Beweis für das ständige Bemühen,
mit den neuesten Entwicklungen auf dem laufenden zu bleiben. Mit dieser
Reihe setzt Dämaso Alonso im Bereich von Literatur und Linguistik die
Arbeit von Ortega fort, der vor dem Bürgerkrieg in der «Revista de
Occidente» die interessantesten philosophischen Neuerscheinungen in spanischer
Übersetzung vorstellte. Neben seiner editorischen Tätigkeit muss schliesslich
auch Alonsos Bedeutung als «Entdecker» neuer lyrischer Talente erwähnt
werden; auf diese Weise hat er die gegenwärtige spanische Lyrik zu einem
Teil gewissermassen «gemacht». Hierin zeigt sich seine bewundernswerte
geistige Offenheit, seine nie zu stillende Neugier, aber auch seine natürliche

Generosität und sein Sinn für Kameradschaft und Solidarität. Nationale

Anerkennung erfuhr Dämaso Alonso für seine kulturpolitische Arbeit
1968, als er nach dem Tode seines früheren Universitätslehrers, des neun-
undneunzigjährigen Ramon Menéndez Pidal, zum Präsidenten der
ehrwürdigen «Real Academia de la Lengua» gewählt wurde.

Die zahlreichen Ehrungen, die Dämaso Alonso in seinem Alter zuteil
wurden, dürfen freilich nicht als Zeichen einer besonders systemkonformen
Haltung interpretiert werden. Viele, die ihn in den letzten Jahren feierten,
waren früher seine entschiedenen Gegner. Als Dämaso Alonso 1939 nach
Ende des Bürgerkriegs die Privatdozentur für spanische Literatur an der
«Universidad Complutense» von Madrid übernahm (bereits seit 1928 war er



124 SPANISCHE LITERATUR

Ordinarius in Valencia), gab es kaum drei oder vier Kollegen, die den
Literaten der Republik und Freund Lorcas gegrüsst hätten. Als Literaturprofessor

fiel Alonso die historische Aufgabe zu, wenigstens im literarischen

Sektor geistige Freiheit aufrechtzuerhalten und die grosse artistische
Tradition aus dem ersten Drittel des Jahrhunderts, die durch die Emigration

fast aller namhaften Schriftsteller einen schweren Schlag erlitten hatte,
zumindest als Bruchstück in die neue Epoche hinüberzuretten. Man kann
Dämaso Alonso bescheinigen, dass er diese Aufgabe mit Würde erfüllt hat.
Er war zwar im tiefsten Grunde ein unpolitischer Mensch, aber das schloss
nicht die Treue zu den Prinzipien eines jeden geistigen Lebens aus. Diesen

Prinzipien - und das sind die Prinzipien des Humanismus - hat Dämaso
Alonso in keinem Augenblick seines Lebens zuwidergehandelt. Mit Lorca
teilte Alonso die Auffassung, dass der Dichter kein Politiker sein könne,
also kein Verwandler konkreter Realität, dass er aber ein Revolutionär sei,

in jenem absoluten Sinne, den die geistige Schöpfung meint. Die
Voraussetzungen zu einer solchen absoluten Schöpfung hat Dämaso Alonso zu
allen Zeiten mit Entschiedenheit verteidigt. Das ist sein moralisches
Verdienst, und die gesamtspanische Entwicklung hat ihm nachträglich recht
gegeben.

Humanist sein bedeutet nicht zuletzt auch ein ideologisches
Glaubensbekenntnis : der Glaube an ein Humanum, das Festhalten an einer humanen
Perspektive. Auch darin trifft der Ausdruck auf Dämaso Alonso zu. Ein
Bekenntnis zum Humanen in einer inhumanen Epoche, mit all den
Problemen und Widersprüchen, die diese Position mit sich führt: auf diesen

Hauptnenner könnte man Alonsos Werk bringen. Wie kommt Dämaso
Alonso dazu, noch einmal den Menschen zum Mass der Dinge zu machen
Sein Werk gibt eine Antwort darauf.

Poesie als Schicksal

Der archimedische Punkt dieses Werks ist die Lyrik. Das Lyrische ist
Alonsos «faculté maîtresse», um mit Taine zu reden. Selbst wenn das
kritische Werk das poetische an Gewichtigkeit übertreffen sollte, so hat das

lyrische Schaffen den Autor doch am nachhaltigsten geprägt.
Marksteine seiner Dichterbiographie sind die Jahre 1927 und 1944. Das

erste der beiden Daten steht für jene Dichtergruppe, die dann als die
«Generation von 1927» in die Literaturgeschichte eingehen sollte. Unter
dem Banner Góngoras, dessen dreihundertstes Todesjahr festlich begangen
werden sollte, fand sich der junge Dämaso Alonso mit Pedro Salinas,
Jorge Guillen, Rafael Alberti, Garcia Lorca und Gerardo Diego in
freundschaftlicher Verbundenheit. Der von der Literaturgeschichtsschreibung so



SPANISCHE LITERATUR 125

gänzlich vernachlässigte barocke Lyriker entsprach in gewisser Weise dem
Stilideal der «poésie pure», dem die angehenden Dichter huldigten, und so

war die Rehabilitierung des Cordobesen gleichzeitig auch ein Akt der
Selbstbestätigung. Über die anekdotischen Umstände der Gedenkfeier hat
Dämaso Alonso in seinem Essay Lorca und seine Generation1 berichtet.
In der spätbarocken Madrider Kirche Santa Barbara wurde eine Totenmesse

zelebriert, zu der trotz Zeitungsanzeigen und gedruckten Einladungen
nur zwölf Freunde erschienen. Auf Einladung des Stierkämpfers und Mäzens
Ignacio Sanchez Mejias fuhr die ganze Gruppe dann nach Sevilla, um über
ihr Dichteridol Vorträge zu halten. Der Aufenthalt in der andalusischen
Metropole tat ein übriges zur Bekräftigung des euphorischen Freundschaftsbundes.

Eine neue poetische Schule war geboren; eine Generation schickte
sich an, das literarische Leben zu beherrschen.

Das Jahr 1927 war indes für den Kritiker und Literarhistoriker Alonso
zunächst wichtiger als für den Lyriker. Seine wissenschaftliche Edition der
Soledades machte ihn im Handumdrehen in der ganzen Welt als Kritiker
bekannt und reizte überall zu einer vertieften Beschäftigung mit dem
andalusischen Dichter. Als Lyriker war Dämaso Alonso von nun an zwar in die

Gruppe um Lorca integriert, aber es hat ganz den Anschein, als hätte die
herrschende Ästhetik sein Schaffen eher gehemmt als beflügelt. Die jungen
Dichter vertraten eine stark intellektuelle, artistische Poetik, für die das

Modewort «aseptisch» erfunden wurde. Ortega traf mit seinem zwei Jahre
zuvor erschienenen Essay La deshumanización del arte haarscharf die
Zielsetzung der Gruppe. Im weltliterarischen Rahmen kann man diese Lyrik
zwischen Valéry und Breton einordnen, als Zwischenglied zum Surrealismus
hin, zu dem eine gewisse, allerdings nicht zu überschätzende Verwandtschaft

besteht. Die intellektualisierende Tendenz lag jedoch Dämaso Alonso
nicht sehr, weshalb er denn nach 1927 auf Jahre hinaus keinen Gedichtsband

veröffentlichte. Seine bis dahin einzige Publikation war 1921

erschienen und trug den modischen Titel Poemas puros (Untertitel Poemillas
de la ciudad). Es sind zumeist kurze, ästhetisierende, oft ironische
Gedichte, mit einer Neigung zu Form- und Sprachspielereien. Rührend ist das

mit Pròlogo überschriebene Eingangsgedicht : der Dichter ist zwanzig Jahre
alt geworden und sitzt, ein Buch lesend, im Zimmer, während draussen
die Liebespaare händchenhaltend vorübergehen. Wehmütig betrachtet er
sich im Spiegel und ruft sich zu: «Freu dich, Dämaso / bald kommt der
Frühling, / und du bist zwanzig Jahre alt!» Der Frühling kam, aber nur
für den Kritiker Alonso ; eine lyrische Explosion wollte sich nicht einstellen.

Im Freundschaftstaumel von 1927 wurde also Alonsos lyrische Berufung
bestärkt, sein eigenes Schaffen aber kurioserweise verzögert. Es bedurfte
der tragischen Erschütterungen des Bürgerkriegs und des Weltkriegs, um



126 SPANISCHE LITERATUR

den Dichter seine eigene und unverwechselbare Stimme finden zu lassen. Mit
«poésie pure» hat der Lyrikband Hijos de la Ira2 (Söhne des Zorns) von
1944 nichts mehr zu tun. Es ist ein existentialistischer Aufschrei und Protest

gegen die Leiden und Ungerechtigkeiten des Kriegs und mehr noch
der Nachkriegszeit, eine humanistische Anklage, nicht mehr eine
artistischintellektuelle Konstruktion. Von der Deshumanisierung war Dämaso Alonso
zu einer Rehumanisierung übergegangen. Der Ton ist leidenschaftlich, pathetisch,

zuweilen geradezu surrealistisch. Das gilt vor allem auch für das
einleitende Gedicht, das kühnste der Sammlung, wo Madrid als Stadt von
einer Million verfaulender und verwesender Kadaver beschworen wird und
der Dichter sich selbst von der allgemeinen Fäulnis angesteckt sieht.
Gedichtstitel wie «Insekten» und «Monstruen» weisen ebenfalls stark in die
surrealistische Richtung. Der Weg dahin stand Alonso nach diesem lyrischen
Meisterwerk offen, aber seine späteren Dichtungen sollten erweisen, dass er
ihn nicht gehen konnte und wollte, da er sich weigerte, sich ganz den
Mächten entfesselter Phantasie auszuliefern. Auch den Schritt hin zur
«sozialen» Lyrik mochte Dämaso Alonso nicht tun, obwohl sein eigenes
Werk die jungen Lyriker in dieser Hinsicht bestärkte. Dichtung war eben in
Alonsos Augen immer Dichtung des «ganzen» Menschen; sie war bestenfalls

metaphysisch und religiös, nicht aber ideologisch und politisch. Die
Affirmation des Humanen, in der das Werk gipfelt, zeigt sich also als die
Grösse und die Grenze der Dichtung. Mit Söhne des Zorns hat Dämaso
Alonso indes genau das getroffen, was seine Zeitgenossen im «Sumpf» der
ersten Nachkriegszeit von einem Lyriker erwarteten, so dass dieses Werk als
der Beginn der spanischen Nachkriegsdichtung angesehen werden kann. Es

war Dämasos geschichtliche Stunde.
Die folgenden Gedichtsbände, vor allem Oscura Noticia (ebenfalls 1944)

und Hombre y Dios (1955) zeigen weiterhin die existentialistische Komponente,

lassen aber das Religiöse noch deutlicher hervortreten. Symptomatisch

sind bereits die Titel: «Oscura Noticia» (Dunkle Nachricht) verweist
als Wortprägung auf eine Dichtung des Barocklyrikers San Juan de la Cruz,
und «Hombre y Dios» (Mensch und Gott) deutet programmatisch auf die
beiden Partner in Alonsos lyrischem Dialog. Der Autor, der als Kritiker der
Erforschung der Barocklyrik seine Hauptenergie widmete, wandte sich auch
als Lyriker immer mehr barocken Themen und Motiven zu.
Schönheitstrunkenheit und Gottsuche sind die Merkmale von Alonsos später Lyrik.
Nur wird die Schönheit, etwa die der Frau, nicht als «Sünde», als
Ablenkung vom eigentlichen Daseinssinn aufgefasst, sondern im Gegenteil als
Reflex des Göttlichen, wie bei Dante oder Petrarca. Sie gibt dem Dichter die
Gewissheit, dass es Gott gibt. Frauenschönheit wird zur Theodizee. Das ist
die Formel für Alonsos dichterische Weltanschauung, die den Versuch macht,



SPANISCHE LITERATUR 127

das Ästhetische mit dem Religiösen zu verbinden. Die besten der Gedichte
haben die Glühkraft der Gemälde von El Greco. Die dunkel prangenden,
mystisch illuminativen Metaphern, die komplizierten, petrarkisierenden
Sprachgefüge und die häufige Verwendung des Sonetts weisen darauf
hin, dass der Dichter sich auch im Formalen den klassischen Vorbildern
annähert. In gewisser Weise kann man sagen, dass sich mit der
Altersdichtung Alonsos lyrische Produktion zum Kreis schliesst: die ästhetisierende

Tendenz der Jugend wird eingeholt und, bereichert um existentielle
und religiöse Welterfahrung, in einer gleichermassen um Formenschönheit
wie um Gedankentiefe bemühten Spätlyrik dichterisch realisiert.

Die Kunst der Interpretation

«Wissenschaft und keine Intuition. Gelehrsamkeit, aber kein Einfühlungsvermögen.

Quellen und nochmals Quellen, aber nicht die lebendigen Quellen
des Wunders der Dichtung». In diesen stichwortartigen Bemerkungen ist
Alonsos Kritik der traditionellen Literaturforschung und gleichzeitig auch
seine eigene Position enthalten. Es ist nicht gerade neu, dass ein Kritiker das
Aufsuchen literarischer Quellen und Einflüsse als Hauptbeschäftigung der
Literarhistoriker verurteilt. Aber Dämaso Alonso sagt mehr als nur das. Er
bestimmt das Wesen der Literaturkritik als Reflexion über das, was an
einer Dichtung poetisch von Belang ist. Dieses Poetische, meint er, könne
nur «intuitiv» und nicht wissenschaftlich erfasst werden, wenn man unter
Wissenschaft die methodische und vollständige Beschreibung des Kunstwerks
versteht. Keine noch so geartete Wissenschaft vermag eine Dichtung voll
auszuschöpfen. Nicht abstrakte, ein für allemal feststehende Kriterien,
sondern die seelischen und die vernunftmässigen Kräfte des Lesers und
Kritikers, also ein Humanum, ermöglichen die Kommunikation zwischen Leser
und Werk. Das ist das Kredo von Dämaso Alonsos «humanistischer»
Literaturkritik.

Alonso setzt grundsätzlich voraus, dass Dichtung der Ausdruck einer
humanen Wirklichkeit ist, und zwar in allen Epochen der Dichtungsgeschichte,

unabhängig davon, ob sich die gerade dominierenden Poetiken
als humanistisch oder deshumanisiert ausgeben. Diese humane Wirklichkeit
wiederum kann nur von einem fühlenden und denkenden Menschen
nacherlebt werden. Man kann sich vorstellen, dass Alonso mit seiner These von
der humanen Bedeutung aller Dichtung bereits in den vierziger Jahren mit
wichtigen Vertretern seines Faches in Gegensatz geriet. Bekannt ist die
Polemik mit dem Bonner Romanisten Ernst Robert Curtius, die um das

altspanische Versepos des Berceo entbrannte. Curtius hatte mit seiner
Theorie der literarischen «Topoi» diejenigen Elemente aus der Dichtung



128 SPANISCHE LITERATUR

herauszulösen versucht, die keine humane Signifikanz hatten, sondern
sozusagen als gängige Münze der rhetorischen Tradition entnommen waren. Die
Klagen des Berceo über die Kälte im spanischen Norden und über die allzu
früh hereinbrechenden Nächte, die den Dichter am Arbeiten hinderten,
waren nach Curtius nichts weiter als Klischees, die keine Bedeutung hatten,
da sie in hundert anderen Werken auch vorkommen. Alonso widersprach
ihm hier entschieden. Wer die unwirtliche Heimat des Berceo im Nordosten

der kastilischen Hochfläche kennt, wird dem spanischen Kritiker hier
die Zustimmung nicht versagen. Wenn man umgekehrt Curtius' Theorie als

richtig akzeptiert, müsste man Dichtung, vor allem mittelalterliche,
weitgehend nur noch als kunstgerechte Verarbeitung literarischer Topoi
betrachten. Ein solcher Dichtungsbegriff erschien Alonso als inhuman, und
deshalb bekämpfte er ihn, wo immer er sein Haupt erhob. «Auch der
mittelalterliche Dichter hat sein Herzchen», hält er dem deutschen Professor
spöttisch entgegen. Zornig wurde Alonso vor allem bei den zahlreichen
Versuchen, grosse mittelalterliche Poesie auf scholastische Dichtungstheorien
zurückzuführen. Ein Franzose etwa hatte gewagt, die Beschreibung einer
Dorfschönheit durch den Arcipreste de Hita - anscheinend einem streng
vertikalen Schema folgend: Haar, Augen, Mund, Hals, Brüste, Hüften,
Beine - auf die Rezepte einer obskuren mittellateinischen Poetik zu
reduzieren. Alonso erblickte darin schlechterdings einen Versuch, die Genialität
des Dichters zu verdunkeln, einen Anschlag auf das Grosse von Dichtung
überhaupt. Aufgabe der Kritik sei, das Ursprüngliche und Eigene einer

Dichtung zu erklären, su intima originalidad. «Warum bezaubert uns ein
Dichter, warum rührt uns seine Stimme heute noch, nach siebenhundert
Jahren, was ist es, das ihn als besonders und unverwechselbar erscheinen
lässt?» So formuliert Dämaso Alonso seinen eigenen Forschungsansatz.

Man würde allerdings fehlgehen, wenn man meinte, dass bei Alonso das
Bewusstsein des Technischen, der Struktur, unterentwickelt sei. Genau das

Gegenteil ist der Fall. Der Reiz von Alonsos Kritik besteht gerade im
Widerspiel von humaner Affirmation und einem sensiblen Formbewusst-
sein, einem unerhört wachen Sinn für die Tektonik des dichterischen Kunstwerks.

Der ehemalige Mathematikstudent Alonso wurde als Literaturwissenschaftler

für die spanische Philologie vor allem dadurch bedeutsam, dass er
eine bisher ungekannte Präzision der literarischen Formbeschreibung
einführte. Mit Leo Spitzers stilistischer Werkanalyse hat seine interpretative
Methode eine gewisse Verwandtschaft. Es ist nicht von ungefähr, dass sich
Alonso in den fünfziger Jahren gar für den linguistischen Strukturalismus
interessiert hat, obwohl er selbst von seiner Literaturideologie her eher als

Antistrukturalist anzusprechen ist. Er hat die Saussureschen Begriffe des

«signifiant» und des «signifié» für die literarische Interpretation nutzbar zu



SPANISCHE LITERATUR 129

machen versucht, indem er unter dem einen das durch keine noch so genaue
Beschreibung voll registrierbare Arsenal der Formelemente (Rhythmik,
Metrik usw.), unter dem anderen den ausserliterarischen Stoff der Dichtung
verstand. Die dichterische Wirklichkeit ergäbe sich aus dem Zusammenwirken

von «signifiant» und «signifié». Gegen einen solchen Gebrauch
der beiden Begriffe liesse sich natürlich von strukturalistischer Seite einiges
einwenden, aber Alonso kam es nicht so sehr auf eine korrekte
Übernahme der Begriffe an, sondern allein auf eine Bereicherung seiner eigenen
Terminologie.

Im Grunde ist das Studium der formalen und inhaltlichen Kriterien für
Alonso nur eine Station auf dem Wege zu etwas Transzendentem, zu etwas,
das man am besten als die dichterische Wirklichkeit bezeichnen könnte,
als das Poetische. Was ist das Lyrische einer Dichtung? Diese Frage stellt
sich der Autor bei nahezu jeder Interpretation. Für Alonso ist das Lyrische
eine Totalität mit dem Anspruch der Objektivität, genau wie das Epische.
Er spricht von der Lyrik als einer totalidad perfecta, als einer creación total.
Dichtung ist für ihn «sich singendes Sein» (el ser que se canta), eine totale
Sphäre, in der die ganze WeltenWirklichkeit mitschwingt. Zwischen dem
poetischen und dem epischen Kunstwerk besteht in Hinsicht auf Objektivität
nicht der geringste Unterschied. «Jeder Lyriker ist in gewisser Weise ein

Romancier», bemerkt Alonso mit aphoristischer Prägnanz. «Schliessen wir
die Augen und sagen wir: «Garcilaso», «Góngora», «Luis de Leon», so
leuchten sofort in unserer Einbildung glühende Räume auf, voll einer
reichen, konzentrierten, vollendeten Wirklichkeit». Derartige lyrische Kos-
men hat Dämaso Alonso in seinen grossen Interpretationen der spanischen
Barocklyrik wie auch der Dichter seiner eigenen Epoche sichtbar gemacht.
Gerade bei als «schwierig» gefürchteten Lyrikern wie Góngora oder Guillen
hat Alonso die Harmonie der inneren Beziehungen, die Logik des poetischen
Kalküls aufzeigen können. Claridad deslumbradora, blendende Helle - das ist
sein Lieblingswort für das innerste Wesen von Dichtungen, die dem Aussen-
stehenden als «hermetisch» und «dunkel» vorkommen müssen. Das Licht,
das diese Dichtungen als Totalitätskunstwerke von innen her erstrahlen
lässt, stammt natürlich von dem Interpreten Alonso, der in einem Akt
kreativer Lektüre die Dichtungen neu erschafft. Es kann keinen Zweifel
darüber geben, dass Dämaso Alonso als Deuter lyrischer Kunstwerke auch
heute noch von unerhörter Aktualität ist.

Der Kampf um die spanische Literaturgeschichte

Bei seiner literarhistorischen Arbeit ging es Dämaso Alonso um ein grosses
Ziel: der spanischen Literatur im Konzert der Weltliteraturen zur Anerken-



130 SPANISCHE LITERATUR

nung zu verhelfen. Das mag heute etwas unverständlich erscheinen, wenn
man an den Weltruf von Autoren wie Unamuno, Ortega, Garcia Lorca oder
des Nobelpreisträgers Juan Ramon Jimenez denkt. Bei genauerem
Hinsehen aber ist das Problem noch unverändert aktuell. Wer kennt schon
ausserhalb der Hispania Schriftsteller wie Valle-Inclän, Baroja, Jarnés,
Perez de Ayala, Autoren, die im spanischen Sprachbereich längst als Klassiker

verehrt werden Wenn wir den Blick vom zwanzigsten Jahrhundert auf
die gesamte spanische Literatur ausweiten, dann wird Spaniens relative
Isolierung im internationalen literarischen Bezugssystem noch offenkundiger.

Die Gründe für die Aussenseiterstellung der spanischen Literatur sind
recht komplexer Natur, sie sind schwieriger, als es Dämaso Alonso selbst
wahrhaben wollte. Wir teilen nicht seine Auffassung, dass der kostumbri-
stische und regionalistische Charakter der spanischen Literatur des
ausgehenden neunzehnten Jahrhunderts schuld daran sei, dass die Meinung
aufkam, die spanische Literatur sei insgesamt ein «folkloristisches» Phänomen.

Richtig ist dagegen, wie Alonso ausführt, dass die europäische
Literaturkritik sich in einem Zeitalter konstituierte, da die spanische Literatur
bereits ihren Zenit überschritten hatte und einer unaufhaltsamen Dekadenz
entgegen ging. So wurde sie von dieser Literaturkritik etwas vernachlässigt,
von wenigen rühmlichen Ausnahmen abgesehen wie etwa der deutschen
Romantik. Der hauptsächliche Grund scheint aber der zu sein, dass Spanien
seit der industriellen Revolution politisch und kulturell immer mehr ins
Hintertreffen geriet und mit den anderen europäischen Nationen einfach
nicht mehr mithalten konnte. Im Laufe des neunzehnten Jahrhunderts ver-
grösserte sich der Abstand zu den Nachbarn von jenseits der Pyrenäen mit
beängstigender Geschwindigkeit. Die reaktionären politischen Systeme auf
der Iberischen Halbinsel taten noch ein übriges. Um die Jahrhundertwende
war Spanien so weit zurückgefallen, dass bereits der Kampfruf «Zurück
nach Europa», den sich die berühmte Generation von 1898 zueigen machte,
zum Beginn einer nationalen Neubesinnung werden konnte. Aber bis heute
ist der volle Anschluss nicht geglückt. Noch Ortega hat die spanische
Kultur als rückständig und «rustikal» empfunden.

Dämaso Alonso ist es gelungen, die weltliterarische Verflechtung der
spanischen Dichtung herauszustellen. Vor allem die bis dahin verkannte
lyrische Tradition Spaniens hat er dem modernen Dichtungsverständnis
zugänglich gemacht. Die Interpretation Góngoras als eines der Väter der
modernen Lyrik ist das Meisterstück des Kritikers Alonso. Von Góngora
ausgehend erschloss er dann Zug um Zug die reiche lyrische Blüte des

«siglo de oro»; er erforschte und interpretierte die wichtigeren poetischen
Werke von Garcilaso an, dem ersten modernen und «europäischen» Dichter
Spaniens, bis hin zu Luis de Leon, San Juan de la Cruz und Lope de Vega.



SPANISCHE LITERATUR 131

Dämaso Alonsos Neuentdeckung der klassischen spanischen Lyrik hatte gar
so durchschlagenden Erfolg, dass diese von nun an als Spaniens wichtigster
Beitrag zur Weltliteratur angesehen wurde, was natürlich nur auf Kosten der
schon immer hochgeschätzten spanischen Prosaepik der Renaissance- und
Barockepoche (des pikaresken, höfischen und des Abenteuerromans) gehen
konnte.

Das Geheimnis der raschen Anerkennung der klassischen spanischen
Lyrik ist freilich die Tatsache, dass die zeitgenössische spanische Lyrik eine
Höhe erreichte, von der aus auch die Bedeutung der Lyrik der Vergangenheit

glaubhaft erschien. Die Rehabilitierung von Garcilaso und Góngora ist
untrennbar mit jener neuen Lyrikblüte der zwanziger und dreissiger Jahre
verbunden, die Dämaso Alonso denn konsequenterweise ein zweites « siglo de

oro» genannt hat (die Nachwelt wird entscheiden, ob das Urteil nicht zu
hoch gegriffen ist). Auch das lyrische Werk der neuen Autoren hat Dämaso
Alonso mit seinen kritischen Kommentaren begleitet; unübertroffen sind bis
heute seine Deutungen von Jorge Guillen und Vicente Aleixandre, von
Rafael Alberti und Gerardo Diego, während Lorca auch von anderer Seite
ähnlich kongeniale Deutungen erfahren hat.

Das zentrale Thema der «Universalität» der spanischen Literatur ist
seither zum Gegenstand zahlloser Auseinandersetzungen geworden, die sich
alle auf irgendeine Weise auf Alonso beziehen. Insgesamt herrscht die
Meinung vor, dass die spanische Literatur in den letzten Jahrzehnten stark
aus ihrer Isolierung herausgetreten ist, dass aber eine gänzliche Integrierung
in die Weltliteratur nicht stattgefunden hat. Der argentinische Kritiker Gui-
llermo de Torre prägte das im Deutschen schwer wiederzugebende Wort von
«la dificil universalidad de la literatura espanda». In der Tat ist noch
kaum ein Aspekt der spanischen Literatur völlig assimiliert worden, selbst
die moderne spanische Lyrik nicht, die trotz aller gegenteiligen Behauptungen

zwischen Valéry und den Surrealisten noch immer einen schwierigen
Stand hat.

Immerhin, die spanische Lyrik ist durch Dämaso Alonso um ein gutes
Stück ihrer «Provinzialität» entrissen und in die «Universalliteratur» (wie
die Spanier sagen) einverleibt worden. Es ist nur gerecht, dass ein Abglanz
dieser Universalität auch auf das Werk von Dämaso Alonso gefallen ist.

rSp. Una generación poètica (1920 bis gust Horst in der «BibUothek Suhrkamp»
1936). Übersetzt von Thekla Lepsius (1954) ist leider nicht mehr aufgelegt wor-
(Schweizer Monatshefte, September 1971). den.

- 2Die deutsche Übertragung von Karl Au-


	Dámaso Alonso, der Dichter und der Kritiker

