
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 53 (1973-1974)

Heft: 2

Artikel: Die Skylla und Charybdis der spanischen Literatur

Autor: Alonso, Dámaso

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162847

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dämaso Alonso

Die Skylla und Charybdis der spanischen
Literatur

Spanien ist im europäischen Rahmen eine aussergewöhnliche Nation.
Fremde haben immer das Pittoreske im Spanischen gesucht, vor allem aber
seitdem die Romantik das Exotische und das Malerische in Mode brachte.
Das Pittoreske des Spanischen war (auf den ersten Blick) nicht in
Schöpfungen wie in der Lyrik des Siglo de Oro zu finden, die aus
griechischlateinischer Tradition Werke hervorbrachte, die in Ton und Thema im
allgemeinen denen anderer europäischer Nationen ähnelten, insbesondere
denen Italiens. Dagegen fand sich das Pittoreske des Spanischen ganz
unmittelbar im Theater und im Schelmenroman mit ihren nächtlichen
Messerstechereien, Ehrenhändeln, Bettlern, Hunger und Krätze. (Es ist klar,
dass das eine vordergründige Einteilung ist, denn wenn man etwas tiefer in
die Thematik oder besser vielleicht noch in die Gestaltungsformen unserer
Lyrik eindringt, so finden sich hinter der grundlegenden Weltoffenheit tief
verwoben die charakteristischen Kennzeichen des Spanischen.) Und die
spanische Literaturkritik, die schon aufgrund der Tradition des vergangenen
Jahrhunderts zu realistischen Werten neigte, hat sich höchst geschmeichelt
gefühlt, als sie sah, dass die Vorliebe des Auslands sie bestätigte. Aus diesem
Zusammentreffen haben sich über die ganze Welt völlig irrige Ideen
verbreitet, wie die von der geringen Bedeutung der spanischen Lyrik, der
Unfähigkeit des spanischen Temperamentes für alles Lyrische usw. Und
Gestalten wie San Juan de la Cruz (der hl. Johannes vom Kreuz), der für die

ganze Welt ein Lyriker ersten Ranges sein müsste, sind ausserhalb Spaniens
völlig unbekannt, mit Ausnahme der Kreise, die sich aus religiösen Gründen
mit Literatur befassen.

Die spanische Literaturkritik scheint gar nicht erkannt zu haben, dass sie

gegen diese Beschränkung der spanischen Werte das Universale und
Erlesene der spanischen Literatur hätte betonen sollen. Denn der
Ausländer, der sich für das spanisch Volkstümliche begeistert, wird das grausam
Primitive suchen und die spanische Literatur auf ein Niveau herunterziehen,

das kaum höher ist als das der Kunst der Indianer oder Neger.
Das Ergebnis aus diesem allem war, dass, sprach man von spanischer

Literatur, man vor allem an das Theater des Siglo de Oro dachte, an den

Schelmenroman, die Epik des Mittelalters, die Romanzensammlungen und



SPANISCHE LITERATUR 113

allenfalls noch, um des auch in ihr vorhandenen Pittoresken willen, an die
Mystik. Aus diesen Bereichen der spanischen Literatur, denen sich die
besondere Aufmerksamkeit zuwandte, sind die für sie geltenden Gesetze
und allgemeinen Vorstellungen abgeleitet worden. Da hier der Realismus zu
dominieren schien, hielt man die spanische Literatur für grundsätzlich
realistisch. Da im Schelmenroman die Schilderung der unteren Gesellschaftsschichten

vorherrschte, und davon der verworrene Eindruck blieb von
Schenken und Schankwirten, Landstrassen, Bettlern, Zuhältern, Glücksrittern,

leichten Mädchen und Studenten, eine Mischung, von der ein leichte
Übelkeit erregender Geruch aus den Niederungen des menschlichen Daseins
aufstieg, hielten die einen diese Literatur in erster Linie für volkstümlich,
anderen erschien sie vulgär oder, im Gegensatz zu ästhetischer Aristokratie,
demokratisch. All diese Bezeichnungen wurden ihr gegeben. Und weil sie

realistisch und volkstümlich war, müsste sie konsequenterweise an den
Boden, die heimatliche Erde und den Ort gebunden sein und somit unfähig,
sich zum Universalen zu erheben: es war eine lokalistische Literatur.

Man kann nicht leugnen, dass es in der spanischen Literatur eine
charakteristische Neigung zur Vulgarität gibt. Aber man darf den Sinn, in dem wir
jetzt das Wort «Vulgarität» gebrauchen, nicht falsch verstehen. Es handelt
sich nicht nur um die Vulgarität der beschriebenen Milieus (untere Schichten
der Gesellschaft, Gaunerleben, Pöbelhaftigkeit, städtische Unterwelt usw.),
sondern auch um eine ästhetische Haltung. Man spricht von einer Ästhetik
des Hässlichen, es gibt auch eine Ästhetik der Vulgarität, die besondere
Ausdrucksmittel besitzt und die sich in der spanischen Kunst als bestimmte
Tendenz der Wirklichkeitsschau manifestiert: in der Literatur von Quevedo
bis Valle-Inclan; in der Malerei von Goya bis Solana. Grosse Meister!

Das ist wahr. Aber sind dies die einzigen Charakterzüge der spanischen
Literatur? Das ist's, was man um 1900 dachte.

Wir haben alle unter dem Einfluss dieser Anschauungen über die spanische
Literatur gelitten. Ich begann an ihnen zu zweifeln bei meinen Studien über
Góngora. Wie hatte der Schöpfer einer echt spanischen Dichtung, die im
Grunde vielleicht spanischer und andalusischer war als andere, die die
äusseren Zeichen des Spaniertums zu besitzen scheinen, ein Werk schaffen
können, übersteigertes Abbild, irreale Läuterung der Natur und so ein Vorbild

ästhetischer Aristokratie und allgemein gültiger Wirksamkeit?
Daraus folgt: wir hatten uns geirrt. Es gab in der spanischen Literatur

des 17. Jahrhunderts, die immer für realistisch, demokratisch und lokalistisch
gehalten wurde, etwas, das ausgesprochen antirealistisch, erlesen und
universal war (ohne deshalb nicht auch zutiefst spanisch zu sein). Wir wollen
jetzt die Gestalt Góngoras mit dem gesamten lyrischen Schaffen des Siglo de

Oro verbinden, mit all den grossen Dichtern vor ihm seit Garcilaso (und



114 SPANISCHE LITERATUR

auch noch mit einigen anderen, heute ebenso unbekannten wie bemerkenswerten,

die nach ihm kommen), und wir werden sehen, dass sich eine grossartige

Entwicklung der Lyrik ergibt, das ganze 16. und 17. Jahrhundert
hindurch, und dass sie im Wesenskern ebenfalls antirealistisch, erlesen und
universal ist. In diese Entwicklungslinie gehören die Eleganz von Garcilaso,
die schneidende patriotische Inspiration Herreras, das tiefe, schwermütige
Heimweh von Luis de Leon, als ein Höhepunkt der Weltliteratur das

mystisch lodernde Feuer des Juan de la Cruz und die unerbittliche Perfektion
Góngoras. Es gibt in der europäischen Literatur des 16. und 17. Jahrhunderts

keine Entwicklung lyrischer Dichtkunst, die der spanischen an Intensität

und Reichtum gleichkäme. Und da wurde behauptet, der spanische
Geist sei nicht fähig zu lyrischem Ausdruck! Wie man sieht, muss die These
der Vulgarität der spanischen Literatur beträchtlich eingeschränkt werden.

«Por un davo se pierde un reino» (Um eines Nagels willen geht ein

Königreich verloren)l. Denn nachdem nun schon einmal in die Mauer des

Realismus und der Vulgarität eine Bresche geschlagen ist, fragen wir uns, ob
diese Kategorien nicht irrtümlich auch für die Literaturgattungen
angewandt worden sind, die als Grundlage für ihre Aufstellung gedient haben.
Und wir kommen dazu, dass uns das Problem des behaupteten Realismus
des Schelmenromans beunruhigt. In wie weit ist der Schelmenroman
realistisch? Oder begrenzter gefragt: «Ist der ganze Schelmenroman realistisch?»
Dabei taucht ein Name auf: Quevedo. Nun gut, Quevedos Werk ist ebenso

antirealistisch wie das von Góngora, denn es ist, und zwar mit System, eine

geradezu groteske Entstellung der Wirklichkeit. Es ist weder in der
Darstellung der Welt noch im Stil realistisch. So spricht er von einer Person,
deren Gesicht von einem mit 16 Nadeln vernähten Schmiss durchzogen war
«calzaba diez y seis puntosdecara»2. Man verstehe den Satz wörtlich. Das ist
nicht möglich und wird es nicht sein, wofern man nicht erkennt, dass das
«calzar» hier metaphorisch gebraucht ist, und dass die logische Bedeutung
des Satzes vollkommen irreal ist. Von einem Gewinner beim Spiel sagt er:
«recogia el dinero con las ancas de la mano», er strich das Geld mit den
Hinterbacken der Hand ein. Und wer nicht bedenkt, dass Quevedo hier das

Wort ancas metaphorisch für den rückwärtigen Teil der Hand benützt,
nicht nur durch die analoge rückwärtige Lage angeregt, sondern noch mehr
durch die Rundung und Weichheit des Fleisches an dieser Stelle, die an die
Hinterteile eines Reitpferdes erinnern, der wird das nicht verstehen.
Beispiele dieser Art liessen sich noch zu Tausenden anführen. Das heisst eben
das Brot nicht einfach Brot nennen und den Wein Wein. Allerdings
unterscheidet sich die Art der Verwendung der Metapher bei Quevedo von der
Góngoras dahingehend, dass die des letzteren aufsteigend ist, und die
Quevedos horizontal (und noch häufiger absteigend). Es tritt also in den Werken



SPANISCHE LITERATUR 115

der beiden genialsten Repräsentanten des 17. Jahrhunderts der Realismus in
keiner Weise hervor. Und was bei Quevedo der Fall ist, trifft in grösserem
oder geringerem Masse für eine beträchtliche Anzahl von Prosaschriftstellern
dieses Jahrhunderts zu. Wir sehen also, wie die These vom fundamentalen
Realismus der spanischen Literatur sich nicht unbegrenzt aufrechterhalten

lässt.
Dabei werden wir auch dann kein günstigeres Ergebnis für den Realismus

erhalten, wenn wir diese Idee, wie das fast immer geschieht, verbinden mit
Popularismus (oder, wie andere sagen, mit Vulgarismus). Ich glaube, dass

wir in diesem Fall noch entschiedener versichern können, dass die Behauptung,

die spanische Literatur sei im wesentlichen vulgär, falscher denn falsch
ist. Falsch in bezug auf das Mittelalter, falsch für die Zeit der Renaissance
und des 18. Jahrhunderts und auch für die Gegenwart.

Falsch in bezug auf das Mittelalter, denn während dieser ganzen Epoche,
seit den Jahrhunderten, in denen wir schon eine Fülle literarischer Dokumente

besitzen, finden wir neben der volkstümlichen Dichtung, bewusst

bekräftigt auch die aristokratische, die des ausgewählt Veredelten. Auch in
einer Schule wie der galizisch-portugiesischen fehlt es nicht an Gestalten,
die sich für diese Betonung des ästhetisch Aristokratischen so entschieden
einsetzen wie der Portugiese Martin Suärez, der einem anderen Dichter das

Vulgäre seiner Lieder wie folgt vorwirft:

Ben quisto sodes dos alfayates
dos peliteiros e dos reedores,
de vosso bando son os trompeyros
e os jograres dos atambores

Ihr gefallt den Schneidern,
Den Fellverkäufern und denen, die die Tiere scheren,
Zu Euch gehören die Trompeter
Und die Volkssänger, die mit ihren Trommeln umherziehn

In der galizisch-portugiesischen Schule geht ebensowenig die Tradition der
nach ihrem Charakter aristokratischen provenzalischen Dichtung mit ihrem
trobar clus, dem Minnesang der höfischen Troubadoure, verloren.

Und wenn wir noch etwas weiter gehen - obgleich man heute nicht mehr
von einer absoluten Trennung zwischen dem mester de clerecia, der
mittelalterlichen Gelehrtendichtung und der juglaria, der Spielmannspoesie sprechen

kann -, so steht das schon ausser Zweifel, wenn der Verfasser des

Poema de Alixandre schreibt :



116 SPANISCHE LITERATUR

Mester trago fermoso, non es de juglaria

Ich bringe Euch einen herrlichen Minnegesang
und nicht nur ein Spielmannslied,

dass er einen Abgrund aufreisst zwischen seiner eigenen Kunst und der
volkstümlichen oder komödiantenhaften der Spielleute. Meine Kunst, sagt
er, meine Dichtung ist in sich wunderbar, sie ist sorgfältig gepflegt und
nicht wie die dem gemeinen Volk nach dem Munde geredete der Spielleute.
Und er stimmt ein grosses Lob an auf seine technische Meisterschaft, seine

abgezählten Silben usw. Der Gegensatz zwischen dem Volkstümlichen und
dem Gelehrten und Aristokratischen wurde von Menendez Pidal klar
aufgezeigt in den verschiedenen Einstellungen, die der Arcipreste von Hita
und der Infant Don Manuel zur Verbreitung ihrer Werke haben. Der
Arcipreste übergibt sein Werk dem Volk, damit es das Volk von Mund zu Mund
nach seinem Gutdünken ändere:

Qualquier omne que la oya, si bien trobar supiere
puede mas anadir e enmendar lo que quisiere.

Jeder, der das hört und zu dichten versteht,
kann hinzutun oder verbessern, was ihm gutdünkt.

Der Infant Don Manuel dagegen führt die Erzählung eines Troubadours
ein, und als er sie einen Schuster singen hört, der die Verse des Dichters
verstümmelt, fällt er, dies für sein gutes Recht haltend, zur Vergeltung dafür
über die Schuhe her, die der Handwerker anfertigt. Und der gleiche Infant
berichtet uns in seinem Libro del Caballero, dem Buch vom Ritter und dem
Schildknappen, von all den von ihm getroffenen vorzüglichen Vorsichts-
massnahmen, die die Korruption seines Werkes verhindern sollen.

Wenn man heute einen klaren Beweis für die literarische Geisteshaltung
der Erlesenheit gegenüber dem Volkstümlichen haben will, braucht man nur
zuzuhören, wie abfällig der Marquis von Santillana in seinem berühmten
Prohemio, dem Prosavorwort zu seiner Lyrik, von jenen spricht, die sich
darin gefallen, Lieder für die unteren und dienenden Gesellschaftsschichten zu
verfassen.

Und wenn noch eine Definition der ästhetischen Aristokratie der Literatur
fehlen sollte, so möge hier stehen, was Juan Alfonso de Baena im Vorwort
zu seinem Concionerò vom Dichter fordert: Die Poesie - sagt er - ist eine
Kunst von so grosser Bildung und feinster Begabung, dass sie keiner weder
lernen noch haben, weder allmählich erreichen noch beherrschen kann, wie es

nötig ist, er sei denn ein Mensch von sehr erlesener undfeiner Erfindungsgabe



SPANISCHE LITERATUR 117

und hoch und fein gebildet, von sehr gesundem und rechtlichem Verstände und

solcherart, dass er viele und verschiedene Bücher und Schriften eingesehen,

gelesen und darüber gehört habe, und alle Sprachen beherrsche, und dass er
überdies am Hofe von Königen oder hohen Herren verkehrt und viel vom
Geschehen in der Welt gesehen und sich darüber unterhalten habe, und der

schliesslich selbst ein Edelmann sei von feinem Anstand und gesetzt, höflich
und gewandt, von glänzenden Manieren und witzig und dessen Gedanken Honig
und Zucker und Salz und Takt und Treffsicherheit aufweisen.

Die Beispiele liessen sich noch vervielfachen. Die angeführten genügen,

um aufzuzeigen, dass es während des ganzen Mittelalters, das heisst als sich

die grosse Tradition von der Volkspoesie des Spanischen herausbildete, in
der spanischen Literatur auch damals nie an einer aristokratischen Geisteshaltung

gefehlt hat : und zwar nicht nur am Vorhandensein dieser Haltung,
sondern auch am bewussten Wissen ihrer Existenz im Widerspruch zu einer

anderen, der der Vulgarität.
Aber dass dann in der Literatur des 16. und 17. Jahrhunderts nur vulgäre

Werke vorhanden seien, ist noch falscher. Das erste der beiden bringt den

Beginn der Hochrenaissance. Das zweite ist noch eine Folgeerscheinung der

Renaissance. Das allein würde schon genügen zu beweisen, wie falsch eine

derartige Behauptung ist. Doch liegt da etwas sehr Interessantes vor, das

nicht unerwähnt bleiben darf, nämlich das, dass der geheime Grund, dass

unsere Renaissance nicht glatt verläuft, gerade in der Entfaltung dieser beiden
Ebenen besteht : Ästhetisch aristokratische Geisteshaltung gegenüber
Vulgärschrifttum, manchmal nur getrennt, andere Male brutal einander gegenübergestellt.

In der Nacht des 7. Juni 1502 betrat ein Rinderhirte das Gemach der
eben entbundenen Königin Dona Maria von Portugal und brachte dort
derbe Witze vor. Dieser Hirte war ein Portugiese, aber die Verse, die er
aufsagte, waren kastilisch: ein Monolog, der später den Namen Monòlogo del

Vaqueiro o de la Visitaciôn erhielt. Auf diese einfache Art und Weise schuf
Gil Vicente das portugiesische Theater. Und ich sage nicht auch das

spanische, weil sich wenige Jahre zuvor im Palast des Herzogpaares von Alba,
in Alba de Tormes, ähnliches ereignet hatte. Die Viehhirten im herzoglichen
Gemach Diese brutale Gegenüberstellung - Erlesenheit und volkstümliche
Gesinnung - Realismus und Idealismus - das scheint das Symbol der
gesamten spanischen Literatur im Zeitalter der Renaissance zu sein. Gil
Vicente schwankt in seinen rührenden und lichtvollen geistlichen Stücken
und seinem weltlichen Theater immer zwischen den erhabendsten
Eingebungen (religiösen und ritterlichen) und den gewöhnlichsten Witzen. Und
wenige Jahre zuvor hatte in der Celestina die gleiche dramatische
Gegenüberstellung stattgefunden : auf der einen Seite Celestina und eine Welt der



118 SPANISCHE LITERATUR

Zuhälterei und auf der anderen Seite Calixto und Melibea, das Liebespaar,
das inmitten der schreckensbleichen Festbeleuchtung, die es mit seiner
eigenen Leidenschaft entzündet, in den Tod geht, grossartig und von all dem
unberührt. Auf der einen Seite die realistische Sprache des Bordells, auf
der anderen der verfeinertste Idealismus in bezug auf die Liebe im Zeitalter

der Renaissance. Eine ähnliche, wenn auch nicht ganz so extreme
Gegenüberstellung wird man später im gesamten Bühnenschaffen Lope de

Vegas und derer, die nach ihm kommen, finden: die Welt der Liebhaber,
der Liebe, der Ehre, der unter der Hand geflüsterten Anspielungen und die
Welt der Diener, eine Welt der niederen Habsucht, der Angst und der
derben Spässe.

Wo immer wir in der spanischen Literatur des Siglo de Oro nachforschen,

begegnen wir derselben Duplizität. Manchmal in den einander völlig
entgegengesetzten Mentalitäten zweier Zeitgenossen : zum Beispiel im Unterschied

der Inspiration eines Garcilaso und eines Francisco Delicado.

Andere Male wird sich eine symmetrische Gegenüberstellung zwischen
zwei Literaturgattungen ergeben. So wird der Schelmenroman zu einer dem
Ritterroman gleichen Zahl, aber mit negativem Vorzeichen und der Schelm
zum Antiheld. Auf der einen Seite Übersteigerung des Idealismus und auf
der anderen die des antiidealistischen Materialismus.

Aber noch häufiger fast wird eine seltsame Doppelentfaltung das Werk
ein und desselben Autors zerteilen, und Gil Vicente wird, im Gegensatz
zu so volksnahen Werken wie den schon erwähnten Monòlogo del Vaqueiro,
andere von so ausgesprochen aristokratischem Charakter schreiben wie den
Don Duardos. Und im 17. Jahrhundert wird Lope de Vega in seinen Theaterstücken

im allgemeinen das Volkstümliche bringen, sich aber in seinem
Arte nuevo de hacer comedias (seiner neuen Art Komödien zu schreiben)
und in vielen seiner lyrischen Gedichte gelehrt und ästhetisch aristokratisch
geben, und dieser Gegensatz zwischen seinem Theater und dem, was er bis

an die Schwelle des Alters als sein eigentliches dichterisches Werk
betrachtete, wird einer der für sein Leben charakteristischen Züge sein. Und
Quevedo wird einerseits ein strenger Moralist und ein gehobener Lyriker
sein und anderseits der Verfasser der plattesten Witze. Und Góngora, der
gebildete und aristokratische Dichter par excellence wird uns in seinen
Lustspielen eine Dunstwolke von Pöbelhaftigkeit zurücklassen, und diese Teilung
wird sein ganzes Leben hindurch anhalten.

Es besteht also das Geheimnis unserer Renaissance und dem aus ihr
hervorgegangenen Siglo de Oro darin, eine Synthese gegensätzlicher
Elemente zu sein. Diesen Gedanken nicht verstanden zu haben, gerade das ergab
den Grund zu der Diskussion über die spanische Renaissance, die kürzlich



SPANISCHE LITERATUR 119

in Europa, vor allem durch deutsche Forscher, zustandekam und die zu so
bedauerlichen Arbeiten wie der von Klemperer « Gibt es eine spanische
Renaissance?» (Logos, 1927) geführt hat. Die negative Antwort, die Klemperer
auf seine Frage gibt, hängt vielleicht zu einem Teil mit dem ziemlich
verbreiteten Glauben zusammen, dass Renaissance und Reformation ungefähr
dasselbe seien (während sie in einem weiten Bereich und vor allem am
Anfang genau das Gegenteil voneinander sind), und zum anderen nicht
gesehen zu haben, wie stark das Geheimnis der plötzlichen kulturellen (und
auch materiellen) Entwicklung Spaniens im 16. und 17. Jahrhundert abhängt
von der Befruchtung der spanischen Tradition (in die schon realistische und
idealistische Elemente eingedrungen waren) durch universale Strömungen.
Spanien wendet sich ja nicht von seiner mittelalterlichen Tradition ab, und
das ist es, was es von anderen europäischen Völkern unterscheidet, zum
Beispiel vom französischen, es rettet vielmehr die ganze Tradition des Mittelalters

und pfropft auf diesen Stamm den Geist und die Formgebung der
Renaissance. Dieser Zug der Überwindung, der Vereinigung gegensätzlicher
Elemente, der Synthese, ergibt das wundervolle Resultat, wie es sich im
Siglo de Oro darstellt, und ist der Hauptgrund dafür, dass unsere Renaissance

im Ausland manchmal so missverstanden wird.
Es kommt also zu einer Verschmelzung der starken realistischen spanischen

Tradition und der idealistischen Elemente, die aus unserem Mittelalter

stammten mit den vielerlei idealistischen Strömungen, die aus der
europäischen Renaissance hervorgehen. Anderseits und im Gegensatz dazu,
kehrt gerade die Renaissance in Spanien und auch die ausserhalb Spaniens
dazu zurück, sich für das Realistische und Volkstümliche zu interessieren. Es

ergibt sich in Spanien also eine Verstärkung der beiden Richtungen, der des

Realismus und Lokalismus und der, die das Streben nach Ideellem, Verfeinerung

und Universalität vertritt. Und so kann man anstelle der Erklärung
unserer Renaissance als einer Synthese von mittelalterlich spanischer Tradition

und Elementen europäischer Renaissance die der Gegenüberstellung von
Realismus und Idealismus, von Lokalismus und Universalität setzen. Und
zwar nicht nur einfache Gegenüberstellung, sondern eine bis aufs äusserste

getriebene, schreckliche und dramatische Gegenüberstellung. Das ist der
Schlüssel zum Höhepunkt der spanischen Entfaltung, des Augenblicks, der
unsere ganze Tatkraft und unsere geistigen Werte vereint; und deshalb ist
darin auch die Erklärung für das Wesen der spanischen Seele zu suchen. Und
wie das Siglo de Oro die Quintessenz des eigentlich Spanischen ist, so ist
der Quijote die intensivste Verdichtung des Geistes des Siglo de Oro. Und
deshalb ist der Quijote nochmals und in genialer Weise die vollkommene
und aufs äusserste gesteigerte Gegenüberstellung der beiden Ebenen der
spanischen Kunst. So findet auch diese Analyse unserer eigenen Seele im



120 SPANISCHE LITERATUR

Quijote ihren vollendetsten Ausdruck, und durch den Quijote wird er der

ganzen Welt aufgeprägt.
Aber wir werden, wenn auch nicht in gleicher Stärke, derselben

Gegenüberstellung auch noch nach dem Siglo de Oro begegnen. Wenn wir zum
18. Jahrhundert weitergehen, so haben sich dort zwar Schauspieler und
Handlung geändert, aber die Tragödie der Dualität besteht fort: die
neuklassizistischen Verleumder des Gongorismus (und fast der gesamten
Literatur des 17. Jahrhunderts) sind - welches Paradoxon - eine auserlesene
Minderheit gegen eine schon zügellose und ganz auf den Plebs eingestellte
Kunst.

Es folgt darauf die Episode der Romantik, aber selbst in diesem
Zeitabschnitt kann man das Gesetz des einander Widersprechenden als erfüllt
betrachten, wenn, entgegen dem romantischen Fliehen vor der Wirklichkeit,
zugleich die Schule der Costumbristas ersteht, die die wirklichkeitsgetreue
Darstellung von Gesellschaftsleben und Landeskolorit anstrebt. Und noch
später, beim Realismus, vor allem bei dem Zweig des Naturalismus,
wird der, der die Gräfin de Pardo Bazan und der Clarin gelesen hat, gesehen
haben, welch dramatischer Kampf zwischen positivistischem Naturalismus
und Idealismus sich in der Seele dieser Autoren abgespielt hat. Wir
erreichen schliesslich das Ende des 19. Jahrhunderts, und da vertritt die

sogenannte «Generation von 98» aufs neue die erzieherische Haltung der
Neuklassizisten (jedes Lehramt bedeutet Aristokratie). Und findet sich diese

Trennung zwischen Realismus und Antirealismus, Lokalismus und Universalität

etwa nicht auch ganz deutlich in dem, was die Literatur um uns herum
heute hervorbringt?

Wir haben das Thema nur angeleuchtet. Aber bei einiger Vertiefung würden

sich noch neue Bestätigungen ergeben. Man sage also nicht, dass der
Realismus und der Lokalismus und der Popularismus die Kennzeichen des

Geistes der spanischen Literatur seien, sondern man sage vielmehr, dass
sie die Richtungen waren, in die die Wasser strömten in dem Augenblick,
in dem die Literaturkritik entstand. Darauf beruht es, dass die Kritik, als
sie bei der Rückschau auf Vergangenes eine glänzend verlaufende
Entwicklungslinie des spanischen Realismus vorfand, diesen zuerst und ausschliesslich

ins Auge fasste.
Wir haben jetzt eine gegen den Realismus gerichtete oder dem Realismus

gleichgültig gegenüberstehende Periode durchlebt. Wir müssen heute auch
eine vollständige Überprüfung der Werte der Literatur der Vergangenheit
vornehmen. Es muss aufgezeigt werden, wie sich in der spanischen Literatur
durch alle Zeiten hindurch die geistige Strömung gegen den Realismus und
für das Erlesene ungebrochen erhält.

Goethe hat das Leben als einen Dualismus erklären wollen, als einen



SPANISCHE LITERATUR 121

Widerspruch von Gegensätzen, einander entgegenstehender aber im tiefsten
Grund des Lebensprinzipes wesentlich verbundener Kräfte. Dieses Gesetz

von der Polarität erklärt, wie ich glaube, das eigentliche Wesen der spanischen

Literatur. Es lässt sich nicht über die Linie von Volkstümlichkeit -
Realismus - und Lokalismus definieren und auch nicht über die von Erlesenheit

- Antirealismus - und Universalität. Diese beiden Richtungen bedeuten

nur zwei äussere, gegeneinandergestellte und wechselseitig von der gleichen,
ausschlaggebenden Kraft bedingte Aspekte. Die Gegensätzlichkeit der beiden

Linien, die sich schon im Mittelalter zeigt, ebenso wie im gegenwärtigen
Zeitabschnitt, trat im Siglo de Oro noch mehr hervor, gerade weil in ihm die
Lebenskraft der spanischen Kultur ihre stärkste Verdichtung erfuhr. Und
diese Gegensätzlichkeit dürfte nicht nur die Literatur erklären, sondern die

gesamte Kunst und das geistige Leben Spaniens (man denke nur an Velasquez'

Martha und Maria in der Londoner National Gallery, an Murillos
Küche der Engel im Louvre usw.). Wenn wir diese einander widersprechenden

Elemente aus der Nähe betrachten, verstehen wir, dass sowohl die
einen wie die anderen Manifestationen ein und derselben spanischen
Substanz sind. Wir verstehen es noch besser, wenn wir uns von dem
allgemeinen Grundsatz den Einzelfällen zuwenden und sehen, wie sich die
beiden Lope, die beiden Quevedo und die beiden Góngora in jedem Fall
in ein und demselben Geist vollendet ausdrücken. Nur so ist zu verstehen,
dass das einander Entgegengesetzte in ein und demselben Buch, wie Don
Quijote und Sancho und die ihnen entsprechenden Welten den wesentlichen
Grund der Einheit des Werkes ergeben.

Dieser Dualismus, dieser beständige Widerspruch gegensätzlicher
Elemente in der spanischen Literatur könnte noch auf ein weiteres besonderes
Merkmal verweisen : die entsetzliche Übersteigerung der beiden Positionen.
So werden wir auf der idealistischen Seite zu den höchsten Höhen erlesener

Vergeistigung aufsteigen - San Juan de la Cruz - oder im Antirealismus -
Góngora, usw. Und ebenso werden wir in der materialistischen Richtung zu
den Schamlosigkeiten der Bordelle oder den Übelkeit hervorrufenden
Derbheiten eines Góngora oder Quevedo gelangen. Die spanische Literatur,
ebenso wie ihre menschliche Synthese, Lope de Vega, kennt keinen Mittelweg:

sie liebt oder verabscheut. Auf diese Weise greifen wir nach den
höchsten Sternen am Himmel der Geistigkeit der Welt, oder wir tauchen
in die tiefsten Tiefen der nackten, Wunden schlagenden Wirklichkeit. Ja, so
ist es : wie bei Lope de Vega, findet sich in unserer Literatur, wie in unserem
Geist, ja in Spanien selbst kaum ein Mittelmass. Diese ewige dramatische
Dualität der spanischen Seele wird auch das Gesetz der Einheit ihrer
Literatur sein. Und es ist wahrscheinlich auch diese ungeheuere Dualität, die der
spanischen Kultur ihren Zauber des Herben, Fremdartigen und Unbe-



122 SPANISCHE LITERATUR

rührten verleiht, und sie ist es auch - gerade diese Dualität und keines
der einander widersprechenden Elemente, die sie formen, für sich betrachtet -
auf der das Besondere des Spanischen beruht.

1Das ist der Anfang und das Ende einer Reiters willen eine Schlacht und um einer
spanischen Redensart, die folgendermassen Schlacht willen ein Königreich.» - 2«Cal-
lautet: «Wird ein Nagel verloren, so wird zar» bedeutet sowohl Schuhe anziehen, wie
auch das Hufeisen verloren, um des Huf- auch die Grösse der Schuhnummer, also
eisens willen auch das Pferd, um eines hier etwa: Gesichtsschuhnummer 16

Pferdes willen auch ein Reiter, um des Schmisse.

(Autorisierte Übersetzung von Thekla Lepsius)

Horst Hina

Dämaso Alonso, der Dichter und der Kritiker

Humanist im zwanzigsten Jahrhundert

Die Grössen des spanischen Geisteslebens kann man sich nicht anders denn
als grosse «Humanisten» vorstellen. Es scheint so, als ob der Typus des

Humanisten der besonderen kulturellen Physiognomie Spaniens entspreche
und einen Stellenwert besitze, der in unseren Breiten dem «Philosophen»
zukommt (eine Spezies wiederum, die es in Spanien kaum gibt, denke man
doch daran, dass selbst Ortega in deutschen Fachkreisen nicht oder nur
zögernd als solcher akzeptiert wurde). Den Humanisten charakterisiert seine
umfassende historische und literarische Bildung, seine sozusagen spielende
Beherrschung der Fachwissenschaft gleich in mehreren Branchen, und
darüber hinaus seine schöpferische Vision vom Menschen, mit der er sich dem
blossen Spezialisten als überlegen erweist. Er ist eine Art «Weiser», in der
besten Tradition von Antike und Renaissance, ein Weltmann, der auch in
der Gesellschaft und zuweilen sogar in der Politik ein Wörtchen
mitzureden hat und so etwas wie eine nationale Institution darstellt. Er
repräsentiert einen Kulturbegriff, an dem als Ideal in Spanien immer noch
hartnäckig festgehalten wird, selbst wenn dieser in seiner alltäglichen Wirklichkeit

schon stark ins Wanken geraten ist.
Zu dieser Gattung der Menéndez y Pelayo, Menéndez Pidal, Americo

Castro oder Gregorio Maranon kann man getrost auch den heute fünfund-
achtzigjährigen grossen alten Mann der spanischen Literatur, Dämaso
Alonso, rechnen. Bereits die Spannweite seiner Tätigkeit, die räumliche


	Die Skylla und Charybdis der spanischen Literatur

