
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 52 (1972-1973)

Heft: 11

Artikel: Das Abenteuer des Wissens : zum Denken von Karl Popper

Autor: Reiss, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


STRUCTURE DU SYSTÈME MONDIAL 799

sociétés constituant autant d'unités politiques dans lesquelles les pouvoirs
sont en mesure d'assurer, chacun à leur niveau, et la coordination des

activités économiques et politiques, et l'arbitrage entre des intérêts divergents

et même contradictoires. Aucun système international ne pourra
fonctionner sans Etats.

*Cf. U.S. Foreign Policy for the 1970's,
The Emerging Structure of Peace, A
Report to the Congress by Richard Nixon,
President of the United States, February 9,
1972. - 2Cf. à ce propos l'excellente analyse

d'Alastair Buchan, Power Relationships

in the Far East: A European View,
dans Survival Vol. XIV, N° 3, May/June
1972, pp. 106-113. - 3ASEAN, Association

of Southeast Asian Nations. - 4Les discussions

qui ont marqué la session de I'Ueo du
29 novembre au 3 décembre 1971, sont sur
ce point significatives. - 5Cf. pour le
résumé du plan Le Monde du 10 juin
1972 et l'article de Jean Planchais,
symboliquement intitulé: «Service inutile». - 6I1

s'agit toujours de l'armée de milice par
rapport à l'armée de métier.

Hans Reiss

Das Abenteuer des Wissens -
Zum Denken von Karl Popper

Jede Theorie ist eine Hypothese

Sir Karl Popper, der in England wirkt, aber aus Wien stammt, ist einer der
bedeutenden Philosophen unserer Zeit. In Deutschland hat man ihn oft aus
Unkenntnis, wenn auch manchmal wohl mit böser Absicht, einen Positi-
visten genannt1. Diese Behauptung ist falsch. Popper ist und war immer ein
scharfer Kritiker des Positivismus und damit des Wiener Kreises. Auch ist
sein Ausgangspunkt ganz anders. Kant wirkte stark auf ihn. Zwar ist er
nicht ein Kantianer im strengen Sinne des Wortes, aber sein erstes bedeutendes

Buch «Logik der Forschung» (Wien 1934) behandelt wie die «Kritik
der reinen Vernunft» die Frage: Was können wir wissen? Poppers Ansatz
ist jedoch anders als derjenige von Kant, weil sich seitdem die ganze
Problemsituation in der Naturwissenschaft grundsätzlich geändert hat. Kant
nahm an, die Naturwissenschaft, wie sie Newton begründet habe, gewähre:



800 KARL POPPER

«Wissen, wirkliches, sicheres unbezweifelbares und demonstrierbares Wissen

- göttUche scientia oder episteme - und nicht nur doxa, menschliche
Meinung2.» Diese Annahme war aber unrichtig: «Wie wir jetzt wissen, oder
zu wissen glauben, ist Newtons Theorie nichts anderes als eine grossartige
Mutmassung [oder Hypothese] und eine erstaunlich gute Annäherung [an die
Wahrheit]» (ebenda, S. 94). Trotz der unterschiedUchen Problemsituation
ist für Kant wie für Popper aber die Frage nach dem Wachstum unseres
Wissens selbst entscheidend. Dies ist «das zentrale Problem der Erkenntnistheorie»3.

Popper entwickelt seine Wissenschaftstheorie aus dem Studium zweier
Probleme, die er für «die beiden Grundprobleme der Erkenntnistheorie»4
hält: es sind die Probleme der Abgrenzung und der Induktion. Er begegnete
diesen beiden Problemen, als er als Siebzehnjähriger nach dem Ersten Weltkrieg

wissen wollte, wie sich wissenschaftliche Forschung von
unwissenschaftlichem Theoretisieren und Mythologisieren trennen lässt und wie die
Naturwissenschaften verfahren.

Zur Antwort auf diese Frage geht Popper den folgenden Weg. Er sucht,
wie einst Kant, sowohl am Empirismus wie auch am Rationalismus Kritik
zu üben, obwohl er beiden Traditionen verpflichtet ist. Humes Einwand
gegen die philosophische Rechtfertigung der Induktion überzeugt ihn. Popper

meint, es sei unmöglich, eine Theorie dadurch zu beweisen, dass man
aufgrund noch so vieler Beobachtungen eines Phänomens zu einer
Verallgemeinerung, das heisst zu einer universal gültigen Theorie kommt.
Denn die Annahme, die Zukunft müsse so sein wie die Vergangenheit,
ist falsch. Ausserdem müsse man sich auf andere Beobachtungen und
Hypothesen berufen, die auch nicht bewiesen sind. Dieses Verfahren führt zu
einem unendlichen Regress, dem man nicht entgehen kann. Die Welt ist
unendlich ; es muss immer Fälle geben, die man nicht überprüft hat. Wenn
Naturwissenschaftler glauben, was oft geschieht, sie hätten ihre Theorien
induktiv begründet oder gar bewiesen, so täuschen sie sich. Diese Vorstellung

entspringt einer falschen Interpretation der naturwissenschaftlichen
Methoden, dem Irrglauben, es käme nur auf die empirische Beobachtung an.
Dies ist aber genau so falsch wie die rationalistische Annahme, es käme nur
darauf an, klare und deutliche Formuüerungen aufzustellen. Als
Wissenschaftler verfahren wir nämlich ganz anders. Wir gehen von Problemen aus.
Zwar gibt es zuerst für uns Initialbedingungen oder Beobachtungen, das
heisst, in der logischen Terminologie, singulare Sätze, aber zur Erklärung
derselben verwenden wir eine Theorie. So verfahren wir in der Wissenschaft

nicht induktiv, sondern deduktiv. Popper nennt es die
«hypothetisch-deduktive Methode». Es gilt aber nicht etwa nur, Hypothesen und
Theorien aufzustellen, sondern diese zu überprüfen und zu kritisieren. Aber



KARL POPPER 801

diese Theorien lassen sich nie endgültig beweisen; denn man kann ja nie
alle Voraussetzungen, worauf sie basieren, noch alle Ereignisse, die sie

betreffen, untersuchen. Es geht also nicht darum, Theorien zu verifizieren,
wie es die Positivisten behaupten. Jede Theorie ist eine Hypothese. So ist es

auch falsch, unser Wissen und das Wachstum unseres Wissens rechtfertigen
zu wollen.

Prüfbarkeit und Falsifizierbarkeit als Kriterien empirischer Wissenschaft

Hier begegnen wir dem anderen Grundproblem, dem Abgrenzungsproblem,
das Hume zu lösen suchte und das Kant von Hume übernahm und laut
Popper zum zentralen Problem der Wissenschaftstheorie machte. Denn,
wie Popper mit Recht betont, auch unwissenschaftUche Theorien können
verifiziert werden; das heisst man kann immer dafür Belege finden, besonders

wenn man eine Theorie so aufstellt, dass sie auf den Fall, den es zu
erklären gibt, speziell gemünzt ist, wenn man also zu beweisen sucht, was

man beweisen will. Ähnliches gilt auch für die sehr allgemein formulierten
Theorien, die alles, oder fast alles, zu erklären suchen. Dies trifft zum
Beispiel auf die Astrologie zu. Popper selbst kam dazu, die Bedeutung des

Abgrenzungsproblems zu erkennen, als er in seiner Jugend in Wien kurz nach
dem Ersten Weltkrieg neue Theorien der Physik mit den damals ebenfalls

neuen, oder relativ neuen, Theorien des Marxismus, der Freudschen Psychoanalyse

und der Adlerschen Individualpsychologie verglich. Er kam zu dem
Schluss, dass es zwar eine Unzahl von Beweisen für jede der letzten drei
Theorien gab und dass diejenigen, die nicht an diese Theorien glaubten,
von deren Anhängern als Ungläubige verurteilt wurden, aber dass gerade
die scheinbar unerschöpfliche Erklärungskraft dieser Theorien ihre Schwäche

darstellte. Denn diese Theorien konnten alles erklären, was zu ihrem
Bezugsfeld gehörte, und ihre Aussagen und Prophezeiungen konnten dabei,

so schien es, immer verifiziert werden. Aber mit Einsteins «Allgemeiner
Relativitätstheorie», damals erst drei Jahre alt, war es ganz anders. Man
konnte diese einer echten Prüfung aussetzen. Man konnte sie an Hand einer

Voraussage widerlegen, wenn diese nicht eintreten sollte. Dabei ging man
also das Risiko der Falsifizierung ein. Ja, man müsste sogar aufgrund der

bisherigen Erfahrungen erwarten, dass sie nicht eintreffen würde. So

erkannte Popper, dass das Verifizierbarkeitsprinzip das zentrale Grundproblem

der Erkenntnistheorie nicht löst. Wie kann es aber gelöst werden?

Poppers Antwort auf die Frage lautet: Die Aufgabe der wissenschaftlichen

Forschung liegt nicht darin, etwas definitiv zu beweisen, sondern es

geht darum, Theorien zu überprüfen.
Wie Popper es prägnant formuliert: «Wir wissen nichts, sondern wir



802 KARL POPPER

raten» (vgl. Anm. 4, S. 223). Aber wir müssen unsere Vermutungen immer
aufs strengste überprüfen. Wir müssen immer wieder den Versuch machen,
Theorien zu widerlegen, sie zu falsifizieren. So ist für Popper «das
Kriterium der Wissenschaftlichkeit einer Theorie ihre Falsifizierbarkeit, ihre
Widerlegbarkeit, oder ihre Überprüfbarkeit»5.

Das Falsifizierbarkeitskriterium ist jedoch nicht das Gegenteil des Veri-
fizierbarkeitskriteriums. Dies wäre nur eine andere Form des Positivismus.
Vor allem ist das Falsifizierbarkeitskriterium kein Sinnkriterium; nicht-falsifizierbare

Sätze und Theorien können nach Popper durchaus sinnvoll sein, ja
möglicherweise sogar auch wahr. Sie gehören nur nicht zur empirischen
Wissenschaft. Es besteht ein asymmetrisches Verhältnis zwischen Falsifikation

und Verifikation, und Popper weist auf die logischen Gründe dafür
hin. Auch empfiehlt Popper das Falsifizierbarkeitskriterium, nicht weil
damit die Wissenschaft philosophisch gerechtfertigt werden kann, sondern
weil es zur Lösung des Abgrenzungsproblems fruchtbar ist. Vor allem ist
es einfach und einleuchtend.

Unsere Aufgabe als Forscher ist es also, immer wieder neue und strengere

Versuche zu unternehmen, eine Theorie zu überprüfen, und sie dann
durch eine bessere, weit umfassendere, kühnere zu ersetzen, durch eine

neue Theorie, die noch mehr Gelegenheit zur Falsifizierung bietet. Wir
verfahren also nach dem Prinzip des «trial and error», des Versuchs und
Irrtums, aber nicht im luftleeren Raum, sondern im Kontext der Tradition
früherer wissenschaftlicher Versuche und Theorien. Gerade die Tradition
einer strengen Kritik ist für erfolgreiche Forschung wesentlich, wie es das

Beispiel der Physik beweist.
Ist eine Theorie noch nicht widerlegt worden, so ist sie zwar nicht

bewiesen oder auch nur bestätigt worden. Noch ist sie deshalb wahrscheinlicher

geworden. Sie hat sich nur bisher bewährt. Aber wir dürfen sie nur
dann aufgeben, wenn wir sie durch noch strengere Versuche oder eine bessere

Theorie widerlegt haben. Dabei müssen wir dafür sorgen, dass wir
streng vorgehen und empirische Widerlegungen nicht vermeiden, was immer
möglich ist. Denn wir können eine Theorie immer gegen Kritik «immunisieren»,

wie es der Mannheimer Philosoph Hans Albert nennt. Zugleich
müssen wir auch versuchen, sie hartnäckig zu verteidigen - Popper spricht
sogar von dogmatischer Verteidigung -, damit sie auch wirklich erprobt
werden kann und nicht zu leichtfertig umgestossen wird. Doch müssen wir
auch bedenken, dass alle Prüfungsversuche, wie alle Beobachtungen
überhaupt, auch nur Vermutungen darstellen, das heisst hypothetisch sind. Denn
auch unsere Beobachtung ist von Theorien geprägt wie alle Sprachen
überhaupt. Schon Goethe bemerkte dies 6.

Wenn sich nun eine Theorie bewährt hat, dann ist sie deswegen noch



KARL POPPER 803

längst nicht wahr, obwohl sie es sein kann. Denn wir können nie wissen,
ob eine Theorie wahr ist oder nicht. Wir können nur sagen, dass sie der
Wahrheit näher kommt als andere, weniger gute Theorien, und dass wir
deshalb diese «bessere» Theorie den andern vorziehen. Nur in diesem Sinne
können wir von Wahrheit sprechen. In anderen Worten: «Wahrheit hat
die Funktion einer regulativen Idee. Wir prüfen mit der Wahrheit als Ziel -
indem wir Falsches eliminieren7. »

Poppers Auffassung von der Forschung und ihrer Methodologie ist also

von grundsätzUcher Bescheidenheit bestimmt. Sie ist auch eine Kritik der

Vernunft; denn sie weist auf die Grenzen hin, die dem menschlichen Denken

gesetzt sind. Dass es kein gesichertes Wissen gibt, bedeutet aber nicht,
es gäbe keine Wahrheit. Im Gegenteil, man kann Poppers Denken als ein
andauerndes Suchen nach Wahrheit auffassen, und er folgt dem polnischen
Philosophen Tarski, wenn er behauptet, Theorien könnten sich desto mehr
der Wahrheit nähern, je mehr sie den Tatsachen entsprächen. Wissenschaft

ist also ein Unterfangen, durch Versuch und Irrtum der Wirklichkeit

näher zu kommen.

«Pluralismus» und «Situationslogik»

Forschung geht aber nicht nur den einzelnen Forscher an, sondern ist ein
gesellschaftliches Phänomen. Wissenschaftliche Hypothesen müssen so
formuliert sein, dass sie auch von andern, die unter andern Lebensbedingungen

leben, überprüft werden können. Ihr Inhalt ist von diesen

Bedingungen unabhängig, und deswegen vertritt Popper die Ansicht, dass sich
die Welt des Wissens von den beiden traditionellen Welten, wie sie die
dualistische «Leib-Seele»-Auffassung kennt, unterscheidet. Diese «Welt
drei» ist von der «Welt eins» der Dinge und der «Welt zwei» des

subjektiven menschlichen Bewusstseins unabhängig. Sie ist eine (ontologisch)
autonome Welt des objektiven Geistes, wenn sie auch (genetisch) von den
Menschen geschaffen ist. Doch weist die «Welt drei» eigene Probleme auf,
die, wie die Mathematik zeigt, von ihren Schöpfern unabhängig sind
und auch weiterbestehen, ohne dass man davon weiss. Sie werden oft erst
entdeckt. Es ist also «Wissen ohne einen Wissenden»*. Popper bezeichnet
diese Auffassung als «Pluralismus»9, und die «Welt drei» besteht für
ihn aus Hypothesen, Theorien, Irrtümern und kritischen Äusserungen
darüber.

Für Popper ist diese Konzeption wichtig, da seiner Ansicht nach die
Methoden der Naturwissenschaften denen der Geistes- und Sozialwissenschaften

ähneln und sich keineswegs grundlegend, wie so oft behauptet
wurde, von diesen unterscheiden. Überall studieren wir Probleme und



804 KARL POPPER

sollten nach dem Prinzip Hypothesen des Versuchs und Irrtums, das heisst
der Aufstellung von Theorien und der Kritik daran, verfahren. So spricht
er von «Situationslogik» im Studium der Geschichte. Es geht darum,
individuelle Ereignisse und Situationen zu erklären, diese zu rekonstruieren.
Die historische Forschung beschäftigt sich mit Singularsätzen, und nicht
mit Universalsätzen. Es gilt nicht, Theorien über den Ablauf der
gesamten Geschichte aufzustellen. Jeder Historiker hat jedoch einen
Standpunkt, den er klar auszusprechen hat. Dieser Standpunkt gewährt seiner

Forschung eine einheitliche Perspektive, und das Kriterium für den Wert
des Standpunktes ist dessen Fruchtbarkeit. Je mehr Phänomene er erklärt,
desto wirkungsvoller ist er; denn er besitzt eine um so grössere
Erklärungskraft. Aber er ist nur ein Standpunkt unter vielen. Wir müssen die
darauf aufgebaute historische Rekonstruktion grundsätzlich widerlegen
können. Doch können wir, wie bei jeder Theorie, rationale Gründe
anführen, warum wir eine Perspektive anderen, weniger geeigneten vorziehen.

Poppers Wissenschaftstheorie ist also kein reiner Empirismus, obwohl
sie sich am Modell der Naturwissenschaften orientiert. Popper gibt auch
die Bedeutung metaphysischer Aussagen zu und weist darauf hin, dass
wissenschaftliche Forschung oft durch Metaphysik angeregt wurde. Es ist aber

ganz und gar nicht leicht, metaphysische Theorien zu überprüfen und zu
falsifizieren. Sie sind prinzipiell unwiderlegbar; haben sie innere logische
Konsequenz, so beweist dies noch keineswegs, dass sie richtig sind. Aber es
ist dennoch mögUch, sie kritisch zu untersuchen. Man muss dabei fragen:
«Löst [die Theorie] das Problem [das man lösen will]? Löst sie es besser
als andere Theorien? Hat sie vielleicht das Problem nur verschoben? Ist
die Lösung einfach? Ist sie fruchtbar? Widerlegt sie vielleicht andere
philosophische Theorien, die man zur Lösung anderer Probleme braucht10?»

Für Popper ist Kritik an falschen Theorien zentral. Auch der Irrtum ist
wichtig, nur so kann die Wissenschaft, und damit die Menschheit,
fortschreiten; denn das Wachstum unseres Wissens, das keineswegs zwangsläufig

ist, ist das, wovon die Geschichte eigentlich handelt. So ist Kritik am
Irrtum nicht nur fruchtbar, sondern sogar unsere sittliche Aufgabe; denn:
«Wir können aus unsern Fehlern lernen; darum ist es unsere Pflicht, aus
unsern Fehlern zu lernen11.»

Der liberale Entwurf der offenen Gesellschaft

Einer der Irrtümer, den Popper seiner Verbreitung und Wirkung wegen für
besonders gefährhch hält, ist das «faszinierende» Phänomen, das er
«Historizismus» nennt. Diese Konzeption hat er vor allem in den beiden Büchern
«Das Elend des Historizismus» und «Die offene Gesellschaft und ihre



KARL POPPER 805

Feinde» angegriffen. Unter «Historizismus» versteht er die Annähme, dass
das Hauptziel der Sozialwissenschaften in historischen Voraussagen bestehe

und dass gesellschaftliche Gebilde Organismen seien, das heisst dass ein
Ganzes entstehen könne, das mehr als die Summe seiner Teile sei, dass

beispielsweise der Staat mehr sei als die Bürger, die ihm angehören. Popper
verurteilt diese ganzheitliche Betrachtungsweise, die er «Holismus» nennt,
aufs schärfste; denn sie erscheint ihm als trivial, so weit sie richtig ist. Überdies

geht sie weit über die kausale Erklärung hinaus, und sie postuliert
auch unüberprüfbare, auf Intuition basierende Vorstellungen, wie zum
Beispiel den Zeitgeist, um Vergangenheit und Zukunft zu erklären. Diese
Anschauungen sind unfruchtbar; es wird der Versuch unternommen, die ganze
Gesellschaft oder die ganze Geschichte zu verstehen; dies ist unmöglich
und vereitelt wissenschaftliche Fortschritte. Es gilt, dagegen einzelne
historische Probleme zu studieren und nicht allgemeine Voraussagen aufgrund
allgemeiner historischer Gesetze zu machen. Vor allem verurteilt Popper
«die Lehre von der geschichlichen Notwendigkeit, die Grundthese des
Historizismus» (ebenda, S. VII). Es ist unmöglich, die zukünftige Geschichte

vorauszusagen; denn «der Verlauf der menschlichen Geschichte ist durch
das Anwachsen des menschlichen Wissens stark beeinflusst. Wir können
[aber] nicht mit rational-wissenschaftlichen Methoden das zukünftige
Anwachsen unserer wissenschaftlichen Kenntnis vorhersagen» (ebenda, S.XI).
Wir können nicht heute schon wissen, was wir erst morgen wissen werden.
Auch können wir nicht ins Wesen der Dinge, etwa des Staates, eindringen.
Popper verwirft dies als «methodologischen Essentialismus», und er hält
diesen für genauso gefährlich.

Zwar ist Poppers Wissenschaftsmethodologie «eine Theorie der
wissenschaftlichen und geistigen Revolution»12, da sie mit der konventionellen
Auffassung von der Forschung aufräumt, aber seine politische Theorie
ist die eines Liberalen, für den Politik sich mit dem Möglichen, und nicht
dem Utopischen, befassen soll, der die Reform der Revolution vorzieht und
der die freie Entscheidung des Einzelnen für wesentlich hält. Nur in einer
«offenen Gesellschaft», in der der freie Wettbewerb verschiedener sozialer
Lebensweisen möglich ist, kann sich Wissenschaft, das grösste Wagnis der
Menschheit, frei entwickeln. Deswegen bekämpft Popper die Feinde der
offenen Gesellschaft, die falschen Propheten, und fordert, dass wir die
«Träume der Weltenbeglückung aufgeben»13, dafür «aber bescheidene
Weltverbesserer» sind und uns «mit der nie endenden Aufgabe begnügen, Leiden
zu lindern, vermeidbare Übel zu bekämpfen, Missstände abzustellen ; immer
eingedenk der unvermeidbaren ungewollten Folgen unseres Eingreifens, die
wir nie ganz voraussehen können und die nur allzuoft die Bilanz unserer
Verbesserungen zu einer Passivbilanz machen» (ebenda, S.VIII).



806 KARL POPPER

Derart ist Karl Poppers «kritischer Rationalismus», den er mit seltener

Prägnanz, Klarheit und Urbanität des Stils auf englisch wie auch auf
deutsch verficht. Sein Denken entspringt dem Wunsch, dass der Mensch
seine Vernunft gebrauche, human zu sein, und dass er diese Humanität auch
in der Praxis zu verwirklichen suche. Nur so können wir das Abenteuer
des Wissens, unser aufregendstes und spezifisch menschliches Erlebnis,
verantwortungsvoll weiter verfolgen.

1Vgl. H. Maus und F. Fürstenberg
(Hrsg.), Der Positivismusstreit in der
deutschen Soziologie, Neuwied 1969. Darin
wird von Theodor Adorno und Jürgen
Habermas eine entsprechende Behauptung
aufgestellt; Popper wendet sich dagegen
in: Reason or Revolution, einem glänzenden

Aufsatz, der in den Archives
Européennes de Sociologie, XL, 1970, erschienen

ist. - 2 Conjectures and Refutations,
3. Auflage, London 1969, S. 93. - 8Logik
der Forschimg, 4. Auflage, Tübingen 1969,
S. XIV f. - 4Dies ist der Titel eines
unveröffentlichten Buches von Popper, wovon
seine «Logik der Forschung» den stark
gekürzten zweiten Band darstellt (vgl. ebenda

S. XXIII). - 5 Conjectures and Refutations,

S. 37. - «Goethes Werke, Hamburger

Ausgabe, Hamburg 1949-1964, XIII, S. 317 :

Zur Farbenlehre, «Vorwort». - 'Conjectural
Knowledge, in: Revue Internationale de

Philosophie, VC-IVC, Fase. 1-2, 1971, S.

196. Nachdruck in: Objective Knowledge,
Oxford 1972, S. 30. -8Epistemology without

a knowing subject, in: Logic, Epistem-
ology and Philosophy of Sciences, III, S.

335. Nachdruck in: Objective Knowledge,

S. 109. - 9Zu diesem Thema vgl.
auch Poppers Aufsatz: Eine objektive
Theorie des historischen Verstehens, in:
Schweizer Monatshefte, 50. Jahrgang
1970, S. 3ff. - 10Conjectures and Refutations,

S. 199. - "Das Elend des Historizismus,

3. Auflage, Tübingen 1971, S. IX.
- 12Reason or Revolution, S. 255. - 13Das
Elend des Historizismus, S. VIII.

Stark gekürzte und etwas veränderte Fassung eines Vortrages, der vom Hessischen

Rundfunk zum 70. Geburtstag von Sir Karl Popper am 28. Juli 1972 gesendet wurde.

Ivan Pfaff

Die tschechoslowakische Kulturemigration
nach 1968

Die Emigration in Zahlen und Namen

Die Geschichte der tschechischen politischen Emigrationen ist schon zu
einem Sonderkapitel nicht nur der tschechischen, sondern der europäischen
Entwicklung geworden, und die Gestaltung der modernen tschechischen Ge-


	Das Abenteuer des Wissens : zum Denken von Karl Popper

