Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 52 (1972-1973)

Heft: 11

Artikel: Das Abenteuer des Wissens : zum Denken von Karl Popper
Autor: Reiss, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162788

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

STRUCTURE DU SYSTEME MONDIAL 799

sociétés constituant autant d’unités politiques dans lesquelles les pouvoirs
sont en mesure d’assurer, chacun a leur niveau, et la coordination des
activités économiques et politiques, et ’arbitrage entre des intéréts diver-
gents et méme contradictoires. Aucun systéme international ne pourra fonc-

tionner sans Etats.

1Cf. U.S. Foreign Policy for the 1970’s,
The Emerging Structure of Peace, A Re-
port to the Congress by Richard Nixon,
President of the United States, February 9,
1972. - 2Cf. 4 ce propos I’excellente ana-
lyse d’Alastair Buchan, Power Relation-
ships in the Far East: A European View,
dans Survival Vol. XIV, N° 3, May/June
1972, pp. 106-113. - B4ASEAN, Association

of Southeast Asian Nations. — “Les discus-
sions qui ont marqué la session de I’UEeo du
29 novembre au 3 décembre 1971, sont sur
ce point significatives. — 5Cf, pour le ré-
sumé du plan Le Monde du 10 juin
1972 et I'article de Jean Planchais, symbo-
liquement intitulé: «Service inutile». — 611
s’agit toujours de I'armée de milice par
rapport 4 I'armée de métier.

HANsS REISS

Das Abenteuer des Wissens —
Zum Denken von Karl Popper

Jede Theorie ist eine Hypothese

Sir Karl Popper, der in England wirkt, aber aus Wien stammt, ist einer der
bedeutenden Philosophen unserer Zeit. In Deutschland hat man ihn oft aus
Unkenntnis, wenn auch manchmal wohl mit boser Absicht, einen Positi-
visten genannt!. Diese Behauptung ist falsch. Popper ist und war immer ein
scharfer Kritiker des Positivismus und damit des Wiener Kreises. Auch ist
sein Ausgangspunkt ganz anders. Kant wirkte stark auf ihn. Zwar ist er
nicht ein Kantianer im strengen Sinne des Wortes, aber sein erstes bedeu-
tendes Buch «Logik der Forschung» (Wien 1934) behandelt wie die «Kritik
der reinen Vernunft» die Frage: Was kOnnen wir wissen? Poppers Ansatz
ist jedoch anders als derjenige von Kant, weil sich seitdem die ganze Pro-
blemsituation in der Naturwissenschaft grundsitzlich gedndert hat. Kant
nahm an, die Naturwissenschaft, wie sie Newton begriindet habe, gewihre:



800 KARL POPPER

«Wissen, wirkliches, sicheres unbezweifelbares und demonstrierbares Wis-
sen — gottliche scientia oder episteme — und nicht nur doxa, menschliche
Meinung?2.» Diese Annahme war aber unrichtig: «Wie wir jetzt wissen, oder
zu wissen glauben, ist Newtons Theorie nichts anderes als eine grossartige
Mutmassung [oder Hypothese] und eine erstaunlich gute Annidherung [an die
Wabhrheit]» (ebenda, S. 94). Trotz der unterschiedlichen Problemsituation
ist fiir Kant wie fiir Popper aber die Frage nach dem Wachstum unseres
Wissens selbst entscheidend. Dies ist «das zentrale Problem der Erkenntnis-
theorie»3.

Popper entwickelt seine Wissenschaftstheorie aus dem Studium zweier
Probleme, die er fiir «die beiden Grundprobleme der Erkenntnistheorie»4
hilt: es sind die Probleme der Abgrenzung und der Induktion. Er begegnete
diesen beiden Problemen, als er als Siebzehnjihriger nach dem Ersten Welt-
krieg wissen wollte, wie sich wissenschaftliche Forschung von unwissen-
schaftlichem Theoretisieren und Mythologisieren trennen lidsst und wie die
Naturwissenschaften verfahren.

Zur Antwort auf diese Frage geht Popper den folgenden Weg. Er sucht,
wie einst Kant, sowohl am Empirismus wie auch am Rationalismus Kritik
zu iiben, obwohl er beiden Traditionen verpflichtet ist. Humes Einwand
gegen die philosophische Rechtfertigung der Induktion iiberzeugt ihn. Pop-
per meint, es sei unmdoglich, eine Theorie dadurch zu beweisen, dass man
aufgrund noch so vieler Beobachtungen eines Phdnomens zu einer Ver-
allgemeinerung, das heisst zu einer universal giiltigen Theorie kommt.
Denn die Annahme, die Zukunft miisse so sein wie die Vergangenheit,
ist falsch. Ausserdem miisse man sich auf andere Beobachtungen und Hypo-
thesen berufen, die auch nicht bewiesen sind. Dieses Verfahren fiihrt zu
einem unendlichen Regress, dem man nicht entgehen kann. Die Welt ist
unendlich; es muss immer Fille geben, die man nicht iiberpriift hat. Wenn
Naturwissenschaftler glauben, was oft geschieht, sie hédtten ihre Theorien
induktiv begriindet oder gar bewiesen, so tduschen sie sich. Diese Vorstel-
lung entspringt einer falschen Interpretation der naturwissenschaftlichen
Methoden, dem Irrglauben, es kime nur auf die empirische Beobachtung an.
Dies ist aber genau so falsch wie die rationalistische Annahme, es kime nur
darauf an, klare und deutliche Formulierungen aufzustellen. Als Wissen-
schaftler verfahren wir ndmlich ganz anders. Wir gehen von Problemen aus.
Zwar gibt es zuerst fiir uns Initialbedingungen oder Beobachtungen, das
heisst, in der logischen Terminologie, singuldre Sédtze, aber zur Erklirung
derselben verwenden wir eine Theorie. So verfahren wir in der Wissen-
schaft nicht induktiv, sondern deduktiv. Popper nennt es die «hypothe-
tisch-deduktive Methode». Es gilt aber nicht etwa nur, Hypothesen und
Theorien aufzustellen, sondern diese zu iiberpriifen und zu kritisieren. Aber



KARL POPPER 801

diese Theorien lassen sich nie endgiiltig beweisen; denn man kann ja nie
alle Voraussetzungen, worauf sie basieren, noch alle Ereignisse, die sie
betreffen, untersuchen. Es geht also nicht darum, Theorien zu verifizieren,
wie es die Positivisten behaupten. Jede Theorie ist eine Hypothese. So ist es
auch falsch, unser Wissen und das Wachstum unseres Wissens rechtfertigen
zu wollen.

Priifbarkeit und Falsifizierbarkeit als Kriterien empirischer Wissenschaft

Hier begegnen wir dem anderen Grundproblem, dem Abgrenzungsproblem,
das Hume zu 16sen suchte und das Kant von Hume iibernahm und laut
Popper zum zentralen Problem der Wissenschaftstheorie machte. Denn,
wie Popper mit Recht betont, auch unwissenschaftliche Theorien konnen
verifiziert werden; das heisst man kann immer dafiir Belege finden, beson-
ders wenn man eine Theorie so aufstellt, dass sie auf den Fall, den es zu
erkliaren gibt, speziell gemiinzt ist, wenn man also zu beweisen sucht, was
man beweisen will. Ahnliches gilt auch fiir die sehr allgemein formulierten
Theorien, die alles, oder fast alles, zu erkliren suchen. Dies trifft zum Bei-
spiel auf die Astrologie zu. Popper selbst kam dazu, die Bedeutung des Ab-
grenzungsproblems zu erkennen, als er in seiner Jugend in Wien kurz nach
dem Ersten Weltkrieg neue Theorien der Physik mit den damals ebenfalls
neuen, oder relativ neuen, Theorien des Marxismus, der Freudschen Psycho-
analyse und der Adlerschen Individualpsychologie verglich. Er kam zu dem
Schluss, dass es zwar eine Unzahl von Beweisen fiir jede der letzten drei
Theorien gab und dass diejenigen, die nicht an diese Theorien glaubten,
von deren Anhingern als Ungldubige verurteilt wurden, aber dass gerade
die scheinbar unerschopfliche Erklarungskraft dieser Theorien ihre Schwiche
darstellte. Denn diese Theorien konnten alles erkldren, was zu ihrem Be-
zugsfeld gehorte, und ihre Aussagen und Prophezeiungen konnten dabei,
so schien es, immer verifiziert werden. Aber mit Einsteins «Allgemeiner
Relativitdtstheorie», damals erst drei Jahre alt, war es ganz anders. Man
konnte diese einer echten Priifung aussetzen. Man konnte sie an Hand einer
Voraussage widerlegen, wenn diese nicht eintreten sollte. Dabei ging man
also das Risiko der Falsifizierung ein. Ja, man musste sogar aufgrund der
bisherigen Erfahrungen erwarten, dass sie nicht eintreffen wiirde. So er-
kannte Popper, dass das Verifizierbarkeitsprinzip das zentrale Grundpro-
blem der Erkenntnistheorie nicht 16st. Wie kann es aber gelost werden?
Poppers Antwort auf die Frage lautet: Die Aufgabe der wissenschaft-
lichen Forschung liegt nicht darin, etwas definitiv zu beweisen, sondern es
geht darum, Theorien zu iiberpriifen.

Wie Popper es prignant formuliert: « Wir wissen nichts, sondern wir



802 KARL POPPER

raten» (vgl. Anm. 4, S. 223). Aber wir miissen unsere Vermutungen immer
aufs strengste iiberpriifen. Wir miissen immer wieder den Versuch machen,
Theorien zu widerlegen, sie zu falsifizieren. So ist fiir Popper «das Kri-
terium der Wissenschaftlichkeit einer Theorie ihre Falsifizierbarkeit, ihre
Widerlegbarkeit, oder ihre Uberpriifbarkeit»5.

Das Falsifizierbarkeitskriterium ist jedoch nicht das Gegenteil des Veri-
fizierbarkeitskriteriums. Dies wére nur eine andere Form des Positivismus.
Vor allem ist das Falsifizierbarkeitskriterium kein Sinnkriterium ; nicht-falsi-
fizierbare Sidtze und Theorien kénnen nach Popper durchaus sinnvoll sein, ja
moglicherweise sogar auch wahr. Sie gehdren nur nicht zur empirischen
Wissenschaft. Es besteht ein asymmetrisches Verhéltnis zwischen Falsifi-
kation und Verifikation, und Popper weist auf die logischen Griinde dafiir
hin. Auch empfiehlt Popper das Falsifizierbarkeitskriterium, nicht weil da-
mit die Wissenschaft philosophisch gerechtfertigt werden kann, sondern
weil es zur Losung des Abgrenzungsproblems fruchtbar ist. Vor allem ist
es einfach und einleuchtend.

Unsere Aufgabe als Forscher ist es also, immer wieder neue und stren-
gere Versuche zu unternehmen, eine Theorie zu iiberpriifen, und sie dann
durch eine bessere, weit umfassendere, kiihnere zu ersetzen, durch eine
neue Theorie, die noch mehr Gelegenheit zur Falsifizierung bietet. Wir
verfahren also nach dem Prinzip des «trial and error», des Versuchs und
Irrtums, aber nicht im luftleeren Raum, sondern im Kontext der Tradition
fritherer wissenschaftlicher Versuche und Theorien. Gerade die Tradition
einer strengen Kritik ist fiir erfolgreiche Forschung wesentlich, wie es das
Beispiel der Physik beweist.

Ist eine Theorie noch nicht widerlegt worden, so ist sie zwar nicht be-
wiesen oder auch nur bestitigt worden. Noch ist sie deshalb wahrschein-
licher geworden. Sie hat sich nur bisher bewdhrt. Aber wir diirfen sie nur
dann aufgeben, wenn wir sie durch noch strengere Versuche oder eine bes-
sere Theorie widerlegt haben. Dabei miissen wir dafiir sorgen, dass wir
streng vorgehen und empirische Widerlegungen nicht vermeiden, was immer
maoglich ist. Denn wir konnen eine Theorie immer gegen Kritik «immuni-
sieren», wie es der Mannheimer Philosoph Hans Albert nennt. Zugleich
miissen wir auch versuchen, sie hartnickig zu verteidigen — Popper spricht
sogar von dogmatischer Verteidigung —, damit sie auch wirklich erprobt
werden kann und nicht zu leichtfertig umgestossen wird. Doch miissen wir
auch bedenken, dass alle Priifungsversuche, wie alle Beobachtungen iiber-
haupt, auch nur Vermutungen darstellen, das heisst hypothetisch sind. Denn
auch unsere Beobachtung ist von Theorien geprdgt wie alle Sprachen iiber-
haupt. Schon Goethe bemerkte dies .

Wenn sich nun eine Theorie bewdhrt hat, dann ist sie deswegen noch



KARL POPPER 803

langst nicht wahr, obwohl sie es sein kann. Denn wir kOonnen nie wissen,
ob eine Theorie wahr ist oder nicht. Wir konnen nur sagen, dass sie der
Wahrheit ndher kommt als andere, weniger gute Theorien, und dass wir
deshalb diese «bessere» Theorie den andern vorziehen. Nur in diesem Sinne
konnen wir von Wahrheit sprechen. In anderen Worten: «Wahrheit hat
die Funktion einer regulativen Idee. Wir priifen mit der Wahrheit als Ziel —
indem wir Falsches eliminieren?.»

Poppers Auffassung von der Forschung und ihrer Methodologie ist also
von grundsitzlicher Bescheidenheit bestimmt. Sie ist auch eine Kritik der
Vernunft; denn sie weist auf die Grenzen hin, die dem menschlichen Den-
ken gesetzt sind. Dass es kein gesichertes Wissen gibt, bedeutet aber nicht,
es gibe keine Wahrheit. Im Gegenteil, man kann Poppers Denken als ein
andauerndes Suchen nach Wahrheit auffassen, und er folgt dem polnischen
Philosophen Tarski, wenn er behauptet, Theorien konnten sich desto mehr
der Wahrheit nihern, je mehr sie den Tatsachen entsprichen. Wissen-
schaft ist also ein Unterfangen, durch Versuch und Irrtum der Wirklich-
keit ndher zu kommen.

«Pluralismus» und « Situationslogik »

Forschung geht aber nicht nur den einzelnen Forscher an, sondern ist ein
gesellschaftliches Phinomen. Wissenschaftliche Hypothesen miissen so for-
muliert sein, dass sie auch von andern, die unter andern Lebensbedin-
gungen leben, iiberpriift werden konnen. Ihr Inhalt ist von diesen Bedin-
gungen unabhingig, und deswegen vertritt Popper die Amnsicht, dass sich
die Welt des Wissens von den beiden traditionellen Welten, wie sie die
dualistische «Leib-Seele»-Auffassung kennt, unterscheidet. Diese «Welt
drei» ist von der «Welt eins» der Dinge und der «Welt zwei» des sub-
jektiven menschlichen Bewusstseins unabhingig. Sie ist eine (ontologisch)
autonome Welt des objektiven Geistes, wenn sie auch (genetisch) von den
Menschen geschaffen ist. Doch weist die «Welt drei» eigene Probleme auf,
die, wie die Mathematik zeigt, von ihren Schopfern unabhéngig sind
und auch weiterbestehen, ohne dass man davon weiss. Sie werden oft erst
entdeckt. Es ist also « Wissen ohne einen Wissenden»®. Popper bezeichnet
diese Auffassung als «Pluralismus»?®, und die «Welt drei» besteht fiir
ihn aus Hypothesen, Theorien, Irrtiimern und kritischen Ausserungen
dariiber.

Fiir Popper ist diese Konzeption wichtig, da seiner Ansicht nach die
Methoden der Naturwissenschaften denen der Geistes- und Sozialwissen-
schaften dhneln und sich keineswegs grundlegend, wie so oft behauptet
wurde, von diesen unterscheiden. Uberall studieren wir Probleme und



804 KARL POPPER

sollten nach dem Prinzip Hypothesen des Versuchs und Irrtums, das heisst
der Aufstellung von Theorien und der Kritik daran, verfahren. So spricht
er von «Situationslogik» im Studium der Geschichte. Es geht darum, in-
dividuelle Ereignisse und Situationen zu erkldren, diese zu rekonstruieren.
Die historische Forschung beschéftigt sich mit Singularsdtzen, und nicht
mit Universalsdtzen. Es gilt nicht, Theorien iiber den Ablauf der ge-
samten Geschichte aufzustellen. Jeder Historiker hat jedoch einen Stand-
punkt, den er klar auszusprechen hat. Dieser Standpunkt gewéhrt seiner
Forschung eine einheitliche Perspektive, und das Kriterium fiir den Wert
des Standpunktes ist dessen Fruchtbarkeit. Je mehr Phdnomene er erklért,
desto wirkungsvoller ist er; denn er besitzt eine um so grossere Erkli-
rungskraft. Aber er ist nur ein Standpunkt unter vielen. Wir miissen die
darauf aufgebaute historische Rekonstruktion grundsitzlich widerlegen
kénnen. Doch kdénnen wir, wie bei jeder Theorie, rationale Griinde an-
fiihren, warum wir eine Perspektive anderen, weniger geeigneten vorziehen.

Poppers Wissenschaftstheorie ist also kein reiner Empirismus, obwohl
sie sich am Modell der Naturwissenschaften orientiert. Popper gibt auch
die Bedeutung metaphysischer Aussagen zu und weist darauf hin, dass wis-
senschaftliche Forschung oft durch Metaphysik angeregt wurde. Es ist aber
ganz und gar nicht leicht, metaphysische Theorien zu iiberpriifen und zu
falsifizieren. Sie sind prinzipiell unwiderlegbar; haben sie innere logische
Konsequenz, so beweist dies noch keineswegs, dass sie richtig sind. Aber es
ist dennoch mdglich, sie kritisch zu untersuchen. Man muss dabei fragen:
«Lost [die Theorie] das Problem [das man 16sen will]? Lost sie es besser
als andere Theorien? Hat sie vielleicht das Problem nur verschoben? Ist
die Losung einfach ? Ist sie fruchtbar ? Widerlegt sie vielleicht andere philo-
sophische Theorien, die man zur Losung anderer Probleme braucht10?y

Fiir Popper ist Kritik an falschen Theorien zentral. Auch der Irrtum ist
wichtig, nur so kann die Wissenschaft, und damit die Menschheit, fort-
schreiten; denn das Wachstum unseres Wissens, das keineswegs zwangs-
ldufig ist, ist das, wovon die Geschichte eigentlich handelt. So ist Kritik am
Irrtum nicht nur fruchtbar, sondern sogar unsere sittliche Aufgabe; denn:.
«Wir konnen aus unsern Fehlern lernen; darum ist es unsere Pflicht, aus
unsern Fehlern zu lernen1!.»

Der liberale Entwurf der offenen Gesellschaft

Einer der Irrtiimer, den Popper seiner Verbreitung und Wirkung wegen fiir
besonders gefdhrlich hélt, ist das «faszinierende» Phinomen, das er « Histo-
rizismus» nennt. Diese Konzeption hat er vor allem in den beiden Biichern
«Das Elend des Historizismus» und «Die offene Gesellschaft und ihre



KARL POPPER 805

Feinde» angegriffen. Unter « Historizismus» versteht er die Annahme, dass
das Hauptziel der Sozialwissenschaften in historischen Voraussagen bestehe
und dass gesellschaftliche Gebilde Organismen seien, das heisst dass ein
Ganzes entstehen konne, das mehr als die Summe seiner Teile sei, dass
beispielsweise der Staat mehr sei als die Biirger, die ihm angehéren. Popper
verurteilt diese ganzheitliche Betrachtungsweise, die er « Holismus» nennt,
aufs schirfste; denn sie erscheint ihm als trivial, so weit sie richtig ist. Uber-
dies geht sie weit iiber die kausale Erkldrung hinaus, und sie postuliert
auch uniiberpriifbare, auf Intuition basierende Vorstellungen, wie zum Bei-
spiel den Zeitgeist, um Vergangenheit und Zukunft zu erkldren. Diese An-
schauungen sind unfruchtbar; es wird der Versuch unternommen, die ganze
Gesellschaft oder die ganze Geschichte zu verstehen; dies ist unmoglich
und vereitelt wissenschaftliche Fortschritte. Es gilt, dagegen einzelne histo-
rische Probleme zu studieren und nicht allgemeine Voraussagen aufgrund
allgemeiner historischer Gesetze zu machen. Vor allem verurteilt Popper
«die Lehre von der geschichlichen Notwendigkeit, die Grundthese des Histo-
rizismus» (ebenda, S. VII). Es ist unmdglich, die zukiinftige Geschichte
vorauszusagen; denn «der Verlauf der menschlichen Geschichte ist durch
das Anwachsen des menschlichen Wissens stark beeinfiusst. Wir kdnnen
[aber] nicht mit rational-wissenschaftlichen Methoden das zukiinftige An-
wachsen unserer wissenschaftlichen Kenntnis vorhersagen» (ebenda, S.XI).
Wir konnen nicht heute schon wissen, was wir erst morgen wissen werden.
Auch konnen wir nicht ins Wesen der Dinge, etwa des Staates, eindringen.
Popper verwirft dies als «methodologischen Essentialismus», und er hilt
diesen fiir genauso geféhrlich.

Zwar ist Poppers Wissenschaftsmethodologie «eine Theorie der wissen-
schaftlichen und geistigen Revolution»12, da sie mit der konventionellen
Auffassung von der Forschung aufriumt, aber seine politische Theorie
ist die eines Liberalen, fiir den Politik sich mit dem Moglichen, und nicht
dem Utopischen, befassen soll, der die Reform der Revolution vorzieht und
der die freie Entscheidung des Einzelnen fiir wesentlich hélt. Nur in einer
«offenen Gesellschaft», in der der freie Wettbewerb verschiedener sozialer
Lebensweisen moglich ist, kann sich Wissenschaft, das grosste Wagnis der
Menschheit, frei entwickeln. Deswegen bekdmpft Popper die Feinde der
offenen Gesellschaft, die falschen Propheten, und fordert, dass wir die
«Trédume der Weltenbegliickung aufgeben» 13, dafiir «aber bescheidene Welt-
verbesserer» sind und uns «mit der nie endenden Aufgabe begniigen, Leiden
zu lindern, vermeidbare Ubel zu bekimpfen, Missstinde abzustellen ; immer
eingedenk der unvermeidbaren ungewollten Folgen unseres Eingreifens, die
wir nie ganz voraussehen konnen und die nur allzuoft die Bilanz unserer
Verbesserungen zu einer Passivbilanz machen» (ebenda, S. VIII).



806

KARL POPPER

Derart ist Karl Poppers «kritischer Rationalismus», den er mit seltener
Pragnanz, Klarheit und Urbanitdt des Stils auf englisch wie auch auf
deutsch verficht. Sein Denken entspringt dem Wunsch, dass der Mensch
seine Vernunft gebrauche, human zu sein, und dass er diese Humanitit auch
in der Praxis zu verwirklichen suche. Nur so kdonnen wir das Abenteuer
des Wissens, unser aufregendstes und spezifisch menschliches Erlebnis, ver-

antwortungsvoll weiter verfolgen.

1Vgl. H. Maus und F. Firstenberg
(Hrsg.), Der Positivismusstreit in der deut-
schen Soziologie, Neuwied 1969. Darin
wird von Theodor Adorno und Jiirgen Ha-
bermas eine entsprechende Behauptung
aufgestellt; Popper wendet sich dagegen
in: Reason or Revolution, einem glinzen-
den Aufsatz, der in den Archives Euro-
péennes de Sociologie, XL, 1970, erschie-
nen ist. — 2Conjectures and Refutations,
3. Auflage, London 1969, S. 93. — 3Logik
der Forschung, 4. Auflage, Tiibingen 1969,
S. XIV f. — 4Dies ist der Titel eines unver-
offentlichten Buches von Popper, wovon
seine «Logik der Forschung» den stark
gekiirzten zweiten Band darstellt (vgl. eben-
da S. XXIII). - 3Conjectures and Refutati-
ons, S. 37. — ¢Goethes Werke, Hamburger

Ausgabe, Hamburg 1949-1964, XIII,S.317:
Zur Farbenlehre, «Vorwort». — 7 Conjectu-
ral Knowledge, in: Revue Internationale de
Philosophie, VC-IVC, Fasc. 1-2, 1971, S.
196. Nachdruck in: Objective Knowledge,
Oxford 1972, S. 30. - 8Epistemology with-
out a knowing subject, in: Logic, Epistem-
ology and Philosophy of Sciences, III, S.
335. Nachdruck in: Objective Know-
ledge, S. 109. — ?Zu diesem Thema vgl.
auch Poppers Aufsatz: Eine objektive
Theorie des historischen Verstehens, in:
Schweizer Monatshefte, 50. Jahrgang
1970, S. 3ff. — 1°Conjectures and Refuta-
tions, S. 199. — 11Das Elend des Histori-
zismus, 3. Auflage, Tibingen 1971, S. IX.
— 12Reason or Revolution, S. 255. —13Das
Elend des Historizismus, S. VIII.

Stark gekiirzte und etwas verdiinderte Fassung eines Vortrages, der vom Hessischen
Rundfunk zum 70. Geburtstag von Sir Karl Popper am 28. Juli 1972 gesendet wurde.

IVAN PFAFF

Die tschechoslowakische Kulturemigration

nach 1968

Die Emigration in Zahlen und Namen

Die Geschichte der tschechischen politischen Emigrationen ist schon zu
einem Sonderkapitel nicht nur der tschechischen, sondern der européischen
Entwicklung geworden, und die Gestaltung der modernen tschechischen Ge-



	Das Abenteuer des Wissens : zum Denken von Karl Popper

