
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 52 (1972-1973)

Heft: 9

Artikel: Literatur zwischen Kritik und Geschichte

Autor: Gsteiger, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162782

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


668 UMWELTKRISE

Peccei, überein, der neulich in Genf (nach Zeitungsberichten) gesagt haben
soll, dass die Produktionsweise der Industrien «einer unerbittlichen Gesetzgebung

unterworfen werden muss»5. Mit anderen Worten: ich bin der
Ansicht, dass ohne eine erhebliche Einschränkung der individuellen
Entscheidungsbefugnisse und daher des Privateigentums eine Lösung, beziehungsweise

eine wesentliche Verbesserung der Umweltqualität nicht erreicht
werden kann.

Kurzfassung eines Referates, gehalten anlässlich der Jahresversammlung der Schweizerischen

Gesellschaftfür Statistik und Volkswirtschaft, Davos, 2.-4. Juni 1972.

1 Louis Cazamian (tr.), Anthologie de la
Poésie Anglaise, Stolk edit. 1964, S. 136. -
2 Kenneth E. Boulding, Economics as a
Science, New York 1970, S. 38. - 3 Sollten
allerdings die Propheten einer bevorstehenden

Katastrophe doch Recht behalten,
dann befinden wir uns bereits heute in
einer Notlage, und Massnahmen viel
radikalerer und grundsätzlicherer Art drängen
sich sowohl für die ökonomische Praxis
im Weltmassstab als auch für die Theorie
auf, wobei ich allerdings davon überzeugt
bin, dass eine wirkliche Drosselung des
Wachstums auf NuU oder der
Bevölkerungszuwachsraten weder in kapitalistischen

noch in sozialistischen Wirtschaften
durchführbar ist, und dass jeder Versuch
einer Beeinflussung des Wachstums in den

unterentwickelten Ländern Asiens und
Südamerikas von diesen nicht mit Unrecht als
Beweis einer imperialistischen Einmischung
in ihre Angelegenheiten zurückgewiesen
würde. - 4Ich glaube sogar, dass der
moderne Industriebetrieb, der mit komplexen
und sich rasch ändernden Techniken
arbeitet, dauernd vor neuen Produktionsfunktionen

mit äusserst geringer Transparenz

steht. Selbst wenn wir also von den
Umweltschäden absehen, ist die Annahme
einer stabilen Produktionsfunktion wenig
aufschlussreich. Zur Problematik der
Annahme einer stabilen Produktionsfunktion
vgl. R. L. Heilbronner, On the Possibüity
of Political Economics, in: Journal of
Economic Issues IV (4), 1970, S. 7. -
National-Zeitung, 20. 5.1972.

Manfred Gsteiger

Literatur zwischen Kritik und Geschichte

Literatur zwischen Kritik und Geschichte: Ist das für einen literarisch
interessierten Zeitgenossen, der kein sogenannter Literaturfachmann zu sein
braucht und es glücklicherweise auch nicht immer ist, eine annehmbare
FormuUerung? Zu befürchten ist, dass sich Zweifel melden, und zwar spä-



LITERATURKRITIK 669

testens bei der Präposition. Warum «zwischen» und nicht «in Kritik und
Geschichte»? Ist denn Literatur eine Sache für sich, eine Entität, die irgendwo
zwischen anderen Entitäten stehen kann Es gibt in den Tageszeitungen meist
ein Literaturblatt, eine Feuilletonseite, zum Beispiel zwischen der
Innenpolitik und dem Inseratenteil, und das ist sicher eine gute Arbeitsteilung
für diejenigen, die die Zeitung machen, und eine nützliche GUederung für die

Leser. Aber dass - wiederum beispielsweise - die Aktienkurse auf der einen,
die Berichte über verpestete Gewässer auf der andern und ein Aufsatz über
Samuel Beckett auf der dritten Seite nichts miteinander zu tun haben, wird
niemand glauben. Ist Literatur etwas Umfassendes, Übergreifendes, oder ist
sie bloss etwas Sekundäres, ein Schatten weit realerer Ereignisse, die sich

anderswo abspielen? Man mag antworten wie immer man will, in jedem
Fall erscheint Literatur nicht als etwas «für sich», sondern in einer
bestimmten Funktion, zum mindesten in einem bestimmten Kontext.

Was ist Literatur-^

Wenn wir so fragen, nämlich nach dem, was Literatur überhaupt
ausmache, tritt unser Thema erst recht ins ZwieUcht. Die erwähnten Zweifel
erheben sich nun bereits beim Begriff Literatur. Bekanntlich sind wir heute
weiter denn je davon entfernt, uns auch nur provisorisch darüber zu einigen,
was Literatur sei. Dass sie mit Sprache zu tun hat, ist das
Allgemeinste, was wir sagen können, und es ist nicht einmal mehr unbestritten.
Literatur als Kunst, poesia abgesetzt von der non-poesia, die grossartige
Zauberformel Croces vermag uns zwar immer noch und immer wieder viele
Schatzkammern des Geistes zu öffnen, aber die Gefängnisse des Geistes, die
huis clos unserer Einsamkeit bleiben verschlossen, und die letzten Worte am
Rand des Schweigens entziehen sich den ästhetischen Kategorien. Gediegenheit,

Noblesse, Schönheit und ähnliche Begriffe markieren jedenfalls heute

nur ideologische Rückzugs- oder doch Abwehrpositionen. Ein Ausdruck wie
«das sprachliche Kunstwerk», mit dem noch Wolfgang Kayser das EigentHche

der Literatur zu treffen glaubte, erscheint den Literaturproduzenten
der Gegenwart als Niederschlag einer elitären Gesinnung - und wer sich
darauf versteift, muss sich auch gleich den Faschisten bescheinigen lassen.

Kriterien wie Geschlossenheit oder Stimmigkeit wagt man fast nur noch an
den Universitäten, und auch dort mit immer schlechterem Gewissen, an die
Literatur heranzutragen. Das Stichwort Trivialliteratur (von « Mein Kampf»
über die Edelweissromane bis zu den Mauerinschriften der Studentenrevolten)

entlockt andrerseits den betont progressiven Literaturbeflissenen leicht
das Bekenntnis, es könne ihrem Herzen nichts Menschliches fremd bleiben.
Damit ist das, was im Laufe von etwa zweitausend Jahren in unseren Brei-



670 LITERATURKRITIK

ten über das Wesen der Literatur gesagt und geschrieben wurde, gewiss
nicht gegenstandslos geworden, und Aristoteles, Horaz oder Boileau sind
nicht weniger das, was sie sind, weil in der heutigen Literaturwissenschaft
von einigen die «Erweiterung des Literaturbegriffs bis zur Einbeziehung der
Rudimente in der alltäglichen mündlichen Prosa» gefordert wird1. Aber
es mag zeigen, wie wenig ein allgemeines Verständnis der Literatur in
diesem Augenblick möglich ist, in welchem Mass, und oft ohne es zu wissen,
wir auch in dieser Sache aneinander vorbeireden, und im sogenannten «Zürcher

Literaturstreit» ist das ganz deutlich geworden.
Statt zu fragen, was Literatur sei, könnte man sich indessen danach

erkundigen, wo sie sei. Ich meine nicht, dass man damit das Problem lösen

könne, aber es wird vielleicht durchsichtiger. Oder wir verschieben es, und
die Perspektiven verändern sich. Dabei wird dieses «wo» nicht einfach ein
anderer Ausdruck für das «was» sein; das wäre nur dann der Fall, wenn
Literatur jene Entität, jener Gegenstand wäre, der sie eben nicht ist. Anders
gesagt: Literatur ist überhaupt nicht, sondern geschieht; sie ist kein Ding,
sondern ein Ereignis. Wir antworten auf die Frage nach dem «wo»: sie

sei in den Werken. Das ist ebenso richtig wie falsch. Richtig deshalb, weil
Literaturtheorie und Kritik den Werken folgen und nicht umgekehrt, falsch
weil Literatur im Werk allein, zwischen zwei Buchdeckeln, in der Schrift,
auf dem Tonband oder wo auch immer nicht in sich selber zum Ereignis
wird, sondern erst im Leser oder Hörer und durch ihn. Damit kommen
wir auf unser Thema zurück. Es erhält erst dann seinen Sinn, wenn wir das

Abstraktum Literatur durch den konkreten Leser ersetzen: in Wahrheit
steht er, als Mitvollziehender des Werkes, zwischen Kritik und Geschichte.
Die Ambivalenz ist im Leser, nicht in der Literatur.

Kritik als Information

Die Tatsache, dass in der neueren Hermeneutik die eigene schöpferische
Leistung des Lesers als eines «Künstlers zweiten Grades» grundsätzlich
nicht in Frage steht, besagt allerdings noch nicht viel über den Zustand
jener Kritik, die sich in Zeitungen und Zeitschriften, an Radio und
Fernsehen mit der Masse der dem Publikum vorgelegten neuen Literaturerzeugnisse

und, etwa im Fall des Theaters, mit der aktuellen Darbietung älterer
Werke auseinandersetzt. Diese Form der kritischen Praxis, der literarische
Journalismus, ist, man weiss es, ein zugleich verlockendes und undankbares
Geschäft. Verlockend mag es sein, wenn es dem Kritiker zur Steigerung seiner
Persönlichkeit verhilft, ihm ein Gefühl der Überlegenheit und eigenen
Wichtigkeit verleiht, das er aufgrund einer bescheideneren Tätigkeit entbehren
müsste. Er nimmt in der heutigen westlichen Gesellschaft dafür allerhand



LITERATURKRITIK 671

in Kauf, zum Beispiel einen im Verhältnis zum materiellen Ergebnis
unproportionierten Arbeitsdruck (ein deutscher Journalist hat vor ein paar Jahren
nachgewiesen, dass ein durchschnittlicher «freier» Kritiker, um auf den
Monatslohn eines Studienrats zu kommen, jeden Tag etwa 450 Seiten lesen und
zweieinhalb Seiten schreiben muss). Dafür kann er mit Siegfried Melchinger
sagen: «Kritik in dem Sinne, wie wir Kritiker sie betreiben, nämlich am
Objekt, am Werk, ist Rangbestimmung der Kunst... Von dort gewinnt sie

ihre Methode, ihren Stil, ihre Moral. So erreicht sie Gültigkeit des
Urteils2.» Ich will diese sehr anspruchsvolle Konzeption des kritischen Metiers
hier nicht grundsätzlich desavouieren, ich möchte sie nur relativieren, wenn
ich feststelle, dass neben dem Melchingerschen Kritiker, der sich als Richter
und Spiritus rector des literarischen Lebens versteht, ein Kritiker möglich
ist, der seine Aufgabe zurückhaltender formuliert; er meint nicht Gültigkeit
des Urteils, sondern sein subjektives Echo, nicht Rangbestimmung der Kunst,
sondern literarische Information. Natürlich kann auch er von seiner Person,
seinen Erfahrungen, Bildungs- und anderen Erlebnissen, von seinen - bewussten

und unbewussten - Vorurteilen, von seinen Erwartungen und Kenntnissen

nicht abstrahieren; er urteile immer auch ästhetisch, ist nolens
volens auch Kunstrichter. Aber er versteht sich nicht als Autorität,
sondern als Glied einer demokratischen Gemeinschaft, mit andern Worten: er
gibt seine Stimme ab, nicht mehr und nicht weniger. Dabei spielen oft auch
andere als sogenannte objektive ästhetische Massstäbe mit; der Kritiker
kann weder von seiner eigenen Gesellschaftlichkeit und Zeitlichkeit noch
von derjenigen seiner Leser abstrahieren. Ich glaube, wir müssen die
Forderung nach kritischer Objektivität rundweg als ein Phantom bezeichnen.
Nach meiner Auffassung zählt beim literarischen Journalisten etwas ganz
anderes, nämlich der Wille, seine - unausweichliche - Subjektivität bewusst

zu machen und sie vor sich selber und, wenn nötig, auch vor den andern
zu begründen.

Die Auffassung, die ich hier andeute, setzt voraus, dass ein Kritiker nie
das letzte Wort hat. Er kann der Erste sein, ein bedeutendes Werk
«entdecken» - und das gehört ohne Zweifel zu seinen schönsten Augenblicken
und seinen dauerhaftesten Ehrentiteln (selbstverständlich nicht nur in bezug
auf Produktionen des laufenden Kalenderjahres, sondern auch auf
verkannte Leistungen der Vergangenheit - gerade in der Rehabilitierung
solcher Werte kann der Kritiker dem Philologen die Hand reichen). Eine

«Gültigkeit des Urteils» kann sich aber nur aus dem Widerspiel der

Meinungen vom einen Kritiker zu andern, und nur für einen sehr beschränkten
Augenblick des Gleichgewichts, herstellen. Vielleicht gibt es auch in unserem
Bereich nicht genügend Alternativen und damit schöpferische Spannungen,
besteht so etwas wie eine Gefahr der Konkordanzdemokratie - ist man sich



672 LITERATURKRITIK

voreihg darüber einig, dass die Sache ja gut gemacht wird, Widerspruch
überflüssig ist. Den Vorwurf möchte ich keineswegs nur an das
sogenannte Establishment richten, im Gegenteil scheint mir, dass die Avantgarde,

die sich ihrerseits als mächtige Partei in den Institutionen ja längst
eingerichtet hat, die demokratischen Spielregeln von Spruch und Widerspruch

oft auch mehr in Worten als mit Taten praktiziert. Von den
Versuchen, kritische Diktaturen aufzurichten, den persönlichen Imperien und
den Machtkämpfen will ich schweigen: es gab sie und es gibt sie, das mag
genügen. Daraus sollte allerdings niemand die Folgerung ziehen, es sei eine
weltweite Verschwörung der Literaturkritiker gegen die Werte der
westlichen ZiviUsation im Gange, wie es William Schlamm 1966 in seinem Pamphlet

Vom Elend der Literatur getan hat.
Zur Frage des Werturteils in der Kritik wäre einiges nachzutragen. Es

gehört zu den amüsantesten und am meisten enthüllenden Tätigkeiten
sowohl des Journalisten wie des Wissenschafters, in alten Periodica und
anderen Druckschriften den verschollenen zeitgenössischen Urteilen über heute
allgemein anerkannte Autoren und über einstige, jetzt gestürzte Grössen der
Literatur nachzugehen. Ein Buch wie die von den Professoren Bandy und
Pichois zusammengestellte Textsammlung Baudelaire devant ses contemporains

sagt uns mehr über das Tatsächliche des literarischen Lebens als
manche theoretische Abhandlung3. Den gegenwärtigen Kritiker mag beim
Lesen solcher Zeugnisse Scham und Freude zugleich beschleichen - der
Gedanke, dass sich die andern auch geirrt haben, kann ihm zum billigen
Vorschuss-Trost werden. Loyaler und folgerichtiger ist es freilich, wenn er
die Einsicht in die Relativität des literarischen Urteilens in seiner Arbeit
in die Figur einer echten, nicht geheuchelten Bescheidenheit verwandelt.
Solche Bescheidenheit braucht noch lange nicht Schüchternheit zu sein, sie
lässt sich mit Bestimmtheit, Engagement und gelegentlicher Schärfe durchaus

vereinen.
Literarischer Journalismus ist ein verlockendes aber auch ein undankbares

Geschäft. Die Nachwelt windet dem Tageskritiker höchst selten
Kränze; er kann sich schon glücklich schätzen, wenn er als Fussnote in die
Geschichte eingeht. Oft rächen sich die Lebenden gerade an den
Mächtigsten grausam, wenn sie von ihnen nichts mehr zu befürchten haben -
und welche Rache könnte für einen Literaten grausamer sein als
Vergessenheit. Friedrich Sieburg, dem man zu Lebzeiten «profunde
Sachkenntnis» und «Noblesse des Stils» nachrühmte, ist noch keine zehn Jahre
tot, aber das Schweigen um ihn ist nahezu total. Man könnte von einem
«typisch» deutschen Phänomen sprechen, doch ist dieses Nationale hier nur
die besondere Form einer allgemeinen Missachtung des Tageskritikers, ja
einer eigentlichen Feindschaft gegen ihn. Und das Schlimmste: dieser Kri-



LITERATURKRITIK 673

tiker ist tatsächlich sub specie aeternitatis der Schwache, Naive, Irrende,
Unterlegene. «C'est aux silences de l'approbation imaginée de tel ou tel
lecteur que le journaliste pèse ses mots et trouve leur équilibre avec sa pensée.
Aussi son œuvre, écrite avec l'inconsciente collaboration des autres, est-
elle moins personnelle», sagt Marcel Proust, und aus dem Vergleich der
kritischen Schriften Sainte-Beuves mit den Gedichten des Kritikers schliesst

er auf «l'absence de signification de toute une œuvre critique merveilleuse,
immense, bouillonnante»4. Natürlich kann Proust nicht unrecht haben, wenn
er die Methode Sainte-Beuves als oberflächlich, schulmeisterlich, egoistisch,
konventionell bezeichnet und erklärt, «il n'y a qu'une manière d'écrire

pour tous, c'est d'écrire sans penser à personne, pour ce qu'on a en soi
d'essentiel et de profond»5 - sans penser à personne: gerade das kann der
Tageskritiker, der literarische Journalist nie ganz.

Anderswoher tönt es so : «Was geht das besprochene Kunstwerk den
Kritiker an? Nur sich selbst beäugeln, bespiegeln, bewundern sie, gleichviel
ob sie loben oder tadeln, und der unsachliche Stil verrät in jeder Zeile
den wahren Wert des Geschreibes.» Wie sah es in den sogenannten hohen
Zeiten der Kritik, in jenem 19. Jahrhundert, dem auch Sainte-Beuve
angehört, in Wahrheit aus? «Der Besprecher schrieb sich einen Namen und
fasste die Kritik als Selbstzweck auf. Ihm fehlte die Demut vor dem Werk.
Sein Urteil genügte ihm, Autor und Leser waren ihm gleichgültig. Er ver-
gass, zuerst einmal Kritik gegen sich selbst zu richten...» Die Zitate
stammen aus einer Inaugural-Dissertation, vorgelegt einer Hohen
Philosophischen Fakultät der Badischen Ruprecht-Karl-Universität Heidelberg im
Jahre 19356. Es wirkt wie ein Sakrileg, Sätze aus einer mediokren
nationalsozialistischen Doktorarbeit in die Nähe von Prousts Contre Sainte-Beuve

zu bringen. Auch wird man mit Recht einwenden, dass die beiden Texte

gar nicht dasselbe meinen. Proust greift nicht die Kritik schlechterdings an,
sondern die biographische Methode Sainte-Beuves, die ihren Ansatzpunkt
statt im Werk selber in den äusseren Umständen seiner Entstehung finden
will. Von Proust geht denn auch eine der bedeutendsten kritischen
Tendenzen im heutigen Frankreich aus, nämlich die Critique d'identification,
die Georges Poulet als «acte de lecture totale» bezeichnet. Aber etwas
Ungutes bleibt doch zurück, und wenn ich versuche, es genauer zu fassen,
so komme ich auf die Sätze, mit denen Proust seine Schrift gegen Sainte-
Beuve eröffnet: «Chaque jour j'attache moins de prix à l'intelligence.
Chaque jour je me rends mieux compte que ce n'est qu'en dehors d'elle
que l'écrivain peut ressaisir quelque chose de nos impressions, c'est-à-dire
atteindre quelque chose de lui-même et la seule matière de l'art7.» Der
kritische Schriftsteller, der lecteur und écrivain zugleich ist, wird seinen
Beruf im Jetzt und Hier nicht «en dehors de l'intelligence» ausüben



674 LITERATURKRITIK

können. Ein Satz Voltaires aus dem Dictionnaire philosophique scheint mir
den Sachverhalt zu treffen: «Un excellent critique serait un artiste qui aurait
beaucoup de science et de goût, sans préjugés et sans envie». Ich will nicht
versuchen, den Gegensatz zwischen Prousts «écrire sans penser à

personne, pour ce qu'on a en soi d'essentiel et de profond» und jener anderen,
wesentlich auch sozial bestimmten Konzeption des kritischen Schriftstellers
aufzulösen - es würde mir ohnehin nicht gelingen. Aber ich glaube, wir
müssen ihn sehen.

Voltaire wünscht sich den Kritiker als Mann mit «science», doch ohne
«préjugés». Das ist ein schönes, aber schwieriges Programm. Gerade der
literarische Journalist hat es schwer, als «homme de science» ernst genommen
zu werden, und umgekehrt ist sich der Literaturwissenschafter oft zu gut,
um in die Arena der Tageskämpfe zu steigen. Dabei haben die beiden Sparten

voneinander nur zu gewinnen. Ein Pierre-Henri Simon, langjähriger
Literaturprofessor, dann ständiger Kritiker des Pariser Le Monde und
schliesslich auch Mitglied der Académie Française, zeigte das in Personalunion.

In Deutschland gibt es ähnliche Ansätze. Aber nicht eine deutsche,
sondern eine skandinavische Universität verlieh dem Kritiker Marcel
Reich-Ranicki neulich den Ehrendoktor. Zu der Wissenschaft ohne
Vorurteile gehört auch die Freiheit von einseitig «nationalliterarischen»
Bindungen. Die deutsche Prosa nach 1945 ohne Hemingway oder Sartre, die
französische wiederum ohne Kafka, Rilke ohne die Russen und Franzosen,
das moderne französische oder amerikanische Drama ohne PirandeUo, das
sind nur ein paar Beispiele für die Unmöglichkeit, Sprachgrenzen ins
literarische Koordinatennetz zu übertragen. Die grossen Kritiker haben dies
immer gewusst und bedürfen dafür keiner speziell ausgewiesenen Komparatistik,

aber die weltliterarische Bildung, die wir bei manchen von ihnen
bewundern, ist immer noch eine Ausnahme. Damit sei keineswegs gefordert,

der Kritiker müsse alles und jedes kennen und sich bemüssigt fühlen,
darüber zu urteilen - das wäre im Extrem nur noch Dilettantismus (und
ist es auch manchmal). Es geht nicht um eine ohnehin immer nur
behauptete und faktisch nicht zu realisierende Universalität des Wissens als

vielmehr um einen Ansatz: das Eigene wird nicht absolut gesetzt, sondern
im Blick auf das Fremde relativiert. Damit wird es nicht herabgemindert,

sondern neu, anders und vielleicht richtiger gesehen. Und das gilt
auch, umgekehrt, für das «Eigene» der andern.

Die Frage nach der Geschichtlichkeit

Versuchen wir nun, den zweiten Pol unserer Betrachtung, die Geschichte,
etwas genauer zu situieren. Es ist bekannt, dass die Beschäftigung



LITERATURKRITIK 675

mit Literatur dort, wo sie sich als Wissenschaft versteht, leicht zur
historischen Wissenschaft wird, weil unsere ganze geisteswissenschaftliche
Bildung traditionell eine historische Bildung ist. Das 19. Jahrhundert hat diese

Übung bis zur letzten Konsequenz durchexerziert. Ernest Renan schreckte
in seinem Wissenschaftsglauben nicht davon zurück, die Geschichte an die
Stelle der Werke zu setzen; in L'Avenir de la Science schreibt er: «L'étude
de l'Histoire littéraire est destinée à remplacer en grande partie la lecture
directe des œuvres de l'esprit humain8. » Das ging sogar einem so beispielhaft

historischen Geist wie Gustave Lanson zu weit. Es ist nicht
unverständlich, dass sich die positivistische Literaturgeschichte trotz ihren
bedeutenden Leistungen von De Sanctis bis Wilhelm Scherer schliesslich in
Misskredit brachte. Interpretation, New criticism, Hermeneutik, Critique
d'identification, psychologische Deutung traten an ihre Stelle; was man das

Schöpferische nannte, rückte ins Zentrum; sogar dort, wo sie weiterhin historisch

verfuhr, wurde die Literaturwissenschaft zur Gmtesgeschichte. Die
französische Tradition der explication de texte erhielt durch die Entwicklung

der modernen Stilistik einen gewaltigen Aufschwung, Leo Spitzer hat
dafür die wohl eindrücklichsten Beispiele gegeben. Die Linguistik
überhaupt, zuletzt die strukturalistische Tendenz, brachte das literarische Werk
als sprachliches Gebilde in ein neues, nicht mehr vertikales, sondern
horizontales Bezugssystem. Die Frage nach dem Verhältnis zwischen Signifiant
und Signifié wurde wichtiger als diejenige nach dem Stellenwert eines Werkes

in der historischen Entwicklung.
Dieser extremen Herauslösung der Literatur aus der Geschichte steht

jedoch eine neue Aktualisierung des Historischen gegenüber. Max Wehrli
hat es so formuliert: Literaturgeschichte sei nicht bloss eine Hilfswissenschaft

zum besseren «textimmanenten» Verständnis von Dichtung, sie habe
«vielmehr ihren eigenen Gegenstand, den wir primär nicht als Dichtwerk,
sondern als den Zusammenhang der Dichtwerke unter sich, als die
Literatur zu sehen haben»9. Literatur sei, sagt Wehrli, «als übergreifendes
System ein soziales Phänomen»10. Damit ist das Stichwort gefallen, unter
das die Literaturkritik als historische Wissenschaft heute tritt. Nicht erst
heute: Georg Lukâcs' Goethe und seine Zeit erschien vor einem
Vierteljahrhundert, Franz Mehrings Lessing-Legende ist von 1893, die grossen
Literaturgeschichten von Gervinus und Hettner gehören zeitUch neben Büchner

und Mörike, Madame de Staëls Buch De la littérature mit dem fast
programmatischen Untertitel considérée dans ses rapports avec les institutions

sociales kam im Jahre 1800 heraus. Auch die nationale Literarhistorie,
die im geschichthchen Ablauf der Generationen und Perioden das Wirken
volkhafter Urmächte und den Weg zu nationaler Selbstverwirklichung sehen

wollte, war auf ihre Weise gesellschaftlich orientiert, nur zogen es die mei-



676 LITERATURKRITIK

sten ihrer Vertreter vor, nach dem Bankrott der Volkstumsmystik in das
«Kunstwerk an sich» zu flüchten. Eine solch radikale Desillusion bUeb, trotz
den stahnistischen Erfahrungen, der marxistisch orientierten
Literaturgeschichte erspart. In ihr erscheint die soziale Konzeption konsequent
verwirklicht; tatsächlich scheint es zwar nur so, weil die Problematik des

literarischen Textes als - wie auch immer geartetes - historisches Zeugnis
und zugleich als absolute, nur aus sich selber verständliche Schöpfung
auch hier bestehen bleibt. Aber das Historische konkretisiert sich in ihr
trotz allem wie wohl nie zuvor.

Friedrich Engels sagte am Grab von Karl Marx, der Verstorbene sei

«der Entdecker des Grundgesetzes, nach welchem die menschUche
Geschichte sich bewegt und entwickelt.» In der Sicht des historischen
Materialismus müssen auch die Hervorbringungen der Poeten und Schriftsteller als
Ausdruck der Produktionsverhältnisse gelten, die ihnen zugrunde liegen. Als
elitäre Kunst gehören sie zum Überbau und maskieren bloss die realen
Zustände, als progressive Kunst sind sie eingeordnet in den Menschheitsweg,

der durch den Klassenkampf zur klassenlosen Gesellschaft führt.
So erhält die Geschichtlichkeit der Literatur ihren Sinn durch die eschatologische

Begründung der Menschheitsgeschichte schlechthin. Damit vereinfache

ich natürlich sehr komplizierte und in sich oft widersprüchliche
Dinge ungemein (man braucht nur daran zu erinnern, wie wenig
aufgeschlossen der Marxismus in der Praxis den progressiven Kunstäusserungen
gegenübersteht, von Marx selber, der sich am klassisch-griechischen
Schönheitsideal orientierte, bis zum staatsoffiziellen sozialistischen Realismus der
Sowjetunion). Ich will im ganzen nur andeuten, dass im Marxismus die
historische Konzeption der Literatur zum mindesten theoretisch eine Totalität

und eine FinaUtät besitzt, die ihr sonst mangeln. Literaturgeschichte
kann so unerwartet wieder eine brisante Angelegenheit werden. Wenn ein
jüngerer Literarwissenschafter seine Studien mit dem Titel Literaturgeschichte

als Provokation überschreibt, so liegt die Herausforderung nicht
zuletzt im Ernstnehmen der marxistischen Auffassung, «dass Kunst und
Literatur keine Geschichte für sich allein beanspruchen können, sondern in
dem Masse geschichtlich werden, als sie am allgemeinen Prozess der
geschichtlichen Praxis teilhaben»11.

Literaturgeschichte als Vergegenwärtigung

Literatur zwischen Kritik und Geschichte: Es könnte immerhin sein, dass
sich die Polarität, wie sie sich heute in einer strukturalistischen und einer
marxistischen Literaturkritik zuzuspitzen scheint, als zwei Aspekte der einen



LITERATURKRITIK 677

Sache erweist, die diese erst in ihrer wechselweisen Bedingtheit zu sich
selber kommen lassen. Damit meine ich nicht jene «symbolische Tiefe»
einer «neuen Humanität», wie sie Josef Strelka in seinem Buch Vergleichende

Literaturkritik beschwört12, denn angesichts des realen Elends unseres
gegenwärtigen Weltzustands scheint mir eine rhetorische Synthese, die
vorgibt, wir brauchten bloss nach dem Heil zu greifen, um es zu haben, nicht
viel zu helfen. Ich meine vielmehr die kritische Vergegenwärtigung der
Geschichte, von der Walter Benjamin spricht, wenn er vom Literaturhistoriker

fordert, «die Werke des Schrifttums» nicht «im Zusammenhang ihrer
Zeit darzusteUen, sondern in der Zeit, da sie entstanden, die Zeit, die sie

erkennt - das ist die unsere - zur Darstellung zu bringen»13. Aber kommen
wir auf diesem Weg nicht in einen permanenten Konflikt zwischen dem,
was das Werk, selig oder unselig, in sich selbst ist, und dem, was es uns
sein soll? Es gehört zu den unaufhebbaren Schwächen einer
gesellschaftlich nicht nur orientierten, sondern engagierten Literaturwissenschaft,
dass sie immer wieder bereit ist, das individuelle Werk dem Dogma zu
opfern (wie in der politischen Praxis der einzelne sich auf Biegen oder
Brechen der Parteidiktatur zu unterwerfen hat). Nicht minder fragwürdig
als das Leben mit solchen Gegensätzen ist aber der Verzicht auf Ge-
schichtUchkeit im Namen einer reinen Ästhetik; jedenfalls scheint mir eine
in ihrer Eigengesetzlichkeit als absolut verstandene Kunst letztUch zur
unverbindlichen Verzierung reduziert.

Zu Beginn seiner Vorlesungen über schöne Literatur und Kunst versuchte

August Wilhelm Schlegel vor 170 Jahren das Verhältnis der Theorie zur
Historie und dasjenige beider zur Kritik zu definieren. Während die Poetik
das Wesen und die Selbständigkeit des Schönen zu bestimmen hat, liefert die
Geschichte, die «das unentbehrliche Korrelat der Kunstheorie» ist, die
Beispiele, ohne die jede Theorie abstrakt bleibt. Nun soll aber die
Geschichte «nicht ein blosses Aggregat von Wirklichkeit sein, sondern zur
Einsicht ihrer Notwendigkeit führen, sie soll in dem Chaos der Erscheinungen
einen gesetzmässigen Gang entdecken»14. Solche Einsicht vermittelt die
Kritik, die als «die Fähigkeit zu beurteilen» «sowohl für Theorie als
Kunstgeschichte das unentbehrliche Organ und das verbindende Mittelglied beider
ist». So, wie Theorie und Geschichte aufeinander und auf die Kritik
verweisen, verweist diese zurück auf die Theorie, denn «die kritische Reflexion

ist eigentlich ein beständiges Experimentieren, um auf theoretische
Sätze zu kommen»15.

Die geistvolle Unterscheidung Schlegels bleibt für uns erhellend. Für uns
gilt ebenfalls, dass Kritik ohne Geschichte unmöghch, Geschichte ohne
Kritik sinnlos ist. Als Scheingegensatz erweist sich in dieser Sicht auch die

Opposition von Aktualität und Vergangenheit. Es gibt natürlich eine Flucht



678 LITERATURKRITIK

aus der Gegenwart in die Geschichte, in das vermeintliche «gute Alte»
(obwohl ich glaube, dass bei der GeschichtsfeindUchkeit der heutigen
Jugend eine solche Gefahr nicht sehr gross ist). Es gibt aber auch, und
das scheint mir für uns bezeichnender, eine Flucht aus der Geschichte in
die blosse Aktualität. Diese geschichtslose Gegenwärtigkeit, der wir im
heutigen Leben auf Schritt und Tritt begegnen und die von einer auf
kurzsichtigen Konsum und ebenso kurzsichtigen Profit ausgerichteten
Wirtschaft nur zu fleissig gefördert wird, ist nichts anderes als eine Form jener
«Liquidation der zweidimensionalen Kultur», von der Herbert Marcuse
spricht16. Mit Literatur hat das mehr zu tun, als man auf Anhieb
annehmen möchte. Dass der Umgang mit Werken der Vergangenheit, mit
Swift, mit Zola, aber auch mit Rimbaud oder Fontane unseren kritischen
Sinn schärfen und, in Zustimmung und Widerspruch, für die Gegenwart
wacher und zugleich differenzierter machen kann, ist nur das eine. Das
andere ist der Umstand, dass wir als nicht bloss Seiende, sondern Gewordene,

ohne Kenntnis unserer Vergangenheit, also ohne Geschichte, nicht zu
Selbsterkenntnis gelangen können, auch nicht zur Erkenntnis der in uns
wirkenden Denkmuster und Symbolvorstellungen. Eine solche Literaturgeschichte,

in der es wesentlich um das Bewusstmachen des Unbewussten
geht, wird denn auch stets eine kritische Geschichte sein: in der
Auseinandersetzung mit dem, was war, erkennen wir, selbstkritisch, was wir
sind, und warum wir so sind.

Und ein Drittes: Wenn wir in und mit der Geschichte lernen können,
was wir sind, so auch das Gegenteil - was wir nicht mehr sind.
Vergangenheit, wie sie die Literatur, und nur sie in dieser Fülle und Intensität

aufbewahrt, wird zum Bild des Verlorenen, zur Figur des Verlusts.
Diese Vergangenheit war gewiss alles andere als gut und schön, sie konnte
grausam und ungerecht sein, aber nie war in ihr der Mensch sich selber so

entfremdet, wie er es in der modernen technischen Zivilisation in West
und Ost geworden ist. Entfremdung - sie bezeichnet, jenseits aller
Schlagworte, die zunehmende Distanz zwischen dem, was der Mensch als
Teil von Natur und Schöpfung, und dem, was er als anonymen «Sach-

zwängen» unterworfenes Opfer seiner eigenen Hybris ist. Sie bezeichnet das
Auseinanderklaffen von Ideal und Wirkhchkeit in unserem Bild vom
Menschen und das stillschweigende, resignierte oder zynische, Akzeptieren des

Gegensatzes. Sie bezeichnet unseren Verlust an Humanität. Wenn wir Stifters

Nachsommer lesen, wird uns ein solcher Verlust selbstverständlich
bewusst, doch auch die im selben Jahr 1857 erschienenen Fleurs du Mal
nehmen nicht nur die fortschreitende Entfremdung voraus, sondern zeigen,
in welchem Mass etwa die Stadt des damaligen industriellen Zeitalters,
Baudelaires «vieillard laborieux», der im Morgendämmer nach seinem



LITERATURKRITIK 679

Werkzeug greift, noch als mythische Gestalt geschaut und damit vermenschlicht

werden konnte.
Ein solches Bewusstsein des Verlustes kann im Umgang mit der Literatur

der Vergangenheit zwar individuell für Augenblicke aufgehoben werden; den
Wunsch nach Restauration wird es nur dann erwecken, wenn wir
Geschichte nicht als das verstehen wollen, was sie tatsächlich ist - das

Vergangene. Doch die Diskrepanz zwischen dem, was war und gewiss nicht
das «Bessere», aber irgendwo vielleicht doch das Reichere und Menschlichere

war, und dem, was jetzt ist, lässt uns einer neuen Dimension inne
werden, die mit eine neue Dimension der Gegenwart schafft. In der
Kommunikation mit dem Gewesenen gewinnt unsere aktuelle Existenz Tiefe und
Relief. Das braucht nicht unbedingt Widerspruch zu sein; es gibt auch
Einverständnis und Zustimmung, es gibt das Glück des Bewahrens und
Überdauerns. Aber wie real ist solches Glück heute noch Im Widerspruch
gegen vieles, was die Gegenwart uns abverlangt, in der Auflehnung gegen
Opfer, die sinnlose Opfer sind, treten die Konturen unserer Existenz mit
neuer Schärfe hervor. Dabei ist es sekundär, ob die geschichtliche Wirklichkeit

der Literatur, vor der sich unser eigenes Dasein abhebt, auch faktisch
die politische und soziale Wirklichkeit einer zurückliegenden Zeit reproduziere.

Zwar ist die Literatur der Vergangenheit, bei allen Vorbehalten, auch
historisches Dokument - aber doch in erster Linie Dokument ihrer selbst
und der in ihr realisierten Möglichkeiten des menschlichen Lebens.
WahrscheinUch stehen wir heute an einem Punkt, wo wir uns endgültig
darüber klar werden müssen, was der Mensch sei, und wie er in der Welt,
die er sich so rücksichtslos umgestaltet, überhaupt sein könne. Ohne das

Zeugnis der Literatur der Vergangenheit müssen diesem anthropologischen
Leitbild, von dem vielleicht unser Überleben abhängt, entscheidende Züge
fehlen.

Hat Literaturgeschichte, hat Literatur schlechterdings also nicht nur einen
Sinn, sondern auch einen Zweck? Ich möchte mit Ja antworten können.
Freilich, wir wissen, dass Literatur die Welt nicht verändert. Aber sie kann
den Menschen verändern, und darauf kommt es an. Es liegt darin kein
Gegensatz zu dem, was Literatur als Schöpfung des Homo ludens, als

Spiel, Phantasie und reines Vergnügen ist, sein darf und sein soll, für den
Leser so gut wie für den Schriftsteller. Auch Freude, Spiel und Phantasie
können den Menschen verändern. In der Dialektik von Geschichte und
Gegenwärtigkeit, welche Form sie im einzelnen auch immer annehme, ist
Veränderung mögUch, gesteigert über die Aktualität hinaus in Blick auf die
Zukunft - nicht diejenige, die sein muss, sondern diejenige, die sein soll.
Denn wenn sich die Hoffnung auf eine bessere - oder sagen wir bescheidener:

auf eine mögliche und menschliche Zukunft nicht auch im Umgang



680 LITERATURKRITIK

mit Literatur artikulierte, dann wäre es diese nicht wert, dass man ihr
seine Kraft und seine Jahre widmete.

1 Gerhard Bauer in: Zur Theorie der
Vergleichenden Literaturwissenschaft, hrsg.
von H. Rüdiger, Berlin 1971, S. 36. -
2Keine Massstäbe? Versuch einer Selbstkritik

der Kritik, Zürich 1959, S. 88. -
3Monaco 1957. Neu in: Coli. 10 x 18, Paris

1967. - 4 Contre Sainte-Beuve, Paris
1954 (Coll. Idées), p. 171, 180. - 5L.c.
p. 366. - 6Zit. nach Joseph Wulf: Literatur

und Dichtung im Dritten Reich, eine
Dokumentation, Gütersloh 1963, S. 271. -
'Proust I.e. p. 55. - 8Gustave Lanson:
Histoire de la Litt, française, 8e éd., Paris
1903, p. VI. - "Sinn und Unsinn der
Literaturgeschichte, «Neue Zürcher Zeitung»,

26. Febr. 1967, Bl. 5. - 10Sinn und
Unsinn, a.a.O. - "Hans Robert Jauss:
Literaturgeschichte als Provokation, Frankfurt
1970 (ed. suhrkamp), S. 250. - 12Bern
und München 1970, S. 82. - "Literaturgeschichte

und Literaturwissenschaft, in:
Angelus Novus, ausgew. Schriften 2, Frankfurt

1966, S. 456. - l4Die Kunstlehre
(Krit. Schriften u. Briefe hrsg. v. E. Lohner,

II), Stuttgart 1963, S. 19f. - "Schlegel

a.a.O., S. 25, 29. - 16Der eindimensionale

Mensch, Studien zur Ideologie der
fortgeschrittenen Industriegesellschaft.Neu-
wied u. Berlin 1967, S. 76f.


	Literatur zwischen Kritik und Geschichte

