Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 52 (1972-1973)

Heft: 9

Artikel: Literatur zwischen Kritik und Geschichte
Autor: Gsteiger, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162782

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

668 UMWELTKRISE

Peccei, iiberein, der neulich in Genf (nach Zeitungsberichten) gesagt haben
soll, dass die Produktionsweise der Industrien «einer unerbittlichen Gesetz-
gebung unterworfen werden muss» 3. Mit anderen Worten: ich bin der An-
sicht, dass ohne eine erhebliche Einschrinkung der individuellen Entschei-
dungsbefugnisse und daher des Privateigentums eine Losung, beziehungs-
weise eine wesentliche Verbesserung der Umweltqualitdt nicht erreicht

werden kann.

Kurzfassung eines Referates, gehalten anliisslich der Jahresversammlung der Schweizeri-
schen Gesellschaft fiir Statistik und Volkswirtschaft, Davos, 2.—4. Juni 1972.

1Louis Cazamian (tr.), Anthologie de la
Poésie Anglaise, Stolk edit. 1964, S. 136. —
2Kenneth E. Boulding, Economics as a
Science, New York 1970, S. 38. — 3Sollten
allerdings die Propheten einer bevorstehen-
den Katastrophe doch Recht behalten,
dann befinden wir uns bereits heute in
einer Notlage, und Massnahmen viel radi-
kalerer und grundsitzlicherer Art dringen
sich sowohl fur die 6konomische Praxis
im Weltmassstab als auch fiir die Theorie
auf, wobei ich allerdings davon iiberzeugt
bin, dass eine wirkliche Drosselung des
Wachstums auf Null oder der Bevdilke-
rungszuwachsraten weder in kapitalisti-
schen noch in sozialistischen Wirtschaften
durchfithrbar ist, und dass jeder Versuch
einer Beeinflussung des Wachstums in den

MANFRED GSTEIGER

unterentwickelten Lindern Asiens und Sid-
amerikas von diesen nicht mit Unrecht als
Beweis einer imperialistischen Einmischung
in ihre Angelegenheiten zuriickgewiesen
wiirde. — 4Ich glaube sogar, dass der mo-
derne Industriebetrieb, der mit komplexen
und sich rasch dndernden Techniken ar-
beitet, dauernd vor neuen Produktions-
funktionen mit dusserst geringer Transpa-
renz steht. Selbst wenn wir also von den
Umweltschiden absehen, ist die Annahme
einer stabilen Produktionsfunktion wenig
aufschlussreich. Zur Problematik der An-
nahme einer stabilen Produktionsfunktion
vgl. R. L. Heilbronner, On the Possibility
of Political Economics, in: Journal of Eco-
nomic Issues IV (4), 1970, S. 7. - 3Na-
tional-Zeitung, 20. 5. 1972.

Literatur zwischen Kritik und Geschichte

Literatur zwischen Kritik und Geschichte: Ist das fiir einen literarisch
interessierten Zeitgenossen, der kein sogenannter Literaturfachmann zu sein
braucht und es gliicklicherweise auch nicht immer ist, eine annehmbare
Formulierung? Zu befiirchten ist, dass sich Zweifel melden, und zwar spé-



LITERATURKRITIK 669

testens bei der Priposition. Warum «zwischen» und nicht «in Kritik und Ge-
schichte» ? Ist denn Literatur eine Sache fiir sich, eine Entitét, die irgendwo
zwischen anderen Entitiiten stehen kann ? Es gibt in den Tageszeitungen meist
ein Literaturblatt, eine Feuilletonseite, zum Beispiel zwischen der Innen-
politik und dem Inseratenteil, und das ist sicher eine gute Arbeitsteilung
fiir diejenigen, die die Zeitung machen, und eine niitzliche Gliederung fiir die
Leser. Aber dass — wiederum beispielsweise — die Aktienkurse auf der einen,
die Berichte iiber verpestete Gewisser auf der andern und ein Aufsatz liber
Samuel Beckett auf der dritten Seite nichts miteinander zu tun haben, wird
niemand glauben. Ist Literatur etwas Umfassendes, Ubergreifendes, oder ist
sie bloss etwas Sekundires, ein Schatten weit realerer Ereignisse, die sich
anderswo abspielen? Man mag antworten wie immer man will, in jedem
Fall erscheint Literatur nicht als etwas «fiir sich», sondern in einer be-
stimmten Funktion, zum mindesten in einem bestimmten Kontext.

Was ist Literaturd

Wenn wir so fragen, nidmlich nach dem, was Literatur tiberhaupt aus-
mache, tritt unser Thema erst recht ins Zwielicht. Die erwahnten Zweifel
erheben sich nun bereits beim Begriff Literatur. Bekanntlich sind wir heute
weiter denn je davon entfernt, uns auch nur provisorisch dariiber zu einigen,
was Literatur sei. Dass sie mit Sprache zu tun hat, ist das Allge-
meinste, was wir sagen konnen, und es ist nicht einmal mehr unbestritten.
Literatur als Kunst, poesia abgesetzt von der non-poesia, die grossartige
Zauberformel Croces vermag uns zwar immer noch und immer wieder viele
Schatzkammern des Geistes zu 6ffnen, aber die Gefingnisse des Geistes, die
huis clos unserer Einsamkeit bleiben verschlossen, und die letzten Worte am
Rand des Schweigens entziehen sich den dsthetischen Kategorien. Gediegen-
heit, Noblesse, Schonheit und dhnliche Begriffe markieren jedenfalls heute
nur ideologische Riickzugs- oder doch Abwehrpositionen. Ein Ausdruck wie
«das sprachliche Kunstwerk», mit dem noch Wolfgang Kayser das Eigent-
liche der Literatur zu treffen glaubte, erscheint den Literaturproduzenten
der Gegenwart als Niederschlag einer elitiren Gesinnung — und wer sich
darauf versteift, muss sich auch gleich den Faschisten bescheinigen lassen.
Kriterien wie Geschlossenheit oder Stimmigkeit wagt man fast nur noch an
den Universititen, und auch dort mit immer schlechterem Gewissen, an die
Literatur heranzutragen. Das Stichwort Trivialliteratur (von « Mein Kampf»
iiber die Edelweissromane bis zu den Mauerinschriften der Studentenrevol-
ten) entlockt andrerseits den betont progressiven Literaturbeflissenen leicht
das Bekenntnis, es konne ihrem Herzen nichts Menschliches fremd bleiben.
Damit ist das, was im Laufe von etwa zweitausend Jahren in unseren Brei-



670 LITERATURKRITIK

ten iiber das Wesen der Literatur gesagt und geschrieben wurde, gewiss
nicht gegenstandslos geworden, und Aristoteles, Horaz oder Boileau sind
nicht weniger das, was sie sind, weil in der heutigen Literaturwissenschaft
von einigen die « Erweiterung des Literaturbegriffs bis zur Einbeziehung der
Rudimente in der alltaglichen miindlichen Prosa» gefordert wirdl. Aber
es mag zeigen, wie wenig ein allgemeines Verstdndnis der Literatur in die-
sem Augenblick mdglich ist, in welchem Mass, und oft ohne es zu wissen,
wir auch in dieser Sache aneinander vorbeireden, und im sogenannten «Ziir-
cher Literaturstreit» ist das ganz deutlich geworden.

Statt zu fragen, was Literatur sei, konnte man sich indessen danach
erkundigen, wo sie sei. Ich meine nicht, dass man damit das Problem l6sen
konne, aber es wird vielleicht durchsichtiger. Oder wir verschieben es, und
die Perspektiven verdndern sich. Dabei wird dieses «wo» nicht einfach ein
anderer Ausdruck fiir das «was» sein; das wire nur dann der Fall, wenn
Literatur jene Entitét, jener Gegenstand wére, der sie eben nicht ist. Anders
gesagt: Literatur ist {iberhaupt nicht, sondern geschieht; sie ist kein Ding,
sondern ein Ereignis. Wir antworten auf die Frage nach dem «wo»: sie
sei in den Werken. Das ist ebenso richtig wie falsch. Richtig deshalb, weil
Literaturtheorie und Kritik den Werken folgen und nicht umgekehrt, falsch
weil Literatur im Werk allein, zwischen zwei Buchdeckeln, in der Schrift,
auf dem Tonband oder wo auch immer nicht in sich selber zum Ereignis
wird, sondern erst im Leser oder Horer und durch ihn. Damit kommen
wir auf unser Thema zuriick. Es erhilt erst dann seinen Sinn, wenn wir das
Abstraktum Literatur durch den konkreten Leser ersetzen: in Wahrheit
steht er, als Mitvollziehender des Werkes, zwischen Kritik und Geschichte.
Die Ambivalenz ist im Leser, nicht in der Literatur.

Kritik als Information

Die Tatsache, dass in der neueren Hermeneutik die eigene schopferische
Leistung des Lesers als eines «Kiinstlers zweiten Grades» grundsitzlich
nicht in Frage steht, besagt allerdings noch nicht viel iiber den Zustand
jener Kritik, die sich in Zeitungen und Zeitschriften, an Radio und Fern-
sehen mit der Masse der dem Publikum vorgelegten neuen Literaturerzeug-
nisse und, etwa im Fall des Theaters, mit der aktuellen Darbietung alterer
Werke auseinandersetzt. Diese Form der kritischen Praxis, der literarische
Journalismus, ist, man weiss es, ein zugleich verlockendes und undankbares
Geschiift. Verlockend mag es sein, wenn es dem Kritiker zur Steigerung seiner
Personlichkeit verhilft, ihm ein Gefiihl der Uberlegenheit und eigenen Wich-
tigkeit verleiht, das er aufgrund einer bescheideneren Téatigkeit entbehren
miisste. Er nimmt in der heutigen westlichen Gesellschaft dafiir allerhand



LITERATURKRITIK 671

in Kauf, zum Beispiel einen im Verhiltnis zum materiellen Ergebnis unpro-
portionierten Arbeitsdruck (ein deutscher Journalist hat vor ein paar Jahren
nachgewiesen, dass ein durchschnittlicher «freier» Kritiker, um auf den Mo-
natslohn eines Studienrats zu kommen, jeden Tag etwa 450 Seiten lesen und
zweieinhalb Seiten schreiben muss). Dafiir kann er mit Siegfried Melchinger
sagen: «Kritik in dem Sinne, wie wir Kritiker sie betreiben, nimlich am
Objekt, am Werk, ist Rangbestimmung der Kunst... Von dort gewinnt sie
ihre Methode, ihren Stil, ihre Moral. So erreicht sie Giiltigkeit des Ur-
teils2.» Ich will diese sehr anspruchsvolle Konzeption des kritischen Metiers
hier nicht grundsétzlich desavouieren, ich mochte sie nur relativieren, wenn
ich feststelle, dass neben dem Melchingerschen Kritiker, der sich als Richter
und Spiritus rector des literarischen Lebens versteht, ein Kritiker mdglich
ist, der seine Aufgabe zuriickhaltender formuliert; er meint nicht Giiltigkeit
des Urteils, sondern sein subjektives Echo, nicht Rangbestimmung der Kunst,
sondern literarische Information. Natiirlich kann auch er von seiner Person,
seinen Erfahrungen, Bildungs- und anderen Erlebnissen, von seinen — bewuss-
ten und unbewussten — Vorurteilen, von seinen Erwartungen und Kennt-
nissen nicht abstrahieren; er urteile immer auch &sthetisch, ist nolens
volens auch Kunstrichter. Aber er versteht sich nicht als Autoritit, son-
dern als Glied einer demokratischen Gemeinschaft, mit andern Worten: er
gibt seine Stimme ab, nicht mehr und nicht weniger. Dabei spielen oft auch
andere als sogenannte objektive dsthetische Massstibe mit; der Kritiker
kann weder von seiner eigenen Gesellschaftlichkeit und Zeitlichkeit noch
von derjenigen seiner Leser abstrahieren. Ich glaube, wir miissen die For-
derung nach kritischer Objektivitdt rundweg als ein Phantom bezeichnen.
Nach meiner Auffassung zidhlt beim literarischen Journalisten etwas ganz
anderes, nimlich der Wille, seine — unausweichliche — Subjektivitit bewusst
zu machen und sie vor sich selber und, wenn nétig, auch vor den andern
zu begriinden.

Die Auffassung, die ich hier andeute, setzt voraus, dass ein Kritiker nie
das letzte Wort hat. Er kann der Erste sein, ein bedeutendes Werk «ent-
decken» — und das gehort ohne Zweifel zu seinen schonsten Augenblicken
und seinen dauerhaftesten Ehrentiteln (selbstverstiandlich nicht nur in bezug
auf Produktionen des laufenden Kalenderjahres, sondern auch auf ver-
kannte Leistungen der Vergangenheit — gerade in der Rehabilitierung sol-
cher Werte kann der Kritiker dem Philologen die Hand reichen). Eine
«Giiltigkeit des Urteils» kann sich aber nur aus dem Widerspiel der Mei-
nungen vom einen Kritiker zu andern, und nur fiir einen sehr beschrinkten
Augenblick des Gleichgewichts, herstellen. Vielleicht gibt es auch in unserem
Bereich nicht geniigend Alternativen und damit schopferische Spannungen,
besteht so etwas wie eine Gefahr der Konkordanzdemokratie — ist man sich



672 LITERATURKRITIK

voreilig dariiber einig, dass die Sache ja gut gemacht wird, Widerspruch
iberfliissig ist. Den Vorwurf mochte ich keineswegs nur an das soge-
nannte Establishment richten, im Gegenteil scheint mir, dass die Avant-
garde, die sich ihrerseits als méichtige Partei in den Institutionen ja ldngst
eingerichtet hat, die demokratischen Spielregeln von Spruch und Wider-
spruch oft auch mehr in Worten als mit Taten praktiziert. Von den Ver-
suchen, kritische Diktaturen aufzurichten, den personlichen Imperien und
den Machtkdmpfen will ich schweigen: es gab sie und es gibt sie, das mag
geniigen. Daraus sollte allerdings niemand die Folgerung ziehen, es sei eine
weltweite Verschworung der Literaturkritiker gegen die Werte der west-
lichen Zivilisation im Gange, wie es William Schlamm 1966 in seinem Pam-
phlet Vom Elend der Literatur getan hat.

Zur Frage des Werturteils in der Kritik wéare einiges nachzutragen. Es
gehort zu den amiisantesten und am meisten enthiillenden Tatigkeiten so-
wohl des Journalisten wie des Wissenschafters, in alten Periodica und an-
deren Druckschriften den verschollenen zeitgendssischen Urteilen iiber heute
allgemein anerkannte Autoren und iiber einstige, jetzt gestiirzte Grossen der
Literatur nachzugehen. Ein Buch wie die von den Professoren Bandy und
Pichois zusammengestellte Textsammlung Baudelaire devant ses contempo-
rains sagt uns mehr iiber das Tatsdchliche des literarischen Lebens als
manche theoretische Abhandlung3. Den gegenwirtigen Kritiker mag beim
Lesen solcher Zeugnisse Scham und Freude zugleich beschleichen — der
Gedanke, dass sich die andern auch geirrt haben, kann ihm zum billigen
Vorschuss-Trost werden. Loyaler und folgerichtiger ist es freilich, wenn er
die Einsicht in die Relativitdt des literarischen Urteilens in seiner Arbeit
in die Figur einer echten, nicht geheuchelten Bescheidenheit verwandelt.
Solche Bescheidenheit braucht noch lange nicht Schiichternheit zu sein, sie
lasst sich mit Bestimmtheit, Engagement und gelegentlicher Schirfe durch-
aus vereinen.

Literarischer Journalismus ist ein verlockendes aber auch ein undank-
bares Geschift. Die Nachwelt windet dem Tageskritiker hdchst selten
Krénze; er kann sich schon gliicklich schitzen, wenn er als Fussnote in die
Geschichte eingeht. Oft richen sich die Lebenden gerade an den Mich-
tigsten grausam, wenn sie von ihnen nichts mehr zu befiirchten haben -
und welche Rache koénnte fiir einen Literaten grausamer sein als Ver-
gessenheit. Friedrich Sieburg, dem man zu Lebzeiten «profunde Sach-
kenntnis» und « Noblesse des Stils» nachriihmte, ist noch keine zehn Jahre
tot, aber das Schweigen um ihn ist nahezu total. Man kénnte von einem
«typisch» deutschen Phdnomen sprechen, doch ist dieses Nationale hier nur
die besondere Form einer allgemeinen Missachtung des Tageskritikers, ja
einer eigentlichen Feindschaft gegen ihn. Und das Schlimmste: dieser Kri-



LITERATURKRITIK 673

tiker ist tatsdchlich sub specie aeternitatis der Schwache, Naive, Irrende,
Unterlegene. «C’est aux silences de I’approbation imaginée de tel ou tel lec-
teur que le journaliste pése ses mots et trouve leur équilibre avec sa pensée.
Aussi son ceuvre, écrite avec I'inconsciente collaboration des autres, est-
elle moins personnelle», sagt Marcel Proust, und aus dem Vergleich der
kritischen Schriften Sainte-Beuves mit den Gedichten des Kritikers schliesst
er auf «I’absence de signification de toute une ceuvre critique merveilleuse,
immense, bouillonnante» 4. Natiirlich kann Proust nicht unrecht haben, wenn
er die Methode Sainte-Beuves als oberflachlich, schulmeisterlich, egoistisch,
konventionell bezeichnet und erklédrt, «il n’'y a qu’une maniére d’écrire
pour tous, c’est d’écrire sans penser & personne, pour ce qu’on a €n soi
d’essentiel et de profond»® - sans penser a personne: gerade das kann der
Tageskritiker, der literarische Journalist nie ganz.

Anderswoher tont es so: «Was geht das besprochene Kunstwerk den Kri-
tiker an? Nur sich selbst bedugeln, bespiegeln, bewundern sie, gleichviel
ob sie loben oder tadeln, und der unsachliche Stil verrdt in jeder Zeile
den wahren Wert des Geschreibes.» Wie sah es in den sogenannten hohen
Zeiten der Kritik, in jenem 19. Jahrhundert, dem auch Sainte-Beuve an-
gehort, in Wahrheit aus? «Der Besprecher schrieb sich einen Namen und
fasste die Kritik als Selbstzweck auf. IThm fehlte die Demut vor dem Werk.
Sein Urteil geniigte ihm, Autor und Leser waren ihm gleichgiiltig. Er ver-
gass, zuerst einmal Kritik gegen sich selbst zu richten...» Die Zitate
stammen aus einer Inaugural-Dissertation, vorgelegt einer Hohen Philoso-
phischen Fakultiat der Badischen Ruprecht-Karl-Universitdt Heidelberg im
Jahre 19356, Es wirkt wie ein Sakrileg, Sitze aus einer mediokren national-
sozialistischen Doktorarbeit in die Ndhe von Prousts Contre Sainte-Beuve
zu bringen. Auch wird man mit Recht einwenden, dass die beiden Texte
gar nicht dasselbe meinen. Proust greift nicht die Kritik schlechterdings an,
sondern die biographische Methode Sainte-Beuves, die ihren Ansatzpunkt
statt im Werk selber in den dusseren Umstinden seiner Entstehung finden
will. Von Proust geht denn auch eine der bedeutendsten kritischen Ten-
denzen im heutigen Frankreich aus, nimlich die Critique d’identification,
die Georges Poulet als «acte de lecture totale» bezeichnet. Aber etwas
Ungutes bleibt doch zuriick, und wenn ich versuche, es genauer zu fassen,
so komme ich auf die Sdtze, mit denen Proust seine Schrift gegen Sainte-
Beuve erdffnet: «Chaque jour j’attache moins de prix a lintelligence.
Chaque jour je me rends mieux compte que ce n’est qu’en dehors d’elle
que I’écrivain peut ressaisir quelque chose de nos impressions, c’est-a-dire
atteindre quelque chose de lui-méme et la seule matiére de I'art?.» Der
kritische Schriftsteller, der lecteur und écrivain zugleich ist, wird seinen
Beruf im Jetzt und Hier nicht «en dehors de Pintelligence» ausiiben



674 LITERATURKRITIK

konnen. Ein Satz Voltaires aus dem Dictionnaire philosophique scheint mir
den Sachverhalt zu treffen: « Un excellent critique serait un artiste qui aurait
beaucoup de science et de goiit, sans préjugés et sans envie». Ich will nicht
versuchen, den Gegensatz zwischen Prousts «écrire sans penser a per-
sonne, pour ce qu’on a en soi d’essentiel et de profond» und jener anderen,
wesentlich auch sozial bestimmten Konzeption des kritischen Schriftstellers
aufzulosen — es wiirde mir ohnehin nicht gelingen. Aber ich glaube, wir
miissen ihn sehen.

Voltaire wiinscht sich den Kritiker als Mann mit «science», doch ohne
«préjugés». Das ist ein schones, aber schwieriges Programm. Gerade der lite-
rarische Journalist hat es schwer, als «khomme de science» ernst genommen
zu werden, und umgekehrt ist sich der Literaturwissenschafter oft zu gut,
um in die Arena der Tageskdmpfe zu steigen. Dabei haben die beiden Spar-
ten voneinander nur zu gewinnen. Ein Pierre-Henri Simon, langjdhriger
Literaturprofessor, dann stindiger Kritiker des Pariser Le Monde und
schliesslich auch Mitglied der Académie Francaise, zeigte das in Personal-
union. In Deutschland gibt es dhnliche Ansétze. Aber nicht eine deutsche,
sondern eine skandinavische Universitit verlieh dem Kritiker Marcel
Reich-Ranicki neulich den Ehrendoktor. Zu der Wissenschaft ohne Vor-
urteile gehort auch die Freiheit von einseitig «nationalliterarischen» Bin-
dungen. Die deutsche Prosa nach 1945 ohne Hemingway oder Sartre, die
franzosische wiederum ohne Kafka, Rilke ohne die Russen und Franzosen,
das moderne franzosische oder amerikanische Drama ohne Pirandello, das
sind nur ein paar Beispiele fiir die Unmaoglichkeit, Sprachgrenzen ins lite-
rarische Koordinatennetz zu iibertragen. Die grossen Kritiker haben dies
immer gewusst und bediirfen dafiir keiner speziell ausgewiesenen Kompa-
ratistik, aber die weltliterarische Bildung, die wir bei manchen von ihnen
bewundern, ist immer noch eine Ausnahme. Damit sei keineswegs gefor-
dert, der Kritiker miisse alles und jedes kennen und sich bemiissigt fiihlen,
dariiber zu urteilen — das wére im Extrem nur noch Dilettantismus (und
ist es auch manchmal). Es geht nicht um eine ohnehin immer nur be-
hauptete und faktisch nicht zu realisierende Universalitit des Wissens als
vielmehr um einen Ansatz: das Eigene wird nicht absolut gesetzt, sondern
im Blick auf das Fremde relativiert. Damit wird es nicht herabgemin-
dert, sondern neu, anders und vielleicht richtiger gesehen. Und das gilt
auch, umgekehrt, fiir das «Eigene» der andern.

Die Frage nach der Geschichtlichkeit

Versuchen wir nun, den zweiten Pol unserer Betrachtung, die Geschichte,
etwas genauer zu situieren. Es ist bekannt, dass die Beschiftigung



LITERATURKRITIK 675

mit Literatur dort, wo sie sich als Wissenschaft versteht, leicht zur histo-
rischen Wissenschaft wird, weil unsere ganze geisteswissenschaftliche Bil-
dung traditionell eine historische Bildung ist. Das 19. Jahrhundert hat diese
Ubung bis zur letzten Konsequenz durchexerziert. Ernest Renan schreckte
in seinem Wissenschaftsglauben nicht davon zuriick, die Geschichte an die
Stelle der Werke zu setzen; in L’Avenir de la Science schreibt er: « L’étude
de I’Histoire littéraire est destinée a remplacer en grande partie la lecture
directe des ceuvres de I’esprit humain 8.» Das ging sogar einem so beispiel-
haft historischen Geist wie Gustave Lanson zu weit. Es ist nicht unver-
stidndlich, dass sich die positivistische Literaturgeschichte trotz ihren bedeu-
tenden Leistungen von De Sanctis bis Wilhelm Scherer schliesslich in Miss-
kredit brachte. Interpretation, New criticism, Hermeneutik, Critique d’iden-
tification, psychologische Deutung traten an ihre Stelle; was man das
Schopferische nannte, riickte ins Zentrum ; sogar dort, wo sie weiterhin histo-
risch verfuhr, wurde die Literaturwissenschaft zur Geistesgeschichte. Die
franzosische Tradition der explication de texte erhielt durch die Entwick-
lung der modernen Stilistik einen gewaltigen Aufschwung, Leo Spitzer hat
dafiir die wohl eindriicklichsten Beispiele gegeben. Die Linguistik iiber-
haupt, zuletzt die strukturalistische Tendenz, brachte das literarische Werk
als sprachliches Gebilde in ein neues, nicht mehr vertikales, sondern hori-
zontales Bezugssystem. Die Frage nach dem Verhéltnis zwischen Signifiant
und Signifi¢ wurde wichtiger als diejenige nach dem Stellenwert eines Wer-
kes in der historischen Entwicklung.

Dieser extremen Herauslosung der Literatur aus der Geschichte steht
jedoch eine neue Aktualisierung des Historischen gegeniiber. Max Wehrhi
hat es so formuliert: Literaturgeschichte sei nicht bloss eine Hilfswissen-
schaft zum besseren «textimmanenten» Verstindnis von Dichtung, sie habe
«vielmehr ihren eigenen Gegenstand, den wir primir nicht als Dichtwerk,
sondern als den Zusammenhang der Dichtwerke unter sich, als die Lite-
ratur zu sehen haben»?® Literatur sei, sagt Wehrli, «als iibergreifendes
System ein soziales Phinomen» 10, Damit ist das Stichwort gefallen, unter
das die Literaturkritik als historische Wissenschaft heute tritt. Nicht erst
heute: Georg Lukdcs’ Goethe und seine Zeit erschien vor einem Viertel-
jahrhundert, Franz Mehrings Lessing-Legende ist von 1893, die grossen
Literaturgeschichten von Gervinus und Hettner gehoren zeitlich neben Biich-
ner und Morike, Madame de Staéls Buch De la littérature mit dem fast
programmatischen Untertitel considérée dans ses rapports avec les institu-
tions sociales kam im Jahre 1800 heraus. Auch die nationale Literarhistorie,
die im geschichtlichen Ablauf der Generationen und Perioden das Wirken
volkhafter Urméchte und den Weg zu nationaler Selbstverwirklichung sehen
wollte, war auf ihre Weise gesellschaftlich orientiert, nur zogen es die mei-



676 LITERATURKRITIK

sten ihrer Vertreter vor, nach dem Bankrott der Volkstumsmystik in das
«Kunstwerk an sich» zu fliichten. Eine solch radikale Desillusion blieb, trotz
den stalinistischen Erfahrungen, der marxistisch orientierten Literatur-
geschichte erspart. In ihr erscheint die soziale Konzeption konsequent ver-
wirklicht; tatsdchlich scheint es zwar nur so, weil die Problematik des
literarischen Textes als — wie auch immer geartetes — historisches Zeugnis
und zugleich als absolute, nur aus sich selber verstindliche Schopfung
auch hier bestehen bleibt. Aber das Historische konkretisiert sich in ihr
trotz allem wie wohl nie zuvor.

Friedrich Engels sagte am Grab von Karl Marx, der Verstorbene sei
«der Entdecker des Grundgesetzes, nach welchem die menschliche Ge-
schichte sich bewegt und entwickelt.» In der Sicht des historischen Mate-
rialismus miissen auch die Hervorbringungen der Poeten und Schriftsteller als
Ausdruck der Produktionsverhiltnisse gelten, die ihnen zugrunde liegen. Als
elitire Kunst gehoren sie zum Uberbau und maskieren bloss die realen Zu-
stinde, als progressive Kunst sind sie eingeordnet in den Menschheits-
weg, der durch den Klassenkampf zur klassenlosen Gesellschaft fiihrt.
So erhilt die Geschichtlichkeit der Literatur ihren Sinn durch die eschato-
logische Begriindung der Menschheitsgeschichte schlechthin. Damit verein-
fache ich natiirlich sehr komplizierte und in sich oft widerspriichliche
Dinge ungemein (man braucht nur daran zu erinnern, wie wenig auf-
geschlossen der Marxismus in der Praxis den progressiven Kunstdusserungen
gegeniibersteht, von Marx selber, der sich am klassisch-griechischen Schon-
heitsideal orientierte, bis zum staatsoffiziellen sozialistischen Realismus der
Sowjetunion). Ich will im ganzen nur andeuten, dass im Marxismus die
historische Konzeption der Literatur zum mindesten theoretisch eine Tota-
litdt und eine Finalitdt besitzt, die ihr sonst mangeln. Literaturgeschichte
kann so unerwartet wieder eine brisante Angelegenheit werden. Wenn ein
jiingerer Literarwissenschafter seine Studien mit dem Titel Literaturge- .
schichte als Provokation iiberschreibt, so liegt die Herausforderung nicht
zuletzt im Ernstnehmen der marxistischen Auffassung, «dass Kunst und
Literatur keine Geschichte fiir sich allein beanspruchen kénnen, sondern in
dem Masse geschichtlich werden, als sie am allgemeinen Prozess der ge-
schichtlichen Praxis teilhaben» 11,

Literaturgeschichte als Vergegenwdrtigung
Literatur zwischen Kritik und Geschichte: Es konnte immerhin sein, dass

sich die Polaritit, wie sie sich heute in einer strukturalistischen und einer
marxistischen Literaturkritik zuzuspitzen scheint, als zwei Aspekte der einen



LITERATURKRITIK 677

Sache erweist, die diese erst in ihrer wechselweisen Bedingtheit zu sich
selber kommen lassen. Damit meine ich nicht jene «symbolische Tiefe»
einer «neuen Humanitdt», wie sie Josef Strelka in seinem Buch Verglei-
chende Literaturkritik beschwort 12, denn angesichts des realen Elends unseres
gegenwirtigen Weltzustands scheint mir eine rhetorische Synthese, die vor-
gibt, wir brauchten bloss nach dem Heil zu greifen, um es zu haben, nicht
viel zu helfen. Ich meine vielmehr die kritische Vergegenwirtigung der Ge-
schichte, von der Walter Benjamin spricht, wenn er vom Literaturhisto-
riker fordert, «die Werke des Schrifttums» nicht «im Zusammenhang ihrer
Zeit darzustellen, sondern in der Zeit, da sie entstanden, die Zeit, die sie
erkennt — das ist die unsere — zur Darstellung zu bringen»13. Aber kommen
wir auf diesem Weg nicht in einen permanenten Konflikt zwischen dem,
was das Werk, selig oder unselig, in sich selbst ist, und dem, was es uns
sein soll? Es gehdért zu den unaufhebbaren Schwichen einer gesell-
schaftlich nicht nur orientierten, sondern engagierten Literaturwissenschaft,
dass sie immer wieder bereit ist, das individuelle Werk dem Dogma zu
opfern (wie in der politischen Praxis der einzelne sich auf Biegen oder
Brechen der Parteidiktatur zu unterwerfen hat). Nicht minder fragwiirdig
als das Leben mit solchen Gegensitzen ist aber der Verzicht auf Ge-
schichtlichkeit im Namen einer reinen Asthetik; jedenfalls scheint mir eine
in ihrer Eigengesetzlichkeit als absolut verstandene Kunst letztlich zur un-
verbindlichen Verzierung reduziert.

Zu Beginn seiner Vorlesungen iiber schone Literatur und Kunst versuchte
August Wilhelm Schlegel vor 170 Jahren das Verhiltnis der Theorie zur
Historie und dasjenige beider zur Kritik zu definieren. Wahrend die Poetik
das Wesen und die Selbstindigkeit des Schonen zu bestimmen hat, liefert die
Geschichte, die «das unentbehrliche Korrelat der Kunstheorie» ist, die Bei-
spiele, ohne die jede Theorie abstrakt bleibt. Nun soll aber die Ge-
schichte «nicht ein blosses Aggregat von Wirklichkeit sein, sondern zur Ein-
sicht ihrer Notwendigkeit fiihren, sie soll in dem Chaos der Erscheinungen
einen gesetzmissigen Gang entdecken»!4. Solche Einsicht vermittelt die
Kritik, die als «die Fahigkeit zu beurteilen» «sowohl fiir Theorie als Kunst-
geschichte das unentbehrliche Organ und das verbindende Mittelglied beider
ist». So, wie Theorie und Geschichte aufeinander und auf die Kritik ver-
weisen, verweist diese zuriick auf die Theorie, denn «die kritische Refle-
xion ist eigentlich ein bestdndiges Experimentieren, um auf theoretische
Sitze zu kommen» 15,

Die geistvolle Unterscheidung Schlegels bleibt fiir uns erhellend. Fiir uns
gilt ebenfalls, dass Kritik ohne Geschichte unmdoglich, Geschichte ohne
Kritik sinnlos ist. Als Scheingegensatz erweist sich in dieser Sicht auch die
Opposition von Aktualitit und Vergangenheit. Es gibt natiirlich eine Flucht



678 LITERATURKRITIK

aus der Gegenwart in die Geschichte, in das vermeintliche «gute Alte»
(obwohl ich glaube, dass bei der Geschichtsfeindlichkeit der heutigen
Jugend eine solche Gefahr nicht sehr gross ist). Es gibt aber auch, und
das scheint mir fiir uns bezeichnender, eine Flucht aus der Geschichte in
die blosse Aktualitit. Diese geschichtslose Gegenwdrtigkeit, der wir im
heutigen Leben auf Schritt und Tritt begegnen und die von einer auf kurz-
sichtigen Konsum und ebenso kurzsichtigen Profit ausgerichteten Wirt-
schaft nur zu fleissig gefordert wird, ist nichts anderes als eine Form jener
«Liquidation der zweidimensionalen Kultur», von der Herbert Marcuse
spricht16, Mit Literatur hat das mehr zu tun, als man auf Anhieb an-
nehmen mochte. Dass der Umgang mit Werken der Vergangenheit, mit
Swift, mit Zola, aber auch mit Rimbaud oder Fontane unseren kritischen
Sinn schérfen und, in Zustimmung und Widerspruch, fiir die Gegenwart
wacher und zugleich differenzierter machen kann, ist nur das eine. Das an-
dere ist der Umstand, dass wir als nicht bloss Seiende, sondern Gewor-
dene, ohne Kenntnis unserer Vergangenheit, also ohne Geschichte, nicht zu
Selbsterkenntnis gelangen konnen, auch nicht zur Erkenntnis der in uns wir-
kenden Denkmuster und Symbolvorstellungen. Eine solche Literaturge-
schichte, in der es wesentlich um das Bewusstmachen des Unbewussten
geht, wird denn auch stets eine kritische Geschichte sein: in der Aus-
einandersetzung mit dem, was war, erkennen wir, selbstkritisch, was wir
sind, und warum wir so sind.

Und ein Drittes: Wenn wir in und mit der Geschichte lernen kénnen,
was wir sind, so auch das Gegenteil — was wir nicht mehr sind. Ver-
gangenheit, wie sie die Literatur, und nur sie in dieser Fiille und Inten-
sitdit aufbewahrt, wird zum Bild des Verlorenen, zur Figur des Verlusts.
Diese Vergangenheit war gewiss alles andere als gut und schon, sie konnte
grausam und ungerecht sein, aber nie war in ihr der Mensch sich selber so
entfremdet, wie er es in der modernen technischen Zivilisation in West
und Ost geworden ist. Entfremdung — sie bezeichnet, jenseits aller
Schlagworte, die zunehmende Distanz zwischen dem, was der Mensch als
Teil von Natur und Schopfung, und dem, was er als anonymen «Sach-
zwingen» unterworfenes Opfer seiner eigenen Hybris ist. Sie bezeichnet das
Auseinanderklaffen von Ideal und Wirklichkeit in unserem Bild vom Men-
schen und das stillschweigende, resignierte oder zynische, Akzeptieren des
Gegensatzes. Sie bezeichnet unseren Verlust an Humanitdt. Wenn wir Stif-
ters Nachsommer lesen, wird uns ein solcher Verlust selbstverstindlich
bewusst, doch auch die im selben Jahr 1857 erschienenen Fleurs du Mal
nehmen nicht nur die fortschreitende Entfremdung voraus, sondern zeigen,
in welchem Mass etwa die Stadt des damaligen industriellen Zeitalters,
Baudelaires «vieillard laborieux», der im Morgendimmer nach seinem



LITERATURKRITIK 679

Werkzeug greift, noch als mythische Gestalt geschaut und damit vermensch-
licht werden konnte.

Ein solches Bewusstsein des Verlustes kann im Umgang mit der Literatur
der Vergangenheit zwar individuell fiir Augenblicke aufgehoben werden; den
Wunsch nach Restauration wird es nur dann erwecken, wenn wir Ge-
schichte nicht als das verstehen wollen, was sie tatsidchlich ist — das Ver-
gangene. Doch die Diskrepanz zwischen dem, was war und gewiss nicht
das «Bessere», aber irgendwo vielleicht doch das Reichere und Mensch-
lichere war, und dem, was jetzt ist, ldsst uns einer neuen Dimension inne
werden, die mit eine neue Dimension der Gegenwart schafft. In der Kom-
munikation mit dem Gewesenen gewinnt unsere aktuelle Existenz Tiefe und
Relief. Das braucht nicht unbedingt Widerspruch zu sein; es gibt auch
Einverstindnis und Zustimmung, es gibt das Gliick des Bewahrens und
Uberdauerns. Aber wie real ist solches Gliick heute noch ? Im Widerspruch
gegen vieles, was die Gegenwart uns abverlangt, in der Auflehnung gegen
Opfer, die sinnlose Opfer sind, treten die Konturen unserer Existenz mit
neuer Schirfe hervor. Dabei ist es sekundér, ob die geschichtliche Wirklich-
keit der Literatur, vor der sich unser eigenes Dasein abhebt, auch faktisch
die politische und soziale Wirklichkeit einer zuriickliegenden Zeit reprodu-
ziere. Zwar ist die Literatur der Vergangenheit, bei allen Vorbehalten, auch
historisches Dokument — aber doch in erster Linie Dokument ihrer selbst
und der in ihr realisierten Moglichkeiten des menschlichen Lebens. Wahr-
scheinlich stehen wir heute an einem Punkt, wo wir uns endgiiltig dar-
iiber klar werden miissen, was der Mensch sei, und wie er in der Welt,
die er sich so riicksichtslos umgestaltet, iiberhaupt sein konne. Ohne das
Zeugnis der Literatur der Vergangenheit miissen diesem anthropologischen
Leitbild, von dem vielleicht unser Uberleben abhiingt, entscheidende Ziige
fehlen.

Hat Literaturgeschichte, hat Literatur schlechterdings also nicht nur einen
Sinn, sondern auch einen Zweck? Ich mo6chte mit Ja antworten kénnen.
Freilich, wir wissen, dass Literatur die Welt nicht veridndert. Aber sie kann
den Menschen verindern, und darauf kommt es an. Es liegt darin kein
Gegensatz zu dem, was Literatur als Schopfung des Homo ludens, als
Spiel, Phantasie und reines Vergniigen ist, sein darf und sein soll, fiir den
Leser so gut wie fiir den Schriftsteller. Auch Freude, Spiel und Phantasie
konnen den Menschen verdndern. In der Dialektik von Geschichte und .
Gegenwirtigkeit, welche Form sie im einzelnen auch immer annehme, ist
Verdnderung moglich, gesteigert iiber die Aktualitdt hinaus in Blick auf die
Zukunft - nicht diejenige, die sein muss, sondern diejenige, die sein soll.
Denn wenn sich die Hoffnung auf eine bessere — oder sagen wir beschei-
dener: auf eine mogliche und menschliche Zukunft nicht auch im Umgang



680 LITERATURKRITIK

mit Literatur artikulierte, dann wire es diese nicht wert, dass man ihr

seine Kraft und seine Jahre widmete.

1Gerhard Bauer in: Zur Theorie der
Vergleichenden Literaturwissenschaft, hrsg.
von H. Rudiger, Berlin 1971, S. 36. —
2Keine Massstibe? Versuch einer Selbst-
kritik der Kritik, Zirich 1959, S. 88. -
3Monaco 1957. Neu in: Coll. 10 x 18, Pa-
ris 1967. — 4Contre Sainte-Beuve, Paris
1954 (Coll. Idées), p. 171, 180. - 5L.c.
p. 366. — 6Zit. nach Joseph Wulf: Litera-
tur und Dichtung im Dritten Reich, eine
Dokumentation, Gitersloh 1963, S. 271. -
7Proust l.c. p. 55. - 8Gustave Lanson:
Histoire de la Litt. francaise, 8¢ éd., Paris
1903, p. V1. — ?Sinn und Unsinn der Lite-
raturgeschichte, « Neue Ziircher Zeitung»,

26. Febr. 1967, Bl. 5. — 19Sinn und Un-
sinn, a.a.0. — 11Hans Robert Jauss: Lite-
raturgeschichte als Provokation, Frankfurt
1970 (ed. suhrkamp), S. 250. — 12Bern
und Miinchen 1970, S. 82. — 13Literatur-
geschichte und Literaturwissenschaft, in:
Angelus Novus, ausgew. Schriften 2, Frank-
furt 1966, S. 456. — 4Die Kunstlehre
(Krit. Schriften u. Briefe hrsg. v. E. Loh-
ner, II), Stuttgart 1963, S. 19f. — 15Schle-
gel a.a.0., S. 25, 29. — 18Der eindimen-
sionale Mensch, Studien zur Ideologie der
fortgeschrittenen Industriegesellschaft,Neu-
wied u. Berlin 1967, S. 76f.



	Literatur zwischen Kritik und Geschichte

