Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 52 (1972-1973)

Heft: 8

Artikel: Einen Text als Text ablesen... : zur Literaturtheorie von Paul de Man
Autor: Grotzer, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162779

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KARAMZIN 601

Gedanken entnahm er zum Teil Rousseau. Nachdem der Genfer im Jahre
1762 in die Schweiz eingereist war, erlebte er bald eine tiefe Enttdu-
schung. Die Schweizer waren nicht so, wie er getrdumt hatte. Warum
nicht? Rousseau nannte in seinem Brief an den Maréchal de Luxem-
bourg vom 20. Januar 1763 die Griinde, warum die Schweizer nicht seinem
Idealbild entsprichen und sagte, ihre Sitten seien wegen Solddienst, Geld-
gier und Nachahmung ausldndischer Lebensweise verdorben. Karamzins
Urteil iiber die Schweiz im Jahre 1802 ist von diesen kritischen Gedanken
Rousseaus sichtlich beeinflusst.

Damit sind die wichtigsten Ausserungen Karamzins iiber die Schweiz
genannt. Die Werke des damals hochberiihmten Dichters und Publizisten
wurden in Russland viel gelesen und waren weit verbreitet. Karamzins
stark an Rousseau orientiertes Urteil liber die Schweiz trug viel zum Bild
bei, das man sich im letzten Jahrhundert in Russland iiber unser Land
machte.

PETER GROTZER

Einen Text als Text ablesen ...

Zur Literaturtheorie von Paul de Man

Wenn ein Autor in einem Werk von 180 Seiten neun Aufsidtze zusammen-
fasst, von denen vier mehr allgemeinen Fragen der Literaturbetrachtung
(«Criticism and Crisis», «Form and Intent in the American New Criti-
cism», « Literary History and Literary Modernity », « Lyric and Modernity»),
die iibrigen voneinander so denkbar verschiedenen Autoren wie Ludwig
Binswanger, Georg Lukdcs, Maurice Blanchot, Georges Poulet und Jacques
Derrida gewidmet sind, dann stellt sich, sobald die Frage der Kompetenz
positiv beantwortet ist, das Problem des gemeinsamen Nenners.

Mit dem enigmatisch figiirlichen Titel Blindness and Insight gibt Paul de
Man wohl einen Hinweis, doch keine Erklarungl. Denkt man iiber das



602 LITERATURTHEORIE

Buch nach, so verschliesst er sich einer hermeneutischen Auslegung nicht.
Der Untertitel («Essays in the Rhetoric of Contemporary Criticism») ist
insofern irrefilhrend, als man annehmen konnte, es wiirde hier eine Art
literaturwissenschaftliches « Panorama» vorgefiihrt. Die Titel der einzelnen
«Kapitel» zeigen an, dass der Autor jedesmal ein ganz spezifisches Pro-
blem verfolgt, ohne die Hauptfrage nach der Besonderheit von Text und
Lektiire aus dem Auge zu verlieren. Sein Vorgehen, in dessen Zentrum die
Auseinandersetzung mit der heute immer noch zu oft iibergangenen «Eigen-
art des Literarischen» steht — so lautete der Titel der von Paul de Man
im Sommer 1971 gehaltenen Ziircher Abschiedsvorlesungen —, ist eigenwillig
und wird deshalb glaubhaft, weil mit einigen kraftvollen Strichen nicht nur
«Theorie», sondern neue Gesichtspunkte der Textinterpretation skizziert
werden.

Nachdem wir vor lauter Anthropologie, Ethnologie, Psychologie, Sozio-
logie gewissermassen blind geworden sind fiir das spezifisch Literarische,
zwingt Blindness and Insight den Leser mit unerbittlicher Strenge auf
zentrale Fragen des Literaturverstindnisses zuriick. Es geht hier nicht um
eine «Geschichte» gegenwirtiger Stromungen, sondern um die Art, wie
Worter sich zu «Sprache» verweben und so einen anspruchsvollen Sinn
erzeugen, den auszulegen und zu verstehen Ziel der «literarischen» Leser
ist. Zu ihnen gehoren auch die Dichter; denn der Ort ihrer « Erfahrung»
ist zumeist eine Lektiire.

Wer soweit gelangt ist, muss zuerst etwas gesehen haben, und hier sei
daran erinnert, dass die Wurzel von «Theorie» und von «Schauen» im
Griechischen dieselbe ist2. Zwar besteht auch innerhalb der Literatur
zwischen der Theorie und der Praxis ein gewisses Verhéltnis, doch geschieht
es oft, dass der Handelnde seine An-sicht in der Tat dndert. Zwischen dem
theoretischen Vor-haben und der konkreten Verwirklichung entsteht eine
Diskrepanz. So entzieht sich der Dichter der exakten Wissenschaft und
wird «literarisch»; der Unterschied zwischen «kritischen» und «dichteri-
schen» Texten ist unter diesem Gesichtspunkt nicht wesentlich, sondern nur
graduell. Die Spannung zwischen dem «Meinen» und dem «Sagen» ver-
dient Beachtung, zumal da der Autor selbst seinen Behauptungen gegen-
iiber stets eine gewisse Ironie bewahrt, was jegliche thematische und
damit Findeutigkeit postulierende Lektiire des Buches im vorneherein aus-
schliesst und die Polemik unsinnig macht3.

Binswanger, Poulet, Derrida

Seit Rousseau und Mallarmé stehen die Literatur und mit ihr die Lektiire
in einer «Krise», die fiir die Literaturtheorie konstitutiv geworden ist,



LITERATURTHEORIE 603

denn sie erst hat ein reflektiertes literarisches Bewusstsein ermdglicht.
Krisen geben Anstoss zur Reflexion fiir die Hintergriinde des Gegenwir-
tigen, sie erwecken die Frage nach dem Urspriinglichen. Darin liegt gerade
der positive Aspekt der heutigen Krise innerhalb der Literaturwissenschaft,
die sich vor allem auch in den Pariser Polemiken gedussert hat?, aus
denen dem Strukturalismus bis jetzt am meisten publizistischer Gewinn
erwachsen ist3.

Eine allgemeine Entmythisierung der Literatur ist im Gang, indem der
Sonderstatus der literarischen Sprache in Frage gestellt wurde. Die Konse-
quenz davon ist aber genau das Gegenteil von dem, was sich die Lin-
guisten, Psychologen und Soziologen erhofften: Wir sind soweit, dass wir
sehen, in wie starkem Mass gerade die «alltdgliche» Sprache literarische
Zige tragt, das heisst wie stark sie indirekter, verdeckter, allegorischer
Ausdruck von Wiinschen und Begierden ist, die wir gar nicht anders
aussprechen konnen. Nicht vom Alltiaglichen her ldsst sich die Literatur
entmythisieren, sondern von dort her lassen sich dic Mythen des Alltags
besser verstehen. ‘

Wenn es ums Verstdndnis der literarischen Eigenart von Texten geht,
taucht unwillkiirlich auch die Frage nach dem Selbstverstindnis des Lesen-
den auf, ein Problem, das von den «objektiven» Strukturalisten konse-
quent iibergangen wird. Die Frage des «Selbst», in der natiirlich stets
noch der Name Hegel mitschwingt, erscheint im Titel von zwei Auf-
sitzen: «Ludwig Binswanger and the Sublimation of the Self»® und
«The Literary Self as Origin: The Work of Georges Poulet».

Im Aufsatz iiber Binswanger bezieht sich de Man auf dessen Hendrik
Ibsen und das Problem der Selbstrealisation in der Kunst 7. Dort wird sichtbar,
dass die Funktion des literarischen Werks in einer Art «Steigerung» des
Ichs liegt, wobei nach de Man eher von einer Art «Reduktion» im
Sinne des fritheren Lukdcs zu sprechen wire, eine Reduktion, die bei
immanenter Lektiire nicht bewusst wird, weil die dort realisierte « Form»
einen Anspruch auf Totalitdt hat, wobei diese Totalitdt nicht in direkter
Abhingigkeit steht zur Totalitit des diese Form Schaffenden. Nach Paul
de Man ist gerade diese Differenz fiir das Kunstwerk konstitutiv, was die
«Verstiegenheit» des Dichters nicht als Gefahr, sondern geradezu als innere
Notwendigkeit erscheinen lasst. Er hélt Binswanger Michel Foucault ent-
gegen, nach dem im Fall der literarischen Interpretation die Beschreibung
des «Entwurfs» (projet phénoménologique) als «Erlebnis» ein epistemo-
logischer Irrtum ist.

Der Schluss des Aufsatzes reicht von hier aus weit iiber Binswanger
hinaus:



604 LITERATURTHEORIE

“Some of the difficulties of contemporary criticism can be traced back to a
tendency to forsake the barren world of ontological reduction for the wealth of lived
experience. Because it implies a forgetting of the personal self for a transcendental
type of self that speaks in the work, the act of criticism can -acquire exemplary
value. Although it is an asceticism of the mind rather than a plenitude or a har-
mony, it is an asceticism that can lead to ontological insight. Contrary to Foucault’s
assertion, such an ontology can only bypass the primacy of the Cogito if the ‘I’ in the
‘I think’ is conceived in too narrow a way. Literary criticism, in our century, has
contributed to establishing this crucial distinction between an empirical and an onto-
logical self; in that respect, it participates in some of the most audacious and advanced
forms of contemporary thought” (S. 50).

Das ist ein Beispiel fiir de Mans «Polemik»; er wirft Binswanger vor,
er glaube, dass der Dichter durch seine schopferische Tatigkeit sein
eigenes Schicksal beeinflusse, was bedeuten wiirde, dass das literarische
Werk metaphysisch und existentiell bedingt und bedingend ist. Fiir Paul de
Man ist das Werk eine «Monade ohne Fenster», in sich vollkommen
unabhédngig vom existentiellen Ich, und dazu ist fiir ihn der Akt des
Schreibens vollkommen immanent. Im Aufsatz « Form and Intent in the
American New Criticism» zeigt er, dass die dem Werk inneliegende In-
tention allein bestimmend ist.

Der Schritt von Ludwig Binswanger zu Georges Poulet kann absurd
scheinen, denn der Autor von La Conscience critique will nichts von der
Psyche wissen8. Aber man vergesse nicht, dass sich Paul de Man ja nur
Binswangers bedient, um die psychoanalytische Interpretation in Frage zu
stellen, welche nur zum unbewussten Ego des Autors gelangt, und damit
steht er ja bereits wieder sehr nahe bei Georges Poulet.

Im Aufsatz iiber den Freund, mit dem er in Ziirich wihrend sechs
Jahren im Dialog stand, ist Paul de Mans Vorgehen ganz anders, denn
er will dessen Werk vor seinem gegenwirtig strategisch bedingten eigenen
Verdikt der thematischen Kritik schiitzen. Der englische Titel nimmt die
Hauptfolgerung der Untersuchung vorweg, indem das von Georges Poulet
methodisch freigelegte Cogito eines Autors mit dem «literarischen Ich»
gleichgesetzt wird, wogegen der franzdsische Titel der urspriinglichen Ver-
sion («Vérité et méthode dans I’ceuvre de Georges Poulet», erschienen
im Juli 1969 in «Critique») auf die Begegnung mit Hans-Georg Gadamers
Hauptwerk schliessen ldsst.

Zunichst zeigt de Man, der auch auf Poulets anonyme Publikationen
aus den zwanziger Jahren zuriickgreift, die Komplexheit des vom Autor der
Etudes sur le temps humain® oft verwendeten Begriffs des «Ausgangs-



LITERATURTHEORIE 605

punkts» (der identisch ist mit dem Cogito), denn dieser ist zugleich das
Einheitsprinzip in einem Werk und das Differenz-Prinzip zwischen ver-
schiedenen Schriftstellern; Ursprung und Zentrum stehen in einem Span-
nungsverhéltnis, das Einsichten in die verborgenen Griinde der Literatur
gestattet (vgl. S. 82).

Der Begriff des « Ursprungs» gestattet Poulet, in seinem Text die Genesis
des Werks nachzuvollzichen, und daraus ergibt sich eine methodische
Sicherheit, um welche ihn andere Interpreten beneiden. Darin war auch der
Lehrerfolg Poulets begriindet, denn eine literarische Problematik wurde in
eine Sukzession von Entscheidungsprozessen aufgegliedert und wie Erleb-
nisse allegorisch vermittelt.

Statt sich auf Poulets theoretische Texte zu stiitzen, bezieht sich Paul
de Man auf seine Interpretationen und zeigt zum Beispiel, wie die beiden
Proust-Aufsidtze — von denen der eine die Recherche vollkommen auf die
Vergangenheit, der andere, beinahe zwanzig Jahre spater geschrieben, auf
die Zukunft ausgerichtet darstellt — Resultat einer Polaritét sind, derzufolge
die «Erzihlung vom ewigen literarischen Abenteuer stets neu beginnen
kann» (S. 94). Das Originellste und auch am wenigsten Nachahmbare in
Poulets Texten sind die Uberginge; sie werden nur dem moglich, der ein
Werk gewissermassen von einem vorausgesetzten Anfang an neu mit-
schafft. Ein solcher Leser identifiziert sich mit dem Entwurf des Schrei-
benden, nicht mit seiner Substanz, und daraus kann man schliessen, dass
sein Gesichtspunkt weniger der des Kritikers als der des Dichters ist;
die von ihm stets verteidigte «Subjektivitdt» ist jene des Schreibenden:

“Poulet often succeeds, in the course of a single article, in renewing entirely the
interpretation of a given author. He can do so because he reaches as by instinct into
the nearly inaccessible zone where the possibility of a work’s existence is being decided.
His criticism allows us to take part in a process that, far from being the inexorable
development of an impulse that none could resist, appears as extremely vulnerable,
likely to go astray at any moment, always threatened with error and aberration,
risking paralysis or self-destruction, and forever obliged to start again on the road
that it hoped to have covered” (S. 97).

All dies geschieht im Bereich der Sprache; was als Bezug zwischen
zwei Subjekten dargestellt wird, ist nach Paul de Man der Bezug zwischen
einem Subjekt und der literarischen Sprache. Die Sprache ist allerdings
fiir Poulet nur insofern wesentlich, als sie ihm als Leser Zugang zum
Selbst, zur bewussten Subjektivitit des Autors verschafft. Subjekt und
Sprache bestimmen die Bahn eines literarischen Werks, doch ist keines von
beiden der Ursprung, und so entwickelt sich die Lektiire wie das Werk
in der Spannung zwischen diesen beiden Polen.

*



606 LITERATURTHEORIE

Der Status der literarischen Sprache wird am ausfiihrlichsten untersucht
im grossten, eigens fiir Blindness and Insight geschriebenen Aufsatz «The
Rhetoric of Blindness: Jacques Derrida’s Reading of Rousseau»; hier wird
klar, in welch starkem Mass in der Konzeption de Mans Texte an ihre
Interpretationen gebunden sind und umgekehrt.

Im Zentrum stehen Rousseaus Essai sur I’origine des langues und Jacques
Derridas De la Grammatologie, beides Werke, die zuerst lange vorgestellt
werden miissten; wir beschrinken uns auf einige Hinweise10. Paul de Man
hélt Derridas Buch fiir das wesentlichste zeitgenossische Werk zur Inter-
pretationstheorie, und es besteht kein Zweifel dariiber, dass er sich selbst
durch diesen Philosophen in verschiedenen Ansichten bestiitigt und an-
gespornt fiihlt. Im Kommentar Derridas wie im Essai von Rousseau
kreuzen sich in exemplarischer Weise «Blindheit» und «Einsicht». Dies
wird am Beispiel des Begriffes der « présence» gezeigt, welchem eine zentrale
Bedeutung zukommt, da in ihm auch das ganze Problem der « Mimesis»
impliziert ist11. In Rousseaus Perspektive gibt das gesprochene Wort Gegen-
wirtigkeit, die Schrift hingegen schafft eine Distanz zwischen dem Ich und
dem Geschriebenen. Derrida nimmt das Begriffspaar Priasenz/Absenz auf und
zeigt, dass Rousseau zwar diese Polaritit durch eine strukturell bedingte
Entstehungsgeschichte «begriindet», seine eigene Theorie aber durch seine
Praxis bis zu einem gewissen Grad widerlegt.

Nach Derrida «wusste» Rousseau, dass seine Doktrin seine «Einsicht»
fast ins Gegenteil verfalschte, doch verschloss er sich diesem Wissen. Auf-
gabe des Interpreten ist demnach, diesen «Verrat» aufzuzeigen. Gelingt
dies, so wird damit eine neue Perspektive fiir die Auslegung erdffnet.
Derrida fithrt die von Rousseau zunichst praktizierte Gegeniiberstellung
von présence und absence bis zur Absurditdt weiter, und daraus ergibt
sich fiir de Man eine wichtige Folgerung fiir die sprachphilosophische
Grundlage, deren er fiir die Rechtfertigung einer Theorie bedarf, die sich
in der Rechtfertigung bereits manifestiert.

“The key to the status of Rousseau’s language is not to be found in his consciousness,
in his greater or lesser awareness or control over the cognitive value of his language.
It can only be found in the knowledge that this language, as language, conveys
about itself, thereby asserting the priority of the category of language over that of
presence —which is precisely Derrida’s thesis™ (S. 119).

Hier nun untersucht der Autor die Argumentation Derridas anhand seiner
Ausfithrungen iiber die Nachahmung und die Metapher, beziehungsweise
iiber deren ontologischen Status, und dank einer &dusserst genauen Text-
analyse gelingt es ihm zu zeigen, dass Rousseau sich bereits weiter von der
dsthetischen Tradition des achtzehnten Jahrhunderts entfernt, als dies



LITERATURTHEORIE 607

Derrida annimmt, und dass sich zudem Rousseau seines Vorgehens voll
bewusst ist. Er spricht ndmlich von der Musik als reinem Bezugssystem
und meint damit auch die Sprache. Nachdem in der Melodie keine Nach-
ahmung und damit keine «présence» da ist, entsteht eine Struktur, die aus-
schliesslich auf eine kommende Wiederaufnahme ausgerichtet, das heisst
die zeitlich ist. Dies leitet de Man direkt von Jean-Jacques Rousseau ab,
der im Essai sur I’origine des langues schreibt:

«C’est un des plus grands avantages du musicien, de pouvoir peindre les choses
qu’on ne saurait entendre, tandis qu’il est impossible au peintre de représenter celles
qu’on ne saurait voir; et le plus grand prodige d’un art qui n’agit que par le mouve-
ment est d’en pouvoir former jusqu’a I'image du repos. Le sommeil, le calme de la nuit,
la solitude et le silence méme, entrent dans les tableaux de la musique12.»

Dass Rousseau hier die « Mimesis » als einziges Kunstprinzip ad absurdum
fiihrt, ist offensichtlich; auch sieht er klar die Spannung zwischen Bild
und Musik. Die Musik bildet nicht ab, sondern sie schafft Zeit, ja es
liesse sich sagen, sie entspricht, und wenn es stimmt, dass Rousseau an
die Sprache denkt, wenn er von der Musik spricht, dann wird klar, dass
der «Allegorie» die ontologische Begriindung in der «présence» abgeht,
dass sie immanent verstanden werden muss als Monade ohne Fenster.
Das heisst aber dann, dass jede Sprache im vollen Sinne des Wortes immer
nur metaphorische, figurale Sprache ist, eine Feststellung, die Derrida auf
dem Weg einer negativen Interpretation einer falsch verstandenen Aussage
Rousseaus erreicht. Dieser selbst, bemerkt Paul de Man, war sich des mog-
lichen Missverstdndnisses bewusst, und gerade das macht seine Aussage zu
einem literarischen Text.

Die Eigenart des Literarischen

Demnach bedingen sich im literarischen Text « Einsicht» und «Blindheit»
gegenseitig, und so bleibt jede «Aussage» frag-wiirdig; Richtigkeit kann eine
Interpretation erst beanspruchen, wenn sie der jedem Text inhdrenten
Dichte Rechnung trigt und alsogleich das Bewusstsein von der eigenen
Beschriankung reflektiert. Wenn dem so ist, miissen wir bei der Lektiire
literarischer Texte im vorneherein auf ein erschopfendes Verstindnis ver-
zichten, ja gerade solcher Verzicht erst ermdglicht die eigentliche Inter-
pretation, aufgefasst als die « Geschichte» eines Verstehens, die als solche
nie abgeschlossen werden kann, weil die Bedingungen, unter denen sie voll-
zogen wird, einem stetigen Wandel unterworfen sind. Diese « Geschichte»
ist eine Allegorie und als solche nicht ontologisch begriindet. Da bereits
im Text Wahrheit und Irrtum, Blindheit und Einsicht so ineinander ver-



608 LITERATURTHEORIE

flochten sind, dass sie stets neu auseinandergelegt werden miissen, gibt es
zwar verschiedene richtige Interpretationen, was aber keineswegs heisst,
alles sei von jedem Text aus moglich. Was der dem Text inneliegenden
Intention zuwiderlduft oder diesen fiir ausserhalb liegende Zwecke ver-
fremdet, ist eindeutig falsch. Hier ist nie von dem «hinter» oder «unter»
dem Text liegenden Erlebnis die Rede, denn die Literatur ist hier ihr eigenes
Zeichen!3. Die Interpretation ist fiir Paul de Man ein hermeneutischer
Prozess, der weniger ontologisch orientiert ist als bei Martin Heidegger
oder Hans-Georg Gadamer, beides ihm wohlvertraute Autoren, als vielmehr
rhetorisch wie etwa bei Michel Foucault und Jacques Derrida, und in man-
chem verwandt mit Walter Benjamins Auffassungen von der figuralen
Sprache.

Texte konnen «blind» sein, doch zumeist sind es die Leser, jene Leser,
die Baudelaire der «Falschheit» bezichtigt. Falsch im eigentlichen Sinn ist
auch jede Lektiire eines dichterischen Textes, welche den Anspruch erhebt,
diesen in eine ihm fremde Eindeutigkeit zuriickzufithren. Wohl gerade um
dem entgegenzuwirken, zitiert Paul de Man als Motto zum grossten Auf-
satz iiber Derrida einen Satz aus Nietzsches Der Wille zur Macht: «...einen
Text als Text ablesen zu konnen, ohne eine Interpretation dazwischen zu
mengen, ist die spdteste Form der <inneren Erfahrung»> - vielleicht
eine kaum mogliche. »

Im vorliegenden Buch soll der Weg zu solcher «Erfahrung» gebahnt
werden, wobei die Moglichkeiten einer dem «Objekt» addquaten Lektiire,
des Verstehens literarischer Texte im engen Sinne des Begriffs, zur Diskussion
stehen. Hier konstituiert sich eine neue Form literarischer Hermeneutik
als endlose Auscinandersetzung mit dem Text, und der heute so weit
verbreitete Minderwertigkeitskomplex der Literaturwissenschafter gegeniiber
ihren Rivalen aus den Humanwissenschaften wird auf indirekte Weise, aber
mit aller Entschiedenheit als gegenstandslos zuriickgewiesen.

Im Zentrum steht das Literarische, und dieses wird verstanden als
Gewebe aus Sprache, die aussagt und die sich selbst aussagt, Sprache,
die uns oft nur z6gernd zum Verstdndnis kommen ldsst. Dieses Phinomen
zu umkreisen — ich sage absichtlich nicht «zu erfassen», denn dies hiesse
der mehrmals verdeckt angeprangerten Einfalt anheimzufallen — ist die
Intention dieses Buches, und der Autor gelangt dabei so weit, dass man
mit Interesse den im Keim bereits implizierten Studien iiber Yeats, Bau-
delaire, Mallarmé, Rousseau, Proust und Nietzsche entgegensieht. Zunéchst
sollte wohl dem Leser das Bewusstsein von der Komplexitit jeder literatur-
kritischen Tatigkeit vermittelt werden, und dies ist mit Erfolg geschehen.
Vieles, was frither noch als «Kritik» hitte gelten konnen, erscheint einem
jetzt als blosses « Gerede» oder « Geschreibe».



LITERATURTHEORIE 609

Paul de Mans «Theoria» lidsst sich nicht «zusammen-fassen», denn sie ist
im Grunde genommen subversiv, das heisst sie hohlt die expliziten Deklara-
tionen von innen her wie eine Nuss aus — das Bild ist vom Autor
selbst — und entdeckt dabei neue, innere Strukturen, welche diesen Deklara-
tionen entgegenstehen, oder, um in der durch den Titel eroffneten Metapher
zu bleiben: Der Autor sucht zundchst den blinden Fleck jedes Auges,
wohl wissend, dass sich dieses bewegen kann, doch auch im Bewusstsein,
dass jeder «Blinde» sehen kann, wenn auch nicht unbedingt mit den Augen.

Das «Blinde» konnte allerdings auch noch als das durch die Kon-
struktion, die Symmetrie, die Struktur Bestimmte verstanden werden, etwa
in dem Sinn, dass ein Fenster «blind» ist. Man sieht es, doch entdeckt
man alsogleich, dass man nicht durchsehen kann, dass nichts dahinter
ist als Mauer. Es stellt etwas dar, das seiner urspriinglichen Intention
entfremdet ist und verschafft dem Betrachter eine neue «Einsicht», die
dann ganz anderer Art ist als die erwartete. Das «blinde» Fenster fiihrt
zur Reflexion. Wir sind hier bereits aus dem Thematischen ins Rhetorische
gelangt und illustrieren ohne Vor-sicht etwas, das bei Paul de Man die
Eigenschaft der literarischen Sprache ausmacht. Diese bringt Dinge und
Gedanken zum Bewusstsein, die des Dichters Intention gewissermassen ent-
gegenlaufen: Sprache und Figuren verselbstindigen sich. Dafiir erklart der
Dichter und Interpret oft das ausfiihrlich, was er vielleicht schon zuvor
durch sein Gedicht widerlegt hat.

Alle Aussagen sind in Blindness and Insight in hohem Masse reflektiert,
aber nie ganz vom konkreten Geschift der Interpretation losgelost. Hier
wird nicht Theorie um der Theorie willen betrieben, wie das heute oft
dort der Fall ist, wo man mit der Literatur nichts mehr anzufangen
weiss. Liegt darin die « Modernitit» des Buchs begriindet? Wenn sich ein
Denken solcher Art iiber seine eigene Dynamik befragt, so ist das ein
Zeichen von methodologischer Wachheit und von der Uberzeugung, dass
«Aussagen» erst durch ihre Reflektiertheit Glaubhaftigkeit oder « Wahrheit»
fiir sich in Anspruch nehmen diirfen. Die Unmittelbarkeit ist dem Men-
schen vergdnnt; seine volle Verwirklichung liegt in der Metaphorik. Illu-
stration hierfiir ist auch der Titel des Buches, der viel suggestiver ist als
etwa «Irrtum und Wahrheit».

Figiirliche Sprache schafft stets Distanz und damit die Mdoglichkeit
des Missverstindnisses; deshalb ruft sie stets nach Rhetorik, und Rhetorik
nach Interpretation. Thematik und Rhetorik bedingen sich im literarischen
Text gegenseitig, Hermeneutik und Semiotik stehen in einem fruchtbaren
Widerspruch, der hier gedacht wird, ein Widerspruch, der sich, wie Foucault
einmal bemerkt, nicht dialektisch iiberbriicken ldsst. Der Interpret steht
dazwischen, und zudem zwischen dem daliegenden und dem unter seiner



610 LITERATURTHEORIE

Feder entstehenden Text; er weiss, dass er nie das sagt, was der Dichter
meint, und dass seine Leser nie das verstehen, was er gesagt hat. Wenn
aber der Dichter seinerseits auch nicht das Gemeinte explicite sagt, bleibt
doch die Mdoglichkeit, dass er verstanden wird, wenn auch nur mittelbar.
Den gewissermassen im vorneherein aussichtslos scheinenden Versuch auf-
zugeben, iiber einen Text trotzdem etwas zu sagen, wire sicher ein Irrtum.

Man konnte Blindness and Insight thematisch lesen und den Umschrei-
bungen des «Literarischen» nachgehen. Die wesentlichen Aussagen zu die-
sem Thema werden hier nicht wie bei Charles Du Bos, bei Jean-Paul Sartre
oder auch bei Serge Doubrovsky in Form von programmatischen Erkla-
rungen dargeboten, sondern im Text versteckt, so dass nur jene darauf
stossen, die das Buch genau lesen. Wer sie aus der Gesamtsituation loslost
und in ein eindeutiges Gefiige bringt, missversteht bereits einen wesent-
lichen Anspruch des Textes und begibt sich damit in den Irrtum, in die
Blindheit. '

In der Blindheit liegt aber die Einsicht, wie die Wahrheit im Irrtum,
die Sonne im Schatten. Die Einsicht scheint sich hier von einem negativen
Moment aus zu entwickeln, «an unstated principle that leads away from
its asserted stand, perverting and dissolving (the author’s) stated commit-
ment to the point where it becomes emptied of substance, as if the very
possibility of assertion had been put into question. Yet it is the negative,
apparently destructive labor that led to what could legitimately be called
insight» (S. 103). Das Verstindnis kritischer Texte, wie es hier vor-
gefiihrt wird, ist nicht Selbstzweck, sondern eine Art Prdambel zum Ver-
stindnis der Literatur ganz allgemein.

Die Diskrepanz zwischen Meinen und Sagen, zwischen allgemeiner Lite-
raturtheorie und konkreter Interpretation, zwischen Wahrheit und Irrtum,
Einsicht und Blindheit erscheint an verschiedenen Stellen als ein grund-
legender Zug der literarischen Sprache. Steigert man die Lektiire zur Inter-
pretation, so wird die einem Text innewohnende Strategie sichtbar; solches
Verstehen ist Vorausbedingung fiir jede Theorie, auch fiir jeden «Ver-
gleich», wobei dieser nur sinnvoll ist, wenn man zu einem anderen Autor
hiniiberwechselt, ohne die Grundproblematik zu verlassen. Damit eréffnet
sich unter anderem der «Vergleichenden Literaturwissenschaft» die Mog-
lichkeit einer theoretischen Begriindung, welche die bisherigen Definitionen
hochst fragwiirdig erscheinen lisst.

1Paul de Man, Blindness and Insight. Gallimard 1970. Vorabdruck «Das kriti-
Essays in the Rhetoric of Contemporary sche Verhiltnis», Schweizer Monatshefte,
Criticism. New York: Oxford University Juni 1969. — 3Zur Polemik vgl. Jonathan
Press 1971. — 2Cf. Jean Starobinski, La re- Culler, Frontiers of Criticism, in The Yale
lation critique. L’ceil vivant II. Essai. Paris: Review. A National Quarterly, Winter



LITERATURTHEORIE 611

1972. - 4Cf. «Der Streit um die <Nouvelle
critique>». Schweizer Monatshefte, Sep-
tember 1967. Dazu die Berichte von Ja-
kob Bachmann und Gerda Zeltner in der
Nzz und in der «Literarischen Tat». —
5 Als neuere Publikationen des Strukturalis-
mus sind zu nennen: A. J. Greimas (Hg.),
Essais de sémiotique poétique, Larousse,
Paris, 1972, mit einer Auswahlbibliogra-
phie. — Jacques Geninasca (Universitit
Zirich), Analyse structurale des «Chi-
meéres» de Gérard de Nerval, La Bacon-
niére, Neuchitel, 1971. — Dazu die Zeit-
schriften « Communications» und «Poéti-
que» mit sehr interessanten Beitrdgen.
Niitzlich fiir die Orientierung ist der Dic-
tionnaire encyclopédique des sciences du
langage, hg. von O. Ducrot und T. To-
dorov, Editions du Seuil, Paris, 1972. Hier
sei auch auf die zwei bis jetzt erschienenen
Binde Texte der russischen Formalisten
verwiesen. Wilhelm Fink-Verlag, Miin-
chen; der erste Band ist als Taschen-
buch erschienen: J. Striedter: Russischer
Formalismus (Miinchen 1969). Neu: Jurij
M. Lotman, Vorlesungen zu einer struktu-
ralen Poetik. Einfiihrung, Theorie des Ver-
ses. Miinchen 1972. — 8Urspriinglich ein
Beitrag zu Les chemins actuels de la cri-
tique (Cerisy-la-Salle, 1966): Ludwig Bins-
wanger et le probléme du moi poétique.
Paris: Plon 1967. Seither in der Taschen-

buchreihe 10/18. Besprochen in Nzz
12. Nov. 1967. Der Beitrag Paul de Mans
ist auch als eine erste Auseinandersetzung
mit dem Denken von Georges Poulet zu
verstehen. — 7Lambert Schneider, Heidel-
berg 1949. — 8 Cf. Georges Poulet, La Cons-
cience critique. Paris: Corti 1971. Deutsch
sind davon erschienen: Das Selbst und der
Andere im kritischen Bewusstsein. Schwei-
zer Monatshefte, August 1970. Zur Phi-
nomenologie des kritischen Bewusstseins.
Ein Fragment. Nzz, 12. April 1970. - °Die
vier Binde der Etudes sur le temps humain
und die Métamorphoses du Cercle erschei-
nen jetzt in billigen Taschenbuchausgaben.
— 10Cf, Georges Poulet und das Bewusst-
sein der Dichter. Versuch einer Einfiihrung.
Schweizer Monatshefte, Dezember 1967. —
11 Cf, Hans-Georg Gadamer, Dichtung und
Nachahmung, Nzz (Literatur und Kunst),
3. Juli 1972. - 12Jean-Jacques Rousseau,
Essai sur I'origine des langues. Texte in-
tégral reproduit d’aprés I’édition A. Belin
de 1817. Paris: Bibliothéque du Graphe,
0.D., S. 537. - 13Cf. Hans-Jost Frey, Der
Vers als Zeichen, Nzz (Literatur und
Kunst), 4. Oktober 1970.

Seit dem Abschluss dieser Arbeit ist er-
schienen: Wolfgang Binder, Literatur als
Denkschule. Eine [Ziircher] Vorlesung mit
zwei Kapiteln von Klaus Weimar. Arte-
mis Verlag, Zurich und Miinchen, 1972.



	Einen Text als Text ablesen... : zur Literaturtheorie von Paul de Man

