
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 52 (1972-1973)

Heft: 8

Artikel: Einen Text als Text ablesen... : zur Literaturtheorie von Paul de Man

Autor: Grotzer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KARAMZIN 601

Gedanken entnahm er zum Teil Rousseau. Nachdem der Genfer im Jahre
1762 in die Schweiz eingereist war, erlebte er bald eine tiefe Enttäuschung.

Die Schweizer waren nicht so, wie er geträumt hatte. Warum
nicht? Rousseau nannte in seinem Brief an den Maréchal de Luxembourg

vom 20. Januar 1763 die Gründe, warum die Schweizer nicht seinem
Idealbild entsprächen und sagte, ihre Sitten seien wegen Solddienst, Geldgier

und Nachahmung ausländischer Lebensweise verdorben. Karamzins
Urteil über die Schweiz im Jahre 1802 ist von diesen kritischen Gedanken
Rousseaus sichtlich beeinflusst.

Damit sind die wichtigsten Äusserungen Karamzins über die Schweiz

genannt. Die Werke des damals hochberühmten Dichters und Publizisten
wurden in Russland viel gelesen und waren weit verbreitet. Karamzins
stark an Rousseau orientiertes Urteil über die Schweiz trug viel zum Bild
bei, das man sich im letzten Jahrhundert in Russland über unser Land
machte.

Peter Grotzer

Einen Text als Text ablesen

Zur Literaturtheorie von Paul de Man

Wenn ein Autor in einem Werk von 180 Seiten neun Aufsätze zusammenfasse

von denen vier mehr allgemeinen Fragen der Literaturbetrachtung
(«Criticism and Crisis», «Form and Intent in the American New
Criticism», «Literary History and Literary Modernity», «Lyric and Modernity»),
die übrigen voneinander so denkbar verschiedenen Autoren wie Ludwig
Binswanger, Georg Lukâcs, Maurice Blanchot, Georges Poulet und Jacques
Derrida gewidmet sind, dann stellt sich, sobald die Frage der Kompetenz
positiv beantwortet ist, das Problem des gemeinsamen Nenners.

Mit dem enigmatisch figürlichen Titel Blindness and Insight gibt Paul de

Man wohl einen Hinweis, doch keine Erklärung1. Denkt man über das



602 LITERATURTHEORIE

Buch nach, so verschliesst er sich einer hermeneutischen Auslegung nicht.
Der Untertitel («Essays in the Rhetoric of Contemporary Criticism») ist
insofern irreführend, als man annehmen könnte, es würde hier eine Art
literaturwissenschaftliches «Panorama» vorgeführt. Die Titel der einzelnen

«Kapitel» zeigen an, dass der Autor jedesmal ein ganz spezifisches
Problem verfolgt, ohne die Hauptfrage nach der Besonderheit von Text und
Lektüre aus dem Auge zu verlieren. Sein Vorgehen, in dessen Zentrum die

Auseinandersetzung mit der heute immer noch zu oft übergangenen «Eigenart

des Literarischen» steht - so lautete der Titel der von Paul de Man
im Sommer 1971 gehaltenen Zürcher Abschiedsvorlesungen-, ist eigenwillig
und wird deshalb glaubhaft, weil mit einigen kraftvollen Strichen nicht nur
«Theorie», sondern neue Gesichtspunkte der Textinterpretation skizziert
werden.

Nachdem wir vor lauter Anthropologie, Ethnologie, Psychologie, Soziologie

gewissermassen blind geworden sind für das spezifisch Literarische,
zwingt Blindness and Insight den Leser mit unerbittlicher Strenge auf
zentrale Fragen des Literaturverständnisses zurück. Es geht hier nicht um
eine «Geschichte» gegenwärtiger Strömungen, sondern um die Art, wie
Wörter sich zu «Sprache» verweben und so einen anspruchsvollen Sinn

erzeugen, den auszulegen und zu verstehen Ziel der «literarischen» Leser
ist. Zu ihnen gehören auch die Dichter; denn der Ort ihrer «Erfahrung»
ist zumeist eine Lektüre.

Wer soweit gelangt ist, muss zuerst etwas gesehen haben, und hier sei

daran erinnert, dass die Wurzel von «Theorie» und von «Schauen» im
Griechischen dieselbe ist2. Zwar besteht auch innerhalb der Literatur
zwischen der Theorie und der Praxis ein gewisses Verhältnis, doch geschieht
es oft, dass der Handelnde seine An-sicht in der Tat ändert. Zwischen dem
theoretischen Vor-haben und der konkreten Verwirklichung entsteht eine

Diskrepanz. So entzieht sich der Dichter der exakten Wissenschaft und
wird «literarisch»; der Unterschied zwischen «kritischen» und «dichterischen»

Texten ist unter diesem Gesichtspunkt nicht wesentlich, sondern nur
graduell. Die Spannung zwischen dem «Meinen» und dem «Sagen»
verdient Beachtung, zumal da der Autor selbst seinen Behauptungen gegenüber

stets eine gewisse Ironie bewahrt, was jegliche thematische und
damit Eindeutigkeit postulierende Lektüre des Buches im vorneherein aus-
schliesst und die Polemik unsinnig macht3.

Binswanger, Poulet, Derrida

Seit Rousseau und Mallarmé stehen die Literatur und mit ihr die Lektüre
in einer «Krise», die für die Literaturtheorie konstitutiv geworden ist,



LITERATURTHEORIE 603

denn sie erst hat ein reflektiertes literarisches Bewusstsein ermöglicht.
Krisen geben Anstoss zur Reflexion für die Hintergründe des Gegenwärtigen,

sie erwecken die Frage nach dem Ursprünglichen. Darin liegt gerade
der positive Aspekt der heutigen Krise innerhalb der Literaturwissenschaft,
die sich vor allem auch in den Pariser Polemiken geäussert hat4, aus
denen dem Strukturalismus bis jetzt am meisten publizistischer Gewinn
erwachsen ist5.

Eine allgemeine Entmythisierung der Literatur ist im Gang, indem der
Sonderstatus der literarischen Sprache in Frage gestellt wurde. Die Konsequenz

davon ist aber genau das Gegenteil von dem, was sich die
Linguisten, Psychologen und Soziologen erhofften: Wir sind soweit, dass wir
sehen, in wie starkem Mass gerade die «alltägliche» Sprache literarische
Züge trägt, das heisst wie stark sie indirekter, verdeckter, allegorischer
Ausdruck von Wünschen und Begierden ist, die wir gar nicht anders

aussprechen können. Nicht vom Alltäglichen her lässt sich die Literatur
entmythisieren, sondern von dort her lassen sich die Mythen des Alltags
besser verstehen.

Wenn es ums Verständnis der literarischen Eigenart von Texten geht,
taucht unwillkürlich auch die Frage nach dem Selbstverständnis des Lesenden

auf, ein Problem, das von den «objektiven» Strukturalisten konsequent

übergangen wird. Die Frage des «Selbst», in der natürlich stets
noch der Name Hegel mitschwingt, erscheint im Titel von zwei
Aufsätzen: «Ludwig Binswanger and the Sublimation of the Self»6 und
«The Literary Self as Origin: The Work of Georges Poulet».

Im Aufsatz über Binswanger bezieht sich de Man auf dessen Hendrik
Ibsen und das Problem der Selbstrealisation in der Kunst7. Dort wird sichtbar,
dass die Funktion des literarischen Werks in einer Art «Steigerung» des

Ichs liegt, wobei nach de Man eher von einer Art «Reduktion» im
Sinne des früheren Lukäcs zu sprechen wäre, eine Reduktion, die bei
immanenter Lektüre nicht bewusst wird, weil die dort realisierte «Form»
einen Anspruch auf Totalität hat, wobei diese Totalität nicht in direkter
Abhängigkeit steht zur Totalität des diese Form Schaffenden. Nach Paul
de Man ist gerade diese Differenz für das Kunstwerk konstitutiv, was die

«Verstiegenheit» des Dichters nicht als Gefahr, sondern geradezu als innere
Notwendigkeit erscheinen lässt. Er hält Binswanger Michel Foucault
entgegen, nach dem im Fall der literarischen Interpretation die Beschreibung
des «Entwurfs» (projet phénoménologique) als «Erlebnis» ein epistemo-
logischer Irrtum ist.

Der Schluss des Aufsatzes reicht von hier aus weit über Binswanger
hinaus :



604 LITERATURTHEORIE

"Some of the difficulties of contemporary criticism can be traced back to a
tendency to forsake the barren world of ontological reduction for the wealth of lived
experience. Because it implies a forgetting of the personal self for a transcendental
type of self that speaks in the work, the act of criticism can -acquire exemplary
value. Although it is an asceticism of the mind rather than a plenitude or a
harmony, it is an asceticism that can lead to ontological insight. Contrary to Foucault's
assertion, such an ontology can only bypass the primacy of the Cogito if the T in the
'I think' is conceived in too narrow a way. Literary criticism, in our century, has
contributed to establishing this crucial distinction between an empirical and an
ontological self; in that respect, it participates in some of the most audacious and advanced
forms of contemporary thought" (S. 50).

Das ist ein Beispiel für de Mans «Polemik»; er wirft Binswanger vor,
er glaube, dass der Dichter durch seine schöpferische Tätigkeit sein

eigenes Schicksal beeinflusse, was bedeuten würde, dass das literarische
Werk metaphysisch und existentiell bedingt und bedingend ist. Für Paul de

Man ist das Werk eine «Monade ohne Fenster», in sich vollkommen
unabhängig vom existentiellen Ich, und dazu ist für ihn der Akt des

Schreibens vollkommen immanent. Im Aufsatz «Form and Intent in the
American New Criticism» zeigt er, dass die dem Werk inneliegende
Intention allein bestimmend ist.

Der Schritt von Ludwig Binswanger zu Georges Poulet kann absurd
scheinen, denn der Autor von La Conscience critique will nichts von der
Psyche wissen8. Aber man vergesse nicht, dass sich Paul de Man ja nur
Binswangers bedient, um die psychoanalytische Interpretation in Frage zu
stellen, welche nur zum unbewussten Ego des Autors gelangt, und damit
steht er ja bereits wieder sehr nahe bei Georges Poulet.

Im Aufsatz über den Freund, mit dem er in Zürich während sechs

Jahren im Dialog stand, ist Paul de Mans Vorgehen ganz anders, denn
er will dessen Werk vor seinem gegenwärtig strategisch bedingten eigenen
Verdikt der thematischen Kritik schützen. Der englische Titel nimmt die
Hauptfolgerung der Untersuchung vorweg, indem das von Georges Poulet
methodisch freigelegte Cogito eines Autors mit dem «literarischen Ich»
gleichgesetzt wird, wogegen der französische Titel der ursprünglichen Version

(«Vérité et méthode dans l'œuvre de Georges Poulet», erschienen
im Juli 1969 in «Critique») auf die Begegnung mit Hans-Georg Gadamers
Hauptwerk schliessen lässt.

Zunächst zeigt de Man, der auch auf Poulets anonyme Publikationen
aus den zwanziger Jahren zurückgreift, die Komplexheit des vom Autor der
Etudes sur le temps humain9 oft verwendeten Begriffs des «Ausgangs-



LITERATURTHEORIE 605

punkts» (der identisch ist mit dem Cogito), denn dieser ist zugleich das

Einheitsprinzip in einem Werk und das Differenz-Prinzip zwischen
verschiedenen Schriftstellern; Ursprung und Zentrum stehen in einem
Spannungsverhältnis, das Einsichten in die verborgenen Gründe der Literatur
gestattet (vgl. S. 82).

Der Begriff des «Ursprungs» gestattet Poulet, in seinem Text die Genesis
des Werks nachzuvollziehen, und daraus ergibt sich eine methodische
Sicherheit, um welche ihn andere Interpreten beneiden. Darin war auch der
Lehrerfolg Poulets begründet, denn eine literarische Problematik wurde in
eine Sukzession von Entscheidungsprozessen aufgegliedert und wie Erlebnisse

allegorisch vermittelt.
Statt sich auf Poulets theoretische Texte zu stützen, bezieht sich Paul

de Man auf seine Interpretationen und zeigt zum Beispiel, wie die beiden
Proust-Aufsätze - von denen der eine die Recherche vollkommen auf die
Vergangenheit, der andere, beinahe zwanzig Jahre später geschrieben, auf
die Zukunft ausgerichtet darstellt - Resultat einer Polarität sind, derzufolge
die «Erzählung vom ewigen literarischen Abenteuer stets neu beginnen
kann» (S. 94). Das Originellste und auch am wenigsten Nachahmbare in
Poulets Texten sind die Übergänge; sie werden nur dem möglich, der ein
Werk gewissermassen von einem vorausgesetzten Anfang an neu
mitschafft. Ein solcher Leser identifiziert sich mit dem Entwurf des

Schreibenden, nicht mit seiner Substanz, und daraus kann man schliessen, dass

sein Gesichtspunkt weniger der des Kritikers als der des Dichters ist;
die von ihm stets verteidigte «Subjektivität» ist jene des Schreibenden:

"Poulet often succeeds, in the course of a single article, in renewing entirely the
interpretation of a given author. He can do so because he reaches as by instinct into
the nearly inaccessible zone where the possibility of a work's existence is being decided.
His criticism allows us to take part in a process that, far from being the inexorable
development of an impulse that none could resist, appears as extremely vulnerable,
likely to go astray at any moment, always threatened with error and aberration,
risking paralysis or self-destruction, and forever obliged to start again on the road
that it hoped to have covered" (S. 97).

All dies geschieht im Bereich der Sprache; was als Bezug zwischen
zwei Subjekten dargestellt wird, ist nach Paul de Man der Bezug zwischen
einem Subjekt und der literarischen Sprache. Die Sprache ist allerdings
für Poulet nur insofern wesentlich, als sie ihm als Leser Zugang zum
Selbst, zur bewussten Subjektivität des Autors verschafft. Subjekt und
Sprache bestimmen die Bahn eines literarischen Werks, doch ist keines von
beiden der Ursprung, und so entwickelt sich die Lektüre wie das Werk
in der Spannung zwischen diesen beiden Polen.



606 LITERATURTHEORIE

Der Status der literarischen Sprache wird am ausführlichsten untersucht
im grössten, eigens für Blindness and Insight geschriebenen Aufsatz «The
Rhetoric of Blindness: Jacques Derrida's Reading of Rousseau»; hier wird
klar, in welch starkem Mass in der Konzeption de Mans Texte an ihre
Interpretationen gebunden sind und umgekehrt.

Im Zentrum stehen Rousseaus Essai sur Vorigine des langues und Jacques
Derridas De la Grammatologie, beides Werke, die zuerst lange vorgestellt
werden mussten; wir beschränken uns auf einige Hinweise10. Paul de Man
hält Derridas Buch für das wesentlichste zeitgenössische Werk zur
Interpretationstheorie, und es besteht kein Zweifel darüber, dass er sich selbst
durch diesen Philosophen in verschiedenen Ansichten bestätigt und
angespornt fühlt. Im Kommentar Derridas wie im Essai von Rousseau
kreuzen sich in exemplarischer Weise «Blindheit» und «Einsicht». Dies
wird am Beispiel des Begriffes der «présence» gezeigt, welchem eine zentrale
Bedeutung zukommt, da in ihm auch das ganze Problem der «Mimesis»
impliziert ist11. In Rousseaus Perspektive gibt das gesprochene Wort
Gegenwärtigkeit, die Schrift hingegen schafft eine Distanz zwischen dem Ich und
dem Geschriebenen. Derrida nimmt das Begriffspaar Präsenz/Absenz auf und
zeigt, dass Rousseau zwar diese Polarität durch eine strukturell bedingte
Entstehungsgeschichte «begründet», seine eigene Theorie aber durch seine
Praxis bis zu einem gewissen Grad widerlegt.

Nach Derrida «wusste» Rousseau, dass seine Doktrin seine «Einsicht»
fast ins Gegenteil verfälschte, doch verschloss er sich diesem Wissen. Aufgabe

des Interpreten ist demnach, diesen «Verrat» aufzuzeigen. Gelingt
dies, so wird damit eine neue Perspektive für die Auslegung eröffnet.
Derrida führt die von Rousseau zunächst praktizierte Gegenüberstellung
von présence und absence bis zur Absurdität weiter, und daraus ergibt
sich für de Man eine wichtige Folgerung für die sprachphilosophische
Grundlage, deren er für die Rechtfertigung einer Theorie bedarf, die sich
in der Rechtfertigung bereits manifestiert.

"The key to the status of Rousseau's language is not to be found in his consciousness,
in his greater or lesser awareness or control over the cognitive value of his language.
It can only be found in the knowledge that this language, as language, conveys
about itself, thereby asserting the priority of the category of language over that of
presence—which is precisely Derrida's thesis" (S. 119).

Hier nun untersucht der Autor die Argumentation Derridas anhand seiner

Ausführungen über die Nachahmung und die Metapher, beziehungsweise
über deren ontologischen Status, und dank einer äusserst genauen
Textanalyse gelingt es ihm zu zeigen, dass Rousseau sich bereits weiter von der
ästhetischen Tradition des achtzehnten Jahrhunderts entfernt, als dies



LITERATURTHEORIE 607

Derrida annimmt, und dass sich zudem Rousseau seines Vorgehens voll
bewusst ist. Er spricht nämlich von der Musik als reinem Bezugssystem
und meint damit auch die Sprache. Nachdem in der Melodie keine
Nachahmung und damit keine «présence» da ist, entsteht eine Struktur, die
ausschliesslich auf eine kommende Wiederaufnahme ausgerichtet, das heisst
die zeitlich ist. Dies leitet de Man direkt von Jean-Jacques Rousseau ab,
der im Essai sur Vorigine des langues schreibt:

«C'est un des plus grands avantages du musicien, de pouvoir peindre les choses

qu'on ne saurait entendre, tandis qu'il est impossible au peintre de représenter celles
qu'on ne saurait voir; et le plus grand prodige d'un art qui n'agit que par le mouvement

est d'en pouvoir former jusqu'à l'image du repos. Le sommeil, le calme de la nuit,
la solitude et le silence même, entrent dans les tableaux de la musique12.»

Dass Rousseau hier die «Mimesis» als einziges Kunstprinzip ad absurdum
führt, ist offensichtlich; auch sieht er klar die Spannung zwischen Bild
und Musik. Die Musik bildet nicht ab, sondern sie schafft Zeit, ja es

liesse sich sagen, sie entspricht, und wenn es stimmt, dass Rousseau an
die Sprache denkt, wenn er von der Musik spricht, dann wird klar, dass

der «Allegorie» die ontologische Begründung in der «présence» abgeht,
dass sie immanent verstanden werden muss als Monade ohne Fenster.
Das heisst aber dann, dass jede Sprache im vollen Sinne des Wortes immer
nur metaphorische, figurale Sprache ist, eine Feststellung, die Derrida auf
dem Weg einer negativen Interpretation einer falsch verstandenen Aussage
Rousseaus erreicht. Dieser selbst, bemerkt Paul de Man, war sich des
möglichen Missverständnisses bewusst, und gerade das macht seine Aussage zu
einem literarischen Text.

Die Eigenart des Literarischen

Demnach bedingen sich im literarischen Text «Einsicht» und «Blindheit»
gegenseitig, und so bleibt jede «Aussage» frag-würdig; Richtigkeit kann eine

Interpretation erst beanspruchen, wenn sie der jedem Text inhärenten
Dichte Rechnung trägt und alsogleich das Bewusstsein von der eigenen
Beschränkung reflektiert. Wenn dem so ist, müssen wir bei der Lektüre
literarischer Texte im vorneherein auf ein erschöpfendes Verständnis
verzichten, ja gerade solcher Verzicht erst ermögUcht die eigentliche
Interpretation, aufgefasst als die «Geschichte» eines Verstehens, die als solche
nie abgeschlossen werden kann, weil die Bedingungen, unter denen sie

vollzogen wird, einem stetigen Wandel unterworfen sind. Diese «Geschichte»
ist eine Allegorie und als solche nicht ontologisch begründet. Da bereits
im Text Wahrheit und Irrtum, Blindheit und Einsicht so ineinander ver-



608 LITERATURTHEORIE

flochten sind, dass sie stets neu auseinandergelegt werden müssen, gibt es

zwar verschiedene richtige Interpretationen, was aber keineswegs heisst,
alles sei von jedem Text aus möglich. Was der dem Text inneliegenden
Intention zuwiderläuft oder diesen für ausserhalb liegende Zwecke
verfremdet, ist eindeutig falsch. Hier ist nie von dem «hinter» oder «unter»
dem Text liegenden Erlebnis die Rede, denn die Literatur ist hier ihr eigenes
Zeichen13. Die Interpretation ist für Paul de Man ein hermeneutischer
Prozess, der weniger ontologisch orientiert ist als bei Martin Heidegger
oder Hans-Georg Gadamer, beides ihm wohlvertraute Autoren, als vielmehr
rhetorisch wie etwa bei Michel Foucault und Jacques Derrida, und in
manchem verwandt mit Walter Benjamins Auffassungen von der figuralen
Sprache.

Texte können «blind» sein, doch zumeist sind es die Leser, jene Leser,
die Baudelaire der «Falschheit» bezichtigt. Falsch im eigentlichen Sinn ist
auch jede Lektüre eines dichterischen Textes, welche den Anspruch erhebt,
diesen in eine ihm fremde Eindeutigkeit zurückzuführen. Wohl gerade um
dem entgegenzuwirken, zitiert Paul de Man als Motto zum grössten Aufsatz

über Derrida einen Satz aus Nietzsches Der Wille zur Macht: «...einen
Text als Text ablesen zu können, ohne eine Interpretation dazwischen zu
mengen, ist die späteste Form der <inneren Erfahrung) - vielleicht
eine kaum mögliche. »

Im vorliegenden Buch soll der Weg zu solcher «Erfahrung» gebahnt
werden, wobei die Möglichkeiten einer dem «Objekt» adäquaten Lektüre,
des Verstehens literarischer Texte im engen Sinne des Begriffs, zur Diskussion
stehen. Hier konstituiert sich eine neue Form literarischer Hermeneutik
als endlose Auseinandersetzung mit dem Text, und der heute so weit
verbreitete Minderwertigkeitskomplex der Literaturwissenschafter gegenüber
ihren Rivalen aus den Humanwissenschaften wird auf indirekte Weise, aber
mit aller Entschiedenheit als gegenstandslos zurückgewiesen.

Im Zentrum steht das Literarische, und dieses wird verstanden als

Gewebe aus Sprache, die aussagt und die sich selbst aussagt, Sprache,
die uns oft nur zögernd zum Verständnis kommen lässt. Dieses Phänomen
zu umkreisen - ich sage absichtlich nicht «zu erfassen», denn dies hiesse

der mehrmals verdeckt angeprangerten Einfalt anheimzufallen - ist die
Intention dieses Buches, und der Autor gelangt dabei so weit, dass man
mit Interesse den im Keim bereits implizierten Studien über Yeats,
Baudelaire, Mallarmé, Rousseau, Proust und Nietzsche entgegensieht. Zunächst
sollte wohl dem Leser das Bewusstsein von der Komplexität jeder
literaturkritischen Tätigkeit vermittelt werden, und dies ist mit Erfolg geschehen.
Vieles, was früher noch als «Kritik» hätte gelten können, erscheint einem

jetzt als blosses «Gerede» oder «Geschreibe».



LITERATURTHEORIE 609

Paul de Mans «Theoria» lässt sich nicht «zusammen-fassen», denn sie ist
im Grunde genommen subversiv, das heisst sie höhlt die expliziten Deklarationen

von innen her wie eine Nuss aus - das Bild ist vom Autor
selbst - und entdeckt dabei neue, innere Strukturen, welche diesen Deklarationen

entgegenstehen, oder, um in der durch den Titel eröffneten Metapher
zu bleiben: Der Autor sucht zunächst den blinden Fleck jedes Auges,
wohl wissend, dass sich dieses bewegen kann, doch auch im Bewusstsein,
dass jeder «Blinde» sehen kann, wenn auch nicht unbedingt mit den Augen.

Das «Blinde» könnte allerdings auch noch als das durch die
Konstruktion, die Symmetrie, die Struktur Bestimmte verstanden werden, etwa
in dem Sinn, dass ein Fenster «blind» ist. Man sieht es, doch entdeckt
man alsogleich, dass man nicht durchsehen kann, dass nichts dahinter
ist als Mauer. Es stellt etwas dar, das seiner ursprünglichen Intention
entfremdet ist und verschafft dem Betrachter eine neue «Einsicht», die
dann ganz anderer Art ist als die erwartete. Das «blinde» Fenster führt
zur Reflexion. Wir sind hier bereits aus dem Thematischen ins Rhetorische
gelangt und illustrieren ohne Vor-sicht etwas, das bei Paul de Man die
Eigenschaft der literarischen Sprache ausmacht. Diese bringt Dinge und
Gedanken zum Bewusstsein, die des Dichters Intention gewissermassen
entgegenlaufen : Sprache und Figuren verselbständigen sich. Dafür erklärt der
Dichter und Interpret oft das ausführlich, was er vielleicht schon zuvor
durch sein Gedicht widerlegt hat.

Alle Aussagen sind in Blindness and Insight in hohem Masse reflektiert,
aber nie ganz vom konkreten Geschäft der Interpretation losgelöst. Hier
wird nicht Theorie um der Theorie willen betrieben, wie das heute oft
dort der Fall ist, wo man mit der Literatur nichts mehr anzufangen
weiss. Liegt darin die «Modernität» des Buchs begründet? Wenn sich ein
Denken solcher Art über seine eigene Dynamik befragt, so ist das ein
Zeichen von methodologischer Wachheit und von der Überzeugung, dass

«Aussagen» erst durch ihre Reflektiertheit Glaubhaftigkeit oder «Wahrheit»
für sich in Anspruch nehmen dürfen. Die Unmittelbarkeit ist dem
Menschen vergönnt; seine volle Verwirklichung liegt in der Metaphorik.
Illustration hierfür ist auch der Titel des Buches, der viel suggestiver ist als

etwa «Irrtum und Wahrheit».
Figürliche Sprache schafft stets Distanz und damit die Möglichkeit

des Missverständnisses; deshalb ruft sie stets nach Rhetorik, und Rhetorik
nach Interpretation. Thematik und Rhetorik bedingen sich im hterarischen
Text gegenseitig, Hermeneutik und Semiotik stehen in einem fruchtbaren
Widerspruch, der hier gedacht wird, ein Widerspruch, der sich, wie Foucault
einmal bemerkt, nicht dialektisch überbrücken lässt. Der Interpret steht
dazwischen, und zudem zwischen dem daliegenden und dem unter seiner



610 LITERATURTHEORIE

Feder entstehenden Text; er weiss, dass er nie das sagt, was der Dichter
meint, und dass seine Leser nie das verstehen, was er gesagt hat. Wenn
aber der Dichter seinerseits auch nicht das Gemeinte explicite sagt, bleibt
doch die Möglichkeit, dass er verstanden wird, wenn auch nur mittelbar.
Den gewissermassen im vorneherein aussichtslos scheinenden Versuch
aufzugeben, über einen Text trotzdem etwas zu sagen, wäre sicher ein Irrtum.

Man könnte Blindness and Insight thematisch lesen und den Umschreibungen

des «Literarischen» nachgehen. Die wesentlichen Aussagen zu
diesem Thema werden hier nicht wie bei Charles Du Bos, bei Jean-Paul Sartre
oder auch bei Serge Doubrovsky in Form von programmatischen
Erklärungen dargeboten, sondern im Text versteckt, so dass nur jene darauf
stossen, die das Buch genau lesen. Wer sie aus der Gesamtsituation loslöst
und in ein eindeutiges Gefüge bringt, missversteht bereits einen wesentlichen

Anspruch des Textes und begibt sich damit in den Irrtum, in die
Blindheit.

In der Blindheit liegt aber die Einsicht, wie die Wahrheit im Irrtum,
die Sonne im Schatten. Die Einsicht scheint sich hier von einem negativen
Moment aus zu entwickeln, «an unstated principle that leads away from
its asserted stand, perverting and dissolving (the author's) stated commitment

to the point where it becomes emptied of substance, as if the very
possibility of assertion had been put into question. Yet it is the negative,
apparently destructive labor that led to what could legitimately be called
insight» (S. 103). Das Verständnis kritischer Texte, wie es hier
vorgeführt wird, ist nicht Selbstzweck, sondern eine Art Präambel zum
Verständnis der Literatur ganz allgemein.

Die Diskrepanz zwischen Meinen und Sagen, zwischen allgemeiner
Literaturtheorie und konkreter Interpretation, zwischen Wahrheit und Irrtum,
Einsicht und Blindheit erscheint an verschiedenen Stellen als ein
grundlegender Zug der literarischen Sprache. Steigert man die Lektüre zur
Interpretation, so wird die einem Text innewohnende Strategie sichtbar; solches
Verstehen ist Vorausbedingung für jede Theorie, auch für jeden
«Vergleich», wobei dieser nur sinnvoll ist, wenn man zu einem anderen Autor
hinüberwechselt, ohne die Grundproblematik zu verlassen. Damit eröffnet
sich unter anderem der «Vergleichenden Literaturwissenschaft» die
Möglichkeit einer theoretischen Begründung, welche die bisherigen Definitionen
höchst fragwürdig erscheinen lässt.

iPaul de Man, Blindness and Insight. GaUimard 1970. Vorabdruck «Das kriti-
Essays in the Rhetoric of Contemporary sehe Verhältnis», Schweizer Monatshefte,
Criticism. New York: Oxford University Juni 1969. - 3Zur Polemik vgl. Jonathan
Press 1971. - 2 Cf. Jean Starobinski, La re- Culler, Frontiers of Criticism, in The Yale
lation critique. L'œil vivant II. Essai. Paris: Review. A National Quarterly, Winter



LITERATURTHEORIE 611

1972. - 4Cf. «Der Streit um die <Nouvelle
critique)». Schweizer Monatshefte,
September 1967. Dazu die Berichte von
Jakob Bachmann und Gerda Zeitner in der
Nzz und in der «Literarischen Tat». -
5 Als neuere Publikationen des Strukturalismus

sind zu nennen: A. J. Greimas (Hg.),
Essais de sémiotique poétique, Larousse,
Paris, 1972, mit einer Auswahlbibliographie.

- Jacques Geninasca (Universität
Zürich), Analyse structurale des
«Chimères» de Gérard de Nerval, La Baconnière,

Neuchâtel, 1971. - Dazu die
Zeitschriften «Communications» und «Poétique»

mit sehr interessanten Beiträgen.
Nützlich für die Orientierung ist der
Dictionnaire encyclopédique des sciences du
langage, hg. von O. Ducrot und T.
Todorov, Editions du Seuil, Paris, 1972. Hier
sei auch auf die zwei bis jetzt erschienenen
Bände Texte der russischen Formalisten
verwiesen. Wilhelm Fink-Verlag,
München; der erste Band ist als Taschenbuch

erschienen: J. Striedter: Russischer
Formalismus (München 1969). Neu: Jurij
M. Lotman, Vorlesungen zu einer strukturalen

Poetik. Einführung, Theorie des Verses.

München 1972. - «Ursprünglich ein
Beitrag zu Les chemins actuels de la
critique (Cerisy-la-Salle, 1966): Ludwig
Binswanger et le problème du moi poétique.
Paris: Pion 1967. Seither in der Taschen¬

buchreihe 10/18. Besprochen in Nzz
12. Nov. 1967. Der Beitrag Paul de Mans
ist auch als eine erste Auseinandersetzung
mit dem Denken von Georges Poulet zu
verstehen. - 'Lambert Schneider, Heidelberg

1949. - 8Cf. Georges Poulet, La
Conscience critique. Paris: Corti 1971. Deutsch
sind davon erschienen: Das Selbst und der
Andere im kritischen Bewusstsein. Schweizer

Monatshefte, August 1970. Zur
Phänomenologie des kritischen Bewusstseins.
Ein Fragment. Nzz, 12. April 1970. - »Die
vier Bände der Etudes sur le temps humain
und die Métamorphoses du Cercle erscheinen

jetzt in billigen Taschenbuchausgaben.

- 10Cf. Georges Poulet und das Bewusstsein

der Dichter. Versuch einer Einführung.
Schweizer Monatshefte, Dezember 1967. -
11 Cf. Hans-Georg Gadamer, Dichtung und
Nachahmung, Nzz (Literatur und Kunst),
3. Juü 1972. - 12Jean-Jacques Rousseau,
Essai sur l'origine des langues. Texte
intégral reproduit d'après l'édition A. Belin
de 1817. Paris: Bibliothèque du Graphe,
o.D., S. 537. - 13Cf. Hans-Jost Frey, Der
Vers als Zeichen, Nzz (Literatur und
Kunst), 4. Oktober 1970.

Seit dem Abschluss dieser Arbeit ist
erschienen: Wolfgang Binder, Literatur als
Denkschule. Eine [Zürcher] Vorlesung mit
zwei Kapiteln von Klaus Weimar. Artemis

Verlag, Zürich und München, 1972.


	Einen Text als Text ablesen... : zur Literaturtheorie von Paul de Man

