
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 52 (1972-1973)

Heft: 6

Artikel: Johann Heinrich Füssli als Dichter

Autor: Guthke, Karl S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162764

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162764
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


416 ACCORD DE LIBRE-ÉCHANGE

qui compteront sur le plan politique que l'interprétation qui en sera donnée
et l'image qu'on se fera de l'Europe.

Il s'agirait de rappeler que cet accord n'est que la consécration
d'une situation acquise, qu'il ne signifie ni une entrée dans «l'Europe»
politique ni même l'annonce d'une entrée prochaine, pas plus d'ailleurs qu'il
ne doit être interprété comme un refus. Il importe de le faire accepter
sans en dramatiser la portée comme un nouvel arrangement que le temps
nous amène à conclure avec nos voisins, comme une adaptation de nos
relations économiques à une transformation des structures économiques et
sociales. Mais il importe, plus encore, d'une part de souligner tout d'abord
que cet accord, qui respecte notre identité nationale, n'a été acquis que
parce que nous avions nous-mêmes accompli les efforts nécessaires pour
maintenir notre santé politique et notre équilibre intérieur, et de faire
converger, d'autre part, l'attention et la capacité pohtique des citoyens vers la
scène suisse, de manière à les amener à consentir les sacrifices
inévitables qu'impose la modernisation de notre infrastructure.

Exposéprésenté au Comité central de la Nouvelle Société Helvétique le 13 mai 1972 à Berne.

Karl S. Guthke

Johann Heinrich Füssli als Dichter

«Goethe - und Füssli - vortrefflich zusammengepaart», schreibt Johann
Kaspar Lavater am 4. Februar 1774 an Herder. Dass der Physiognomiker
seinen Zürcher Jugendfreund hier mit keinem geringeren als Goethe auf
eine Stufe stellt, überrascht nicht: konnten die Zeitgenossen doch gar nicht
hoch genug greifen, wenn es darum ging, den Unvergleichlichen zu
beschreiben. Überraschend ist hingegen der Nachgedanke: dennoch seien die
beiden «so sehr wie möglich verschieden», nämlich «Goethe - mehr Mensch

- dieser mehr Poet». Denn als Poeten kennen wir Johann Heinrich
Füssli ja gerade nicht, vielmehr als Maler, Grafiker und Illustrator,
allenfalls noch als Kunsthistoriker, der er in späten Jahren, unter dem
Namen Henry Fuseli, geworden ist. Und den Zeitgenossen wird es ähnlich
gegangen sein. Zwar wussten einige von ihnen von diesem oder jenem



JOHANN HEINRICH FÜSSLI 417

Gedicht, das der junge Füssli geschrieben oder auch in obskuren
Zeitschriften veröffentlicht hatte. Nichtsdestoweniger verband und verbindet sich

jedoch mit dem Namen Füssli die Vorstellung von der kühnen Phantastik

seiner Bildkunst, die er mit proteisch fruchtbarer Erfindungsgabe
bis ins hohe Alter ununterbrochen geschaffen hat und mit einem Erfolg,
der gelegentlich - man denkt vor allem an die mancherlei Fassungen
des «Nachtmahr» - einer Sensation gleichkam. Diesen Füssli hat selbst
Lavater im Auge, wenn er ihn seinen Weimarer Freunden brieflich
vorzustellen versucht: «Füssli in Rom ist eine der grössten Imaginationen.
Er ist in allem Extrem - immer Original; Shakespeares Maler - nichts als

Engländer und Zürcher, Poet und Maler. [...] Einmal send' ich Dir seine

originale Briefe - Windsturm und Ungewitter. - Reynolds weissagt ihn zum
grösster Maler seiner Zeit. Er verachtet alles. Er hat mich, der erste, mit
Klopstock bekannt gemacht. Sein Witz ist gränzenlos. Er handelt wenig,
ohne Bleistift und Pinsel - aber wenn er handelt, so muss er hundert
Schritte Raum haben, sonst würd' er alles zertreten. Alle Griechischen,
Lateinischen, Italiänischen und Englischen Poeten hat er verschlungen.
Sein Blick ist Blitz, sein Wort ein Wetter - sein Scherz Tod und seine

Rache Hölle. In der Nähe ist er nicht zu ertragen. Er kann nicht einen

gemeinen Odem schöpfen.» (An Herder, 4. November 1773.)
Als Maler aber, und zumal in seinen bekanntesten Gemälden und

Grafiken, tendiert Füssli stark zum Dichterischen. (Möglich, dass die
Kennzeichnung als «Poet» auch darauf anspielt.) Der bildende Künstler lässt
sich gern von der Literatur anregen; nicht nur den Dramen Shakespeares -
«Shakespeares Maler» hiess es in Lavaters poetischem Steckbrief-, auch
den Epen Homers, Miltons, Dantes und Bodmers, auch Wielands «Oberon»
und dem Nibelungenlied hat er seine Motive entnommen, die meisten dieser
Werke in ganzen Bildserien illustriert. Das Urteil eines Kunstkritikers, das

Füsslis Vater einmal brieflich zitiert, trifft ins Schwarze: «Füssli ist eines

der grössten Genies für die Composition, dessen Feuer durch die fleissige
Lesung der Alten und der enghschen Poeten unterhalten wird1.» Sogar
seinen bildkünstlerischen Originalschöpfungen haftet der Zug zum
epischdramatischen Dichten in Farben und Linien an, wie selbst ein Laie unter
den zeitgenössischen Bewunderern und Sammlern, Herzog Karl August von
Sachsen-Weimar, schon gespürt hat: Füssli sei, schreibt er, «der einzige jetzt
lebende Mahler, der erfinden und dichten kann»2. Solche Beobachtungen
scheinen auf eine Doppelbegabung zu deuten, die es uns nun, wenn wir die
Dinge genau betrachten, schon eher selbstverständlich statt überraschend
vorkommen lässt, dass der «grösste Maler seiner Zeit» sich auch auf dem
Gebiet der Dichtung versucht hat. Das ist tatsächlich geschehen, und nicht
etwa nur in der Jugendzeit, wie man lange geglaubt hat3, sondern noch bis



418 JOHANN HEINRICH FÜSSLI

weit über das sechzigste Lebensjahr hinaus. Füsslis Briefe - sie gehören zu
dem Originellsten, was in der schreibfreudigen Geniezeit in diesem Genre
geleistet wurde; bewundert und bestaunt machten sie im Goethe-Herder-
Kreis die Runde - Füsslis Briefe gehen gelegentlich in Verse über; manche
davon mögen Fetzen aus vollendeten Poesien gewesen sein, andere werden
noch viele Jahre später in Gedichte übernommen. Doch Füssli belässt seine

Lyrik keineswegs in der privaten oder doch halb-privaten Zwielichtexistenz
der brieflichen Mitteilung, jedenfalls die ausgeführtere nicht. Denn der
Mensch, über dessen genialisch hohe Selbsteinschätzung die groteskesten
Anekdoten im Umlauf waren, der, «in allem Extrem», einem Freund ins
Stammbuch schrieb, er wolle keine Strohhütte, sondern: nicht etwa einen
Palast, wie der traditionelle Topos es geboten hätte, sondern gleich eine Pyramide
errichten4, dieser Feuerkopf, dem die Korrespondenten nie rasch und günstig

genug auf die übersandten Verse schreiben können, verstand seine
Dichtungen nicht etwa als Gelegenheitswerke, die mit Nonchalance zu behandeln

wären. Im Gegenteil, er nahm sie ernst und wichtig. In einer
anonymen biographischen Skizze, die der «Monthly Mirror» im Januar 1801

brachte und die nicht ohne Füsslis weitgehende Mitarbeit zustandegekommen

sein kann, liest man entsprechend von seiner «higher excellence in the
rare powers of Lyric Poetry» (S. 9). Solche Selbsteinschätzung drängt ans
Licht der Öffentlichkeit. Noch nicht zwanzig Jahre alt, lässt Füssli daher
schon seine ersten Oden in den Zürcher «Freymüthigen Nachrichten» des
Jahres 1760 drucken, und in den Folgejahren schickt er des öfteren Oden
an seine Freunde, besonders Lavater und Bodmer, mit der Bitte, sie in
Zeitschriften unterzubringen. So erscheinen von den sechziger Jahren bis 1780,
hier und da verstreut, allerhand Gedichte; und schon um die Mitte der sechziger

Jahre denkt der Autor daran, eine Sammelausgabe seiner «Oden»
herauszubringen5, zu der es jedoch nie gekommen ist. Aufgegeben hat Füssli
den Gedanken allerdings sein ganzes Leben lang nicht. Über die Jahre hin
hat er immer wieder Abschriften von seinen Gedichten hergestellt, wieder
und wieder an ihnen gefeilt, sie neu entworfen, vermehrt und gesammelt.
Die lyrischen Manuskripte des Nachlasses, die erst 1951, allerdings quasi
privat, herausgegeben wurden, waren grossenteils als Druckvorlagen
gedacht, wenn der Autor auch in die Reinschriften noch wiederholt
bessernd und ändernd eingegriffen hat und so schliesslich ein Konvolut von
Texten hinterlassen hat, die wohl nur zum kleineren Teil als endgültig
abgeschlossen gelten können. So schmal der Band auch gewesen wäre, der
aus dieser nie ganz aufgegebenen dichterischen Tätigkeit hätte hervorgehen

können: er wäre ein Lebenswerk gewesen, das Werk des langen
und bewegten Lebens eines bis zum Exzentrischen originellen Geistes.

Begonnen hatte es im Jahre 1741 in Zürich, wo Füssli am 6. Februar



JOHANN HEINRICH FÜSSLI 419

als Sohn des Malers und Kunsthistorikers, auch Mitbesitzers der Orell-
Gessnerschen Buchhandlung Hans Kaspar Füssli, geboren wurde. Der Vater
gehörte zu dem Dichter- und Gelehrtenkreis um Bodmer; und diese

Verbindung erbt sich auf den Sohn fort, der so schon früh mit allen den

Tendenzen auf dem Gebiet der Literatur und Literaturkritik in Berührung

kommt, die sich als zukunftsträchtig erweisen und bewähren sollten.
In diesem Kreis lernt er nicht nur in erstaunlichem Umfang die
europäische Literatur der Antike wie auch der Nach-Antike kennen, namentlich

Homer, Sappho und Horaz, auch Dante, Shakespeare und Milton,
die damals noch durchaus nicht zu den geistigen Beständen der
Allgemeinbildung zählten und denen Füssli lebenslang seine Bewunderung
bewahrt hat. Er versucht sich in der intensiv literarischen Atmosphäre
Zürichs auch selbst in der Dichtung: als Übersetzer von «Macbeth»
zunächst, gegen Ende der fünfziger Jahre, also noch Jahre vor dem Beginn
des geniezeitlichen Shakespeare-Kults; dann auch mit selbständigen, zwar
noch von Klopstock, dem Vorbild dieses Kreises, inspirierten Oden von
vorwiegend teutonischem Stoff und Pathos. (Seine Versuche auf dem Gebiet der

Tragödie sind nicht erhalten.)
Im Elfenbeinturm spielt sich das Leben dieses Literaten (der nebenbei

Theologie studiert) allerdings nicht ab. 1762 unternimmt er es zusammen
mit seinen Freunden Lavater und Felix Hess, die notorischen Amtsvergehen

des Landvogts Grebel publik zu machen. Gemeinsam verfassen sie ein

Pamphlet, «Der ungerechte Landvogt oder Klagen eines Patrioten», das sie

in Zürich verbreiten. Das führte zwar dazu, dass Grebel trotz mächtiger
Protektion in der Zürcher Regierung lebenslänglich verbannt wurde, aber
auch dazu, dass die jugendlichen Idealisten im März 1763 der Sicherheit
halber das Land verlassen mussten, nämlich um den Nachstellungen der
Verwandten des Verurteilten zu entgehen. Durch Bodmers Vermittlung können

sie eine Zeitlang bei dem damals durch seine «Bestimmung des
Menschen» (1749) sehr bekannten Theologen Johann Joachim Spalding auf
dem Dorf Barth in Pommern zubringen. Schon im Oktober desselben
Jahres vertauscht Füssli jedoch die ländliche Einsamkeit mit dem literarischen

Getriebe Berlins. Hier ist sein Mentor Bodmers Schüler Johann Georg
Sulzer, Professor am Joachimsthaler Gymnasium, der die landflüchtigen
Revolutionäre nach Norddeutschland begleitet hatte. Im Einvernehmen
mit dem Schweizer Freundeskreis hat dieser Füssli bald darauf dazu
ausersehen, sich als literarisch-kultureller Mittelsmann in London
niederzulassen : als Vermittler zwischen der von diesem Kreis immer wieder gegen
Frankreich ausgespielten englischen Geistigkeit und den gleichgesinnten
Bestrebungen auf dem Kontinent. Ende März 1764 trifft Füssli dann, nachdem

er vorher Klopstock in Quedlinburg einen Besuch abgestattet hat,



420 JOHANN HEINRICH FÜSSLI

in England ein. Rasch ist er in die literarisch tonangebenden Londoner
Kreise eingeführt. Der Weg zur Schriftsteller- und Übersetzer-Existenz wird
ihm geebnet. Bald arbeitet er u. a. an einer Geschichte der deutschen
Literatur (die 1770 einem Brand im Hause seines Verlegers Joseph Johnson,

wo Füssli Wohnung genommen hatte, zum Opfer fiel). In langen
Briefen berichtet er nach Zürich über die zeitgenössische englische Literatur,

die er jetzt in vollen Zügen aufnimmt, dazu über das Theaterleben
der theaterfreudigen Metropole, namentlich auch, ein Jahrzehnt vor Lichtenberg,

über Garricks Shakespeare-Darstellungen. Als Reisebegleiter eines jungen

Lords lernt er in Paris Rousseau kennen, dem seine Verehrung schon
seit längerem gegolten hatte. Im Frühjahr 1767 findet sie in seiner erstaunlich
einsichtigen, wenn auch mit sprachlichen Exzessen formulierten Schrift
«Remarks on the Writings and Conduct of J. J. Rousseau» ihren
überschwenglichen Ausdruck.

Die bildende Kunst war inzwischen nicht vernachlässigt worden. Ja, als
Füssli 1768 Gelegenheit findet, einige seiner Zeichnungen dem hochangesehenen

Sir Joshua Reynolds zu zeigen, ist dessen Reaktion so begeistert,
dass Füssli sich von nun an fast ausschliesslich der bildenden Kunst widmet
und bald darauf, im Frühjahr 1770, Reynolds' Rat folgt und zur weiteren
Ausbildung nach Italien reist. Bis 1778 hält er sich als Maler in Rom auf.
Die Rückreise, im Herbst 1778, führt den mittlerweile Berühmten zum
erstenmal seit 1763 wieder in die Vaterstadt Zürich, wo der ehemals
Unerwünschte nun mit Ehren empfangen wird. Allerdings ist das auch die
Zeit seiner grössten Enttäuschung: er verliebt sich in Lavaters Nichte Anna
Landolt, wird aber von ihrer Familie abgewiesen6. Das Gedicht, das den
einsamen Gipfel seiner Lyrik darstellt, «Nannas Auge», ist das poetische
Zeugnis der zugleich schlichten und starken Leidenschaft dieses sonst so
exzentrischen Menschen. Im April 1779 trifft er, nach einem letzten
Besuch bei Anna Landolt im schweizerischen Kurort Baden, über Ostende,
wo «Nannas Auge» entstanden zu sein scheint, wieder in London ein. An
eine Rückkehr ist nun nicht mehr zu denken. Das Exil ist besiegelt; aber
es ist ein goldenes Exil. Der Maler und Zeichner Füssli, dem nun noch
über vierzig Lebensjahre bevorstehen, steigt im gastlichen Land seiner Wahl
zu hohen Ehren auf; er wird Mitglied der Royal Academy, Professor of
Painting, Keeper of the Royal Academy; William Blake wird sein Freund
und Mitarbeiter. Als er 1825 vierundachtzigjährig stirbt, erweist Grossbritannien

Ehre, wem Ehre gebührt: Johann Heinrich Füssli, Henry Fuseli, wird in
der St. Pauls-Kathedrale, der Ruhestätte der Grössen des angelsächsischen
Geistes, beigesetzt.

Diese Lebensskizze ist zum Verständnis der Lyrik des Malers Füssli
erforderlich, und zwar nicht nur, sofern diese gelegentlich prononciert auto-



JOHANN HEINRICH FÜSSLI 421

biographische Züge aufweist. Zunächst würde man aufgrund der Kenntnis
dieses Lebens vielleicht erwarten, dass - so wie der Maler sich von der
dichterischen Gestaltung inspirieren lässt - der Dichter Füssli vielleicht
auch entsprechend eine Affinität zum «Malen» an den Tag lege. Im 18.

Jahrhundert ist das ja eine besonders naheliegende Möglichkeit, der selbst

Lessings «Laokoon» keineswegs ein Ende bereitet hat. Trotzdem ist das

«ut pictura poesis» bei Füssli durchaus nicht eingetreten, im Gegenteil.
Sein innigstes Gedicht, das bereits erwähnte «Nannas Auge», ist in dieser
Hinsicht - sicher ein einmaliger Fall in der Literaturgeschichte - zugleich
das dichtungstheoretisch aufschlussreichste, wenn man aus darstellerischen
Gründen einmal so prosaisch sein darf, ein lyrisches Gebilde als Mittel
zum - gleich einleuchtenden - Zweck zu gebrauchen. Das «Malen» des

Dichters (ein Gemeinplatz im 18. Jahrhundert) kommt in diesen Versen
ausdrücklich zur Sprache - und es wird mit der Überlegenheit des
seiner selbst bewussten Gefühls als Konvention beiseitegeschoben, die hinter

der seelischen Wirklichkeit des Lebens zurückbleibe:

Augen, wie sie Dichter mahlen
sah ich, rang und überwand,
Färb gibt Herzen keine Qualen,
Dichterfarb ist Herzen Tand.

Aug in dir mahlt ohne Farbe
eine Seele sich, ein Herz[.]

Hinter der Wirklichkeit des Lebens bleibt das poetische «Malen» zurück -
zurück auch hinter der Wirklichkeit der Poesie. Denn es ist ein
konsequentes Kennzeichen der Lyrik Füsslis, dass sie bei allem Überschwang
der erratisch schöpferischen Phantasie und der rhetorisch schwungvollen
Gestaltungskraft und trotz oder wegen der stürmisch überstürzten Vielheit

der bildlichen Suggestionen im Grunde unanschaulich bleibt. Statt
aus einem realistisch orientierten Anschauungswillen schreibt sich ihr Impuls
vielmehr aus einem prinzipiell unbildlichen seelisch-geistigen Ausdruckspathos

her. «Aber in Farbe wohnt / Des Menschen Seele nicht», wie es

in der «[Ersten Ode über die Kunst]» heisst. Damit ist zugleich der
literatur- und geistesgeschichtliche Ort dieses Dichtens bezeichnet. Wollte
man ihn mit einem Namen bestimmen, so lautete er Klopstock.

Klopstock ist das bewunderte und genau gekannte Vorbild schon des

jungen Füssli. Sein Besuch in Quedlinburg im März 1764 war eine Art
weltlicher Wallfahrt. «Ich halte ihn noch immer für den Riesen seines

Jahrhunderts», schreibt Füssli noch im November 1765 an seinen Freund
Salomon Dälüker, «und seinen Oden hat die Unsterblichkeit ihr Siegel



422 JOHANN HEINRICH FÜSSLI

stärker aufgedrückt als allem, was die Alten und Neuen in dieser Art je
Meisterstücke genannt haben.» In einem seiner frühsten Gedichte, der 1760

in den Zürcher «Freymüthigen Nachrichten» veröffentlichten «Ode an
Meta», hat er sich derart in die Rolle dessen eingelebt, der für den Zürcher

Literaten- und Kritikerkreis um Bodmer und Breitinger die grosse
Hoffnung der deutschen Literaturgeschichte darstellte, dass man diese (aber
nicht nur diese) Verse weithin für Klopstocks eignes Werk hielt. Johann
Georg Zimmermann verstieg sich sogar zu der Behauptung, gegen Füsslis
Oden seien viele von Klopstock «Wasser» (an Herder, 13. April 1775).
Motivisch berühren sich die drei, ebenfalls 1760 in den «Freymüthigen
Nachrichten» veröffentlichten Thusnelda-Oden besonders eng mit
Klopstocks germanischer Phantasieweit7. Und wenn Füssli auch Klopstock nicht
immer die Treue gehalten hat, sich vorübergehend sogar von dem, wie ihm
schien, « zum Narre gewordenen » 8 « Messias »-Dichter abgewandt hat, so hat
er doch um die Jahrhundertwende seiner erneuten Bewunderung
Ausdruck gegeben, 1792 in der Einführung zum Abdruck seiner Übersetzung
aus dem «Messias» in der Juni-Nummer der «Analytical Review» und um
1802 in der Ode «Auf Klopstock». Vor allem aber fällt über den Grossteil
seiner Lyrik bis zuletzt der breite Schatten Klopstocks. Ein merkwürdiger
Fall von literarischem Emigrantenschicksal : Füssli verharrt als Lyriker genau
auf dem Standpunkt, den die deutsche Literatur in dem Augenblick erreicht
hat, als er, Anfang der sechziger Jahre, Deutschland und die Schweiz
verlässt. Gewiss hat Lavater versucht, ihn auf dem laufenden zu halten,
und ihm sogar Hauptwerke der Sturm-und-Drang-Literatur, wie Herders
«Älteste Urkunde des Menschengeschlechts» und Goethes «Götz» und
«Werther», geschickt (an Herder, 16. November 1774). Aber die zukunftsträchtige

neue Entwicklung, die wir als «Sturm und Drang» bezeichnen,
ist spurlos an dem Dichter Füssli vorbeigegangen, oder doch so gut wie
spurlos, denn das einzige Gedicht, das uns dieselbe Saite anzuschlagen
scheint wie die erlebnisunmittelbare Bekenntnislyrik der Genies, namentlich
des Sesenheimer Goethe, nämlich «Nannas Auge», ist ja eben nicht
zugleich als Einlenken in eine literarische Richtung zu werten, sondern als

einmaliger Ausdruck einer einmaligen intensiven Gefühlssituation eines
leicht erschütterlichen Gemüts. Auch das zweimal in Füsslis Lyrik
vorkommende Wort «Schöpferkraft» hat da nicht viel zu sagen. Füssli hat also
insofern durchaus recht, wenn er im November 1765 an Dälliker meldet:
«Seitdem ich in England bin, ist die deutsche Literatur für mich
gestorben» - und kennzeichnenderweise gleich die bereits zitierten Worte
über Klopstock als den «Riesen seines Jahrhunderts» hinzufügt. Ähnlich
am 17. April 1765 an Sulzer: «Die deutsche Literatur und ich haben so

wenig miteinander zu schaffen, dass ich sogar von Klopstock nichts weiss,



JOHANN HEINRICH FÜSSLI 423

und ungeachtet ich keine Ursache finde zu denken, dass es einen bessern
Poeten in diesen Tagen gebe.» Als Dichter lebt er also bis lange nach
1800 weiter aus den Beständen, die mit dem frühen Klopstockerlebnis ein
für allemal für ihn gesichert sind. Noch 1820 ist ihm nach Ausweis seiner
Briefe nichts von einer Weiterentwicklung der deutschen Literatur über
den durch Klopstock bezeichneten Standort bekannt9. Das, was wir heute,
den Stil der Stürmer und Dränger und der Romantiker zum Massstab
nehmend, gern als «das Lyrische» zu bezeichnen pflegen, geht Füssli, von
der einen genannten Ausnahme abgesehen, demgemäss völlig ab. Sein
Lyrikbegriff ist traditioneller, mehr von der Kategorie «Gestaltung» als
«Ausdruck» geprägt. Kein Wunder daher, dass er die Epik Homers, des «Vaters
aller Poesie», wie er ihn in einem Brief vom März 1775 an Lavater
nennt, für die Urzelle der Lyrik, auch der Dramatik, Rhetorik,
Philosophie, hält («Ode an Homer»); kein Wunder auch, dass seine Poetik eigentlich

nur Epik und Dramatik zur Kenntnis nimmt, nicht das Lyrische im
heutigen, durch den Sturm und Drang begründeten Sinn10.

Insofern ist also eine eigenartige Diskrepanz zwischen dichterischer und
bildkünstlerischer Produktion festzustellen. Denn als Maler und Zeichner
fasziniert Füssli, so sehr er auch die Bindung an den Klassizismus nicht
verleugnet, ja gerade die junge Generation, die in Deutschland den Sturm
und Drang trägt, - während er ihr als Dichter keinen Eindruck macht.
Von hier aus mag dann auch verständhch werden, dass seine
kunstkritische Position (und seine literaturkritische, soweit davon überhaupt zu
sprechen ist) einerseits in überwiegendem Masse «bis zuletzt auf dem
ästhetischen Standpunkt der ausgehenden Aufklärung» beharrt11, andererseits

jedoch auch «jedesmal, wenn er die Worte < Genie > und < Natur >

verwendet, etwas mitschwingt, was deutlich verrät, wie weitgehend er im Grund
ein Jünger Rousseaus und Hamanns geblieben ist», nämlich «am Sturm
und Drang orientiert». Besonders in seiner Shakespearedeutung ist dieses

Sowohl-als-Auch mit Händen zu greifen12.
In den Gedichten selbst ist dieser Zwiespalt nicht zu beobachten, oder

doch nur insofern, als der - den Grossteil des lyrischen Gesamtwerks
ausmachenden - reimlosen «Klopstockischen» Lyrik in antikisierendem
Versmass nur ein vereinzeltes Erlebnisgedicht gegenübersteht. Die bevorzugte

Gattung ist die Ode, die bevorzugte Strophe die alkäische, die nach

Klopstock unter allen Odenstrophen die «vollkommenste» ist13. Die
anderen, seltener vorkommenden antiken Versmasse und Strophenformen
sind der Hexameter, die erste und zweite asklepiadeische Strophe und das

erste archilochische Distichon, lauter sehr anspruchsvolle antike
Formschemata also. Und dass Füssli die genaue Einhaltung der metrischen
Vorschrift, seinem angedeuteten Lyrikbegriff entsprechend, sehr ernst nahm,



424 JOHANN HEINRICH FÜSSLI

ist einem Brief an Lavater vom 2. November 1770 zu entnehmen. «Das
gewählte Metrum», schreibt er im Anschluss an eine Kritik der formalen
Beschaffenheit einer Ode Lavaters, «sollte nur wesentlichen Schönheiten
und nicht der Eile aufgeopfert werden. Ich bin eben kein Silbenknacker,
es verdriesset mich aber, dass die zwei oder drei unbeträchtlichen Dinge,
die die Gütigkeit meiner Freunde in der Schweiz sich zu publizieren an-
gemasset (die lästerliche Ode an Herrn Bodmer nicht ausgenommen),
abscheulich, durch die Sorglosigkeit der Publizierer gegen das Silbenmass,
geworden sind. Ich will mich ärger an Euch rächen, wenn ich meine
Rasereien selbst bekannt mache (wie ich einst tun mag), als ihr fürchten
könnet. iJoofjA&e òè rò pArQov ex ûeov, fiérom xd re ovqdvia xaì êmyaia
xexoofit]xoroç.» («Das Silbenmass aber ging hervor aus Gott, der durch
das Silbenmass die Dinge im Himmel und auf Erden geordnet hat.»)
Als er am 30. Juli 1764 eine seiner Oden an Lavater schickt, mit der
Bitte, sie in den Lindauer «Ausführlichen und critischen Nachrichten»,
einer Zeitschrift des Bodmerkreises drucken zu lassen, «aber correct»,
schreibt er «zu dessen Beförderung» gleich das Silbenmass der alkäischen
Strophe in allen Einzelheiten dazu.

Nicht minder kunstbewusst ist die Diktion dieser formstrengen Lyrik.
Füssli hat offenbar seinen Aphorismus beherzigt, demzufolge «Charaktere
oder Empfindungen des Alltags in der Poesie» «unzulässig» seien14, und
den sprachlichen Ausdruck dementsprechend auf würdevoller Höhe gehalten.

Nur erweist sich diese Höhe rasch als schmaler Grat, von dem leicht
in den wolkigen Bombast abzustürzen ist. Besonders in den frühen Oden
ist der Dichter Füssli, der sich ja auch als Maler gern im vollen Schwung
seiner Phantasie auslebt, dieser Gefahr nicht immer entgangen. Sympathisch
wirkt dabei allerdings, dass der Autor diesen Zug zum rhetorischen
Überschwall, von dem er sich im Rausch der Inspiration nur allzugern hin-
reissen lässt, selbstkritisch durchaus erkannt hat. So schreibt er am 6.
Dezember 1765 an Lavater: «Es ist immer mein Schicksal gewesen, mein
Subjekt in einem idealischen Lichte zu sehen, und Jupiter hat mir zu oft
im Zorne die Backen mit Wind gefüllt.» Hamlets berühmte Warnung an
die Schauspieler (III, 2) leicht modifizierend, hätte er in seiner kuriosen
literarisch-mythologisch angereicherten Schreibweise auch sagen können, er
«überklopstocke» Klopstock mit seiner Neigung zum Hyperbolischen, das
sich selbst nie genug tun kann. Man lese daraufhin etwa die auch
gedanklich verworrene «Ode auf den Portwein» von 1765. Wenn Füssli
einmal von William Blake bemerkt hat, dieser sei «damned good to steal

from»15, so hat das offenbar von Klopstock nicht ganz so gegolten. Doch
ist natürlich im Auge zu behalten, dass das rhetorische Überhöhen dem
Lyriktypus, auf den Füssli eingeschworen ist, an sich nicht fremd ist,



JOHANN HEINRICH FÜSSLI 425

es sich hier also nur um eine Frage des Grades handeln kann und dass
ihm in dieser Gattung auch Hervorragendes und Gediegenes gelungen ist
wie vor allem die «Ode an seine zurückgelassenen Freunde» von 1765,
die «[Klage um Maria]» (ca. 1785-1788) und die Strophen «Auf
Klopstock» von etwa 1802.

«Ode» konnte im 18. Jahrhundert noch ein ziemlich allgemeiner und
unbestimmter Begriff sein, so viel wie «Gedicht» oder auch «Lied»
bedeuten. Wenn Füssli seine Gedichte im einzelnen oder pauschal «Oden»
nennt, wie er es immer wieder getan hat, so hat er jedoch jenen
genaueren Gattungsbegriff im Sinn, der in der modernen Poetik verbindliche
Geltung besitzt. Seine antikisierenden Gedichte selbst treffen denn im
allgemeinen auch den dafür kennzeichnenden Modus : die erhabenen Themen
und die distanzierende geistige Durchdringung dieser Themen bei aller,
oft feierlichen Ergriffenheit des Tons. Gelegentlich neigt Füssli dabei jedoch
zu einer gewissen polemischen Schärfe des Stils, die manchmal das Satirische
streift. Aus der Kenntnis seiner Persönlichkeit erwartet man das natürlich,
hat Füssli doch selbst in seiner Antrittspredigt, 1761 in Zürich, seiner aggressiven

Neigung zur Satire ihren Lauf gelassen, als er der Gemeinde
polemisch die Frage aus dem Mund nahm, indem er den Text
Apostelgeschichte XVII, 18 wählte: «und etliche sagten: Was will doch dieser
Schwätzer sagen?» -

Überschaut man die vierzig erhaltenen Gedichte und Gedichtfragmente
Füsslis in ihrer Gesamtheit vom Gesichtspunkt der Thematik, so tritt eine
gewisse Gruppenbildung ins Blickfeld, die sich mit der chronologischen
Reihenfolge (die zwar nicht in jedem Punkt mit absoluter Sicherheit
bestimmt werden kann) einigermassen korrelieren lässt.

Die frühste Gruppe umfasst die vier 1760 in den Zürcher
«Freymüthigen Nachrichten» veröffentlichten Oden: die «Ode an Meta», «Hermann

und Thusnelde», «Thusnelde» und «Germanicus und Thusnelda».
In ihnen gibt sich der noch nicht zwanzigjährige Theologiestudent als
ehrgeiziger Klopstockepigone zu erkennen. Ihre rhetorische Extravaganz hat
einem neueren Kritiker das scharfe, aber gerechte Wort in den Mund gelegt,
Füssli habe hier seine späteren antikisierenden Oden bereits im vorhinein
parodiert16. In der ersten spricht er sogar in Klopstocks eigner Person,
ja selbst in der Rolle des Liebhabers Klopstock, und lässt sich in einer
wortreich feierhchen Vision statt Fanny vom Herrn der Heerscharen Meta
als Geliebte zubestimmen. Die drei anderen, die «germanischen» Oden,
greifen den bardisch-patriotischen Stoff auf, den Klopstock 1752 in seiner
Ode «Hermann und Thusnelda» gestaltet hatte. Der Vergleich ist für den
Nachahmer tödlich. Am schlagendsten lässt das der Vergleich des Gedichts
«Hermann und Thusnelde» mit Klopstocks Text, dem es unverkennbar



426 JOHANN HEINRICH FUSSLI

nachgebildet ist, zu Tage treten : die fraulich-würdige Germanin travestiert
sich zur vaterländisch-blutrünstigen Megäre.

Für sich steht auf den ersten Blick die stellenweise in freie Verse
ausschwingende rhythmisch-poetische Prosa, die Füssli 1763 bei der Abreise
aus Barth an seinen zurückbleibenden Freund Lavater richtete. Ein
Kardinalbeispiel für den pathetisch-empfindsamen Freundschaftskult der Zeit,
erheben diese «Klagen» die Freundschaft zum «heiligen Gefühl», dem die

dithyrambisch hochstilisierte Sprache entspricht, obwohl realistisches Detail
hier und da doch hervorblickt. Der Titel weist auf Youngs «Nachtgedanken»

(«The Complaint, or Night Thoughts...») als literarischen
Orientierungspunkt hin, und als literarisches (und zum Druck bestimmtes) Opus
mehr denn als persönlichen Gefühlsausbruch scheint Füssli, nach seinen

Briefen zu urteilen, diese Zeilen denn auch aufgefasst zu haben. - Durch
das zeittypische Motiv des Freundschaftskultes steht auch die bereits in
England (1764) geschriebenen Huldigungs-Ode «An Herrn Bodmern» mit
den «Klagen» in Zusammenhang, desgleichen die Treuebeteuerung «An den
Probst Pistorius auf Rügen» aus dem Jahre 1765. Und wie in den «Klagen»,

so ist das Motiv auch in diesen Gedichten wieder rückschauendelegisch

gewendet. Während aber diese beiden Oden im pathetischen
Wortschwall des Klopstock noch übertrumpfenden Enthusiasten ersticken (die
Ode an Bodmer nennt Füssli selbst einmal brieflich «kindisch», ein
anderes Mal sogar «lästerlich»17), ist die thematisch ebenfalls in diesen
Umkreis gehörende «Ode auf seine zurückgelassenen Freunde» (1765) eine

Meisterleistung odischer Gestaltung. Mit ihrem kräftig und massvoll
durchgestalteten zentralen Bild des Quells, der, zum Strom anschwellend, sich
endlich ins Meer ergiesst, weist sie auf die visionäre Kraft der Hymnik
des jungen Goethe voraus. Die beiden anderen Huldigungsgedichte aus der
Zeit vor der endgültigen Niederlassung in England, die 1774 geschriebenen

Zeilen «An Bodmer» und die erste Ode an Lavater, in der er, 1778

in Bellinzona, auf der Rückreise von Italien dem Jugendfreund seinen
Besuch in der Zürcher Heimat ankündigt, erreichen die Höhe dieser lyrischen
Gestaltung nicht wieder. Wenn sich auch eine gewisse künstlerische
Disziplin bemerkbar macht, so vermag sich das Angelernte, Virtuose hier nicht
zu verbergen.

Vergebens suchen wir unter den Gedichten dieser Gruppe Verse auf
Rousseau, dessen begeisterter Anhänger Füssli vor allem in den sechziger
Jahren war, als er seine «Remarks» (1767) über ihn veröffentlichte.
Nichtsdestoweniger hat aber sein Rousseauismus gerade in der Lyrik unverkennbare

Spuren hinterlassen. Sie häufen sich in der zweiten Hälfte der sechziger

Jahre. Den Anfang macht die «Ode an die Geduld» (1766), die, in
der schweren Rüstung barocker Concetti und gelehrt-literarischer Anspie-



JOHANN HEINRICH FÜSSLI 427

lungen daherkommend, mehr im Vorbeigehen die Verfallserscheinungen
einer vom Luxus beherrschten Zivilisationswelt berührt. Wir erinnern uns
dabei, dass der Same des Rousseauismus bei Füssli auf wohlvorbereiteten
Boden gefallen sein muss: die Kulturkritik hat damals in der Schweiz
bereits eine stattliche Tradition, deren leuchtendste Namen Muralt und
Haller sind. Eigentümlich ist ihr der anti-französische Affekt, verbunden
mit der Sorge um die Bewahrung des Vaterlands vor dem Übergreifen der
welschen Korruption. Auch dieser Zug lässt sich in Füsslis rousseauistischen
Gedichten beobachten, so in dem hexametrischen Gedichtbrief «An Meiss»
(ca. 1766/67, an den späteren Landvogt zu Locarno, Hans Ludwig Meiss).
Wie ein Alptraum geradezu bedrängt ihn da die Ahnung, dass der Tag nahe
sein könne, «wenn der Franken / Mordgeschwader [...] / Über Helvetias
Flur sich ergiessen.» Ohne solche nationale Ausmünzung, dafür aber
spezieller gegen einzelne Institutionen des öffentlichen Lebens gerichtet, bringt
sich der Geist des ersten Rousseauschen «Discours» in der aus der
gleichen Zeit stammenden Ode «[Die Gaben Gottes]» zur Geltung, wo die
monarchische Regierungskunst, die Wissenschaft und die Kirche gegen das
Gewicht der Tugend abgewogen und zu leicht befunden werden. Von der
Tugend zum Glück ist es in solchem Denken nur ein kleiner Schritt. So

wird auch die Ode «Glück» von 1767, die einer im Luxus befangenen
Jagd nach einem sich immer wieder entziehenden Glück das wahre Glück
der «Ruhe» entgegenstellt, mit Rousseau in Verbindung zu bringen sein,
zumal diese Ruhe eigens durch das Attribut «wünschelos» näher
gekennzeichnet wird, wie es dem zivilisationskritischen Denken des «citoyen de
Genève» entspricht. Ein später Nachklang der rousseauistischen Schätzung
des Natürlichen ist schliesslich noch um 1785 in den Zeilen auf Adelaides
Locken zu vernehmen.

Noch zwei weitere Themenkreise, die bei Füssli ebenfalls in die zweite
Hälfte der sechziger Jahre zurückreichen, sind vielleicht am einleuchtendsten
im Zusammenhang der entscheidenden Begegnung mit den Schriften Rousseaus

zu verstehen: die Helvetica und die Exotica, das heisst die patriotische

Exillyrik einerseits («Skolion», «Ode an das Vaterland» und die
Ode «Schweitzerlands Künstler») und die Gedichte, die die Motivik der

Unterdrückung und Sklaverei in fernen Ländern umkreisen, andererseits

(«Auf den Chincona», «Der Circassier», «Colombo», und wohl auch das

Fragment «Folge der Parze»). Beide Themen klangen ja in den rousseauistischen

Gedichten bereits des öfteren an, wie umgekehrt der nicht
ausdrücklich gezeichnete Horizont dieser beiden Gedichtgruppen wiederum der
Rousseauismus ist. (Die politischen Fragmente «Erde, du zittertest nicht»
und «Der Menschen Ernt'», die aus der Zeit um 1800 stammen dürften
und auf den Zweiten Koalitionskrieg zu beziehen wären, stellen vielleicht



428 JOHANN HEINRICH FÜSSLI

eine Berührungszone beider Themenkreise dar. Die Themenkreise konvergieren

ja: so beruht das «Skolion», griechisch «Trinklied», auf dem Gegensatz

von helvetischer Freiheithchkeit, deren Symbol Wilhelm Teil ist, und
fremdländischer Tyrannei, die nur über «Sklavenvolk» herrscht.)

Bemerkenswert sind die eng zusammengehörigen helvetischen Preis-Oden
vor allem wegen der speziellen Gegenstände ihres Lobes: nicht nur die
althergebrachten Schweizertugenden, sondern auch das «Verdienst» derer,
«die der Muse lebten»: Bodmer und Lavater werden in der ersten Ode

genannt, Hadlaub und der Naturforscher Konrad Gessner in der zweiten.
Bemerkenswert : denn so sehr jene Tugenden im Sinne des Rousseauismus
sind, so sehr sind es solche «Verdienste» nicht. Aber so erstaunlich ist
das auch wieder nicht, wenn man bedenkt, dass ja Füssli selbst die
helvetische Tugend der politischen Tat mit der Pflege der Künste und
(schönen) Wissenschaften in Personalunion vereinigte. Nicht umsonst spielt
er ja in seinen Gedichten gelegentlich auf die Grebelaffäre an («Ode an
das Vaterland», erste Ode «an Lavater»), in der der Dichter und Künstler
sich als mannhafter und verantwortungsbewusster Staatsbürger bewährt
hatte, wenn ihm das Vaterland dafür auch keinen eindeutigen Dank wusste.

Für seine beste Leistung auf dem Gebiet der Lyrik jedoch hielt Füssli
nicht eines derjenigen, die die Tugenden des Vaterlands verherrlichen oder
die Missstände der fremden Gewaltherrschaft beklagen, sondern ein Gedicht
über die Kunst18, die bildende Kunst: wo also nicht nur der Maler als
Dichter spricht, sondern der Maler als Dichter über die Malerei. Erhalten
scheint dieses Gedicht nicht zu sein. Erhalten haben sich vielmehr zwei,
jedoch nicht als abgeschlossen zu betrachtende Oden über die Kunst, die
inhaltlich diametral voneinander abweichen, also nicht etwa zwei Fassungen
ein und desselben Werks sind. Die erste stammt aus der voritalienischen
Zeit, ungefähr 1768-70, die zweite aus den ersten Jahren in Rom (1772 bis
1775). Dazwischen liegt Füsslis umwälzendes Erlebnis der Kunst Michelangelos,

der er bis an sein Lebensende treu geblieben ist. Hatte er in der
ersten Ode über die Kunst noch ganz den Winckelmannschen Standpunkt
eingenommen, «stille Majestät und Anmut» auf Kosten der ekstatisch
angespannten Manier gepriesen, der implicite auch Michelangelo schuldig
sei, so ist die zweite, künstlerisch wertvollere, ein Zeugnis der Abkehr
von Winckelmann und der Bekehrung zu Michelangelo als unerreichbarem,

inspiratorischem Vorbild. Später, bereits nach England zurückgekehrt

(ca. 1783-1785), hat Füssli sich dann noch, wieder die Malerei
zum Thema der Dichtung wählend, nach Popes Vorbild an einer Dunciade
der Kunst versucht, in der er in klassizistischen englischen Reimpaarversen
Zeiterscheinungen auf dem Gebiete der bildenden Kunst satirisch aufs
Korn nimmt.



JOHANN HEINRICH FÜSSLI 429

Solchen Gedichten auf die Kunst stellen sich keine auf die Dichtung
zur Seite, die ähnlich programmatisch oder kritisch geartet wären. Allenfalls

wäre im Hinblick auf die notorische satirische Ader Füsslis an ein
Paar Ausfälle in der zweiten Ode an Lavater (nach 1808) zu denken, wo
Ramler, Salomon Gessner und schliesslich auch Lavater selbst mit
kritischen Seitenhieben bedacht werden, und im Hinblick auf ästhetische
Programmerklärungen möglicherweise an die bereits erwähnte Ode auf Homer
(nach 1805) als den Vater alles Poetischen. Von grösserem Interesse ist eine

speziellere literaturkritische Stellungnahme aus der Spätzeit: die Zeilen «Auf
Klopstock - nach Horaz» (1802) - zugleich eins der dichterisch gelungensten

Gedichte Füsslis und neben der klassisch gediegenen Trauerode «[Klage
um Maria] »das bedeutendste aus der Zeit nach der endgültigen Ansiedlung
in England. Diese Ode ist zunächst ein Dokument der verehrenden Rückkehr

zum Vorbild von Füsslis Jugendlyrik, dem er in der ersten
englischen Zeit, nicht ganz erklärlich, den Rücken gekehrt hatte. Darüber
hinaus sind sie ein Zeugnis für die grandiose und zugleich, was ja nicht
immer der Fall war, künstlerisch beherrschte Gestaltungskraft des
Sechzigjährigen, nun schon fast vierzig Jahre exilierten Füssli, der selbst von den

Todesahnungen bewegt gewesen sein mag, die hier, auf Klopstock bezogen,
in schlichter Feierlichkeit ergreifend ins Wort gefasst werden.

Bezeichnend ist die Anspielung auf den Nibelungen-Stoff am Schluss der
Ode auf Klopstock (wie auch in der späten Ode «Hölle», die in romantischer

Faszination vom Gegenbild des Himmels antike, christliche und
germanische Jenseitsvorstellungen poetisch amalgamisiert). Das Nibelungenlied
hat wie den Maler, so auch den Dichter Füssli in der Spätzeit stark

angeregt. (Gekannt hat er es allerdings bereits 1769, in Bodmers
fragmentarischer Ausgabe von 175719). In einem der beiden Nibelungengedichte

(sie stammen aus dem ersten Jahrzehnt des 19. Jahrhunderts)
stellt er den Verfasser sogar in die Reihe Homer, Virgil, Dante, Milton,
Bodmer.

Diese literarhistorische Genealogie, eingefügt in das Gedicht selbst, weist

uns noch auf ein durchgängiges Kennzeichen der Dichtung Füsslis: sie

ist, gemäss ihrer betont traditionellen Art, von der die Rede war, selbst

von Literatur saturiert. Literatur ist ihr Lebensraum: kaum eine Strophe,
in der nicht hterarische, mythologische oder philosophische Anspielungen
eingeflochten wären, Anspielungen nicht nur auf Antikes, sondern auch auf
Autoren wie Dante, Petrarca, Chaucer, Shakespeare, Milton und selbst

Zeitgenossen. Nur momentan, in einem entscheidenden Augenblick seines

persönlichen Lebens, hat sich Füssli - teilweise - aus diesem Kontext
gelöst, nämlich in den Gedichten, die aus dem Rahmen alles bei Füssli
Bekannten herausfallen: in den Liebesgedichten an Anna Landolt - der bio-



430 JOHANN HEINRICH FÜSSLI

graphische Hintergrund wurde bereits skizziert -: «An Nannas Lieblings-
Reh» und «Nannas Auge», beide aus dem Frühjahr 1779, «die zwei
schönsten Gedichte, die wir von ihm besitzen», wie Walter Muschg - vor
der Wiederentdeckung der Lyrik des aus England stammenden Nachlasses

- gesagt hat (S. 38). Sie gehören, würden wir heute urteilen,
gewiss zum Besten, das Füssli geschaffen hat. Sie stehen aber völlig isoliert
da im Gesamtwerk, und seit wir die Nachlass-Gedichte kennen, hat sich
diese Isolation eher noch verstärkt.

Freilich heisst das nicht, dass die beiden Gedichte gleichartig seien.

Im Gegenteil: im ersten, entstanden in Baden, wo Füssli seiner Geliebten
im März 1779 einen letzten Besuch abstattete, herrscht noch «das reinste
Rokoko»20, noch nicht der Sesenheimer Ton, der in der deutschen
Literaturgeschichte Epoche gemacht hat, indem er nicht nur dieses Rokoko,
sondern auch den Klopstockton über sich hinausführte. Die Grundvorstellung,
das Motiv, ist aus der Anakreontik geläufig. Erinnert sei zum Beispiel
an Höltys Gedicht «Der Traum» oder an Gleims«Ballade» «Das Lämmchen».

Die «Zephire» der zehnten Zeile gehören zum obligatorischen Minimum

der Ausstattung einer Rokokolandschaft, und selbst der Name der
Geliebten lautet in der (von fremder Hand stammenden) Zürcher
Abschrift des Gedichts (höchstwahrscheinlich 1779) noch gut anakreontisch
«Psyche», während in dem Abdruck in Joh. Mich. Armbrusters «Poetischem

Portefeuille» (St.Gallen 1784) «Nanna» dafür eingetreten ist. Ein
anakreontisches Gedicht also, als Unterhaltung gedacht für die nicht
eben profund kultivierte Geselligkeit, die das Rokoko liebte, aber doch
kein «petit rien», wie die Rokokopoeten ihre Lyrica mit meistens ganz
angebrachter Bescheidenheit abzutun pflegten, sondern ein gestaltetes
Meisterstück der kleinen Form, das gerade wegen seiner Anspruchslosigkeit,
die inden klopstockisierenden Oden nicht ihresgleichen hat, gefällt und erfreut.

Aus der Anakreontik entspringt auch noch das andere, Füsslis
berühmtestes Gedicht, «Nannas Auge». Aber ähnlich wie bei manchen
Gedichten des jungen Goethe, verwandelt sich dem echten Dichter in
günstiger Stunde, in der Betroffenheit durch das persönliche Erleben, das
überkommene Gesellschaftsspiel in die unmittelbare lyrische Ausdrucksgebärde.
Liedartige, gereimte Strophen, von müheloser Anmut tönen uns entgegen -
wie sonst nie bei Füssli, denkwürdig wohl auch ihm selbst, sonst hätte
sich nicht noch der Achtzigjährige, über vierzig Jahre nach der ersten
Niederschrift, daran erinnern können21. Besonders am Anfang des Gedichts

mag man in der Topik und Motivik noch den Nachhall des Rokoko
empfinden: «Stern am Himmel meiner Triebe», «der Liebe Pfeile»; und
selbst in der ersten Hälfte der letzten Strophe dürfte die akkurate Reihe
von Paradoxen («malt ohne Farbe», «verwundest ohne Narbe», «heilest



JOHANN HEINRICH FÜSSLI 431

ohne Schmerz») noch aus dem «witzigen» Geist des Rokoko stammen22.

Unangefochten aber triumphiert der Ton der geniezeitlichen Lyrik in den
Schlussversen mit ihrem einfachen und kräftigen Schwung, in der die

Bewegung des Herzens frei und doch in Form sich fassend ausschwingt.
Goethe-Klang meinen wir zu vernehmen; und zurückblickend von diesem
einsamen und stolzen Höhepunkt der Füsslischen Lyrik, glauben wir gern
an die prophetische Wahrheit von Lavaters Wort, das wir an den
Anfang stellten: «Goethe - und Füssli - vortrefflich zusammengepaart.»

Der vorstehende Aufsatz erscheint demnächst als Nachwort zu dem Band Johann
Heinrich Füssli, Sämtliche Gedichte, in der Reihe «Nobile Turigum», herausgegeben
von Martin Bircher, Orell Füssli-Verlag, Zürich.

xAn J. A. F. Balthasar, 20. März 1778,
zitiert nach Paul Ganz, «Die Zeichnungen

Hans Heinrich Füsslis», Bern und
Ölten 1947, S. 11. - 2An Merck, 14. Dez.
1783 («Briefe an Johann Heinrich Merck»,
hg. v. Karl Wagner, Darmstadt 1835, S.

412). In der Theorie ist Füsslis
«Einstellung zur bildenden Kunst ausgesprochen

literarisch» (Eudo C. Mason in
seiner Ausgabe von Füsslis «Aphorismen
über die Kunst», Basel 1944, S. 27). -
3Bis zu Eudo C. Masons Herausgabe der
«Unveröffentlichten Gedichte von Johann
Heinrich Füssli», Neujahrsblatt der Zürcher

Kunstgesellschaft, 1951. Im folgenden

als «Mason» zitiert. Bis dahin stützte
sich die Kenntnis von Füsslis Lyrik fast
ausschliesslich auf die Texte, die Arnold
Federmann in seinem Buch «Johann
Heinrich Füssli: Dichter und Maler, 1741
bis 1825», Zürich und Leipzig 1927,
mitgeteilt hatte. Gedichttitel, die nicht von
Füssli selbst stammen, erscheinen in eckigen

Klammern. - 4 [J.] Heinrich Füssli,
«Saemmtliche Werke», 1. Heft, Zürich
1807, S. VIII. - 5 Vgl. Walter Muschgs Ausgabe

von Füsslis «Briefen», Basel 1942,
S. 105, 128; Federmann S. 132. Füsslis
Briefe werden nur mit dem Datum
nachgewiesen; sie stehen grösstenteils bei
Muschg, einige weitere bei Federmann. -
6«Der verfluchte Zürcher Verwandtschaftsschlendrian

und etwas Gelds» «disputiere»
ihm die Geliebte, schreibt Füssli am
16. Juni 1779 an Lavater (Muschg S. 192).

- 'Füssli scheint besonders in jungen Jah¬

ren etwas vom virtuosen Anverwandlungs-
künstler gehabt zu haben, selbst in der
Fremdsprache seiner Wahlheimat: seine
«Remarks on Rousseau» hielt man aus
stilistischen Gründen zuerst für ein Werk
von Lawrence Sterne. Überhaupt wäre hier
an seine vielfältige Übersetzer-Tätigkeit zu
erinnern, die er übrigens auch Klopstock
gewidmet hat: in der «Analytical
Review» vom Juni 1792 brachte er eine
umfangreiche Übertragung aus dem «Messias»

mit einer empfehlenden Einführung. -
8An Bodmer, 9. Sept. 1766 (Muschg S.

140). - 'Gemeint sind die unveröffentlichten

Briefe an Sophia Burdett; vgl. Mason

S. 21. - 10Dazu Ursula Ditchburn-
Bosch, «Johann Heinrich Füsslis Kunstlehre

und ihre Auswirkung auf seine

Shakespeare-Interpretation», Diss. Zürich
1960, S. 30ff. - uMason (s. o. Anm. 2)
S. 27. Das gleich folgende Zitat ebenda
S. 33-34. - 12Vgl. Karl S. Guthke,
«Johann Heinrich Füssli und Shakespeare»,
«Neuphilologische Mitteilungen», LVIII
(1957), 206-215. - "«Von der Nachahmung

des griechischen Silbenmasses im
<Deutschen>», 4. Absatz.- "«Aphorismen
über die Kunst» (s. o. Anm. 2), S. 60. -
15 Eudo C. Mason, «The Mind of Henry
Fuseli», London 1951, S. 43. - 16Mason
S. 22. - "Muschg S. 117, 162. - 18Vgl.
Mason S. 39. - 19Vgl. den Brief an
Lavater vom 23. Juni 1769 (Muschg S. 146). -
20Mason S. 29. - 21 Mason S. 21. - 22Ernst
Beutler, «Johann Heinrich Füssli», Halle
1939, S. 8.


	Johann Heinrich Füssli als Dichter

