
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 52 (1972-1973)

Heft: 4

Artikel: Über literarische Gegenwart : mit Randnotizen zum "Tagebuch 1966-
1971" von Max Frisch

Autor: Krättli, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162754

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anton Krättli

Über literarische Gegenwart

Mit Randnotizen zum «Tagebuch 1966-1971 » von Max Frisch1

Ein beharrlicher Leser legt in seinem Leben einen weiten Weg zurück.
Nehmen wir an, er nehme Teil an seiner Zeit, indem er auf alles Neue
eingeht und sich damit auseinandersetzt. Dennoch führt er immer mit,
was ihn in vergangenen Jahren beschäftigt und reich gemacht hat. Ab und zu
kehrt er zum einen oder andern zurück; auch das ist anzunehmen. Niemals
wäre ihm so leicht einzureden, all dieses Frühere sei vergangen, abgetan,
für alle Zeit vom Tisch. Für ihn ist es möglicherweise stärker da als
manches von dem, was sich mit dem Anspruch auf Ausschliesslichkeit als

Gegenwart gebärdet. Woher nähmen wir das Recht, ihn darum einen
Gestrigen zu nennen? Lesen ist für mich ein Teil meines Berufs, eher
ein Bedürfnis als eine Pflicht. Noch fühle ich mich nicht alt, noch greife
ich mit Neugier nach den Bücherpaketen. Seit mehr als einem
Vierteljahrhundert versuche ich, durch eigene Anschauung literarische Gegenwart
zu erkennen, zu verstehen, zu vergleichen und meine Wahrnehmungen und
Meinungen andern Lesern mitzuteilen. Schaue ich mich um, öffnet sich mir
ein weites Panorama. Tatsächlich ist dieser Rundblick bereits Gegenstand
historischer Darstellungen geworden. Bücher von Kritikern und
Literarhistorikern erscheinen, die von der deutschen Nachkriegsliteratur nicht
anders handeln als andere von der Epoche der Aufklärung oder der
Romantik. Was mich begeistert, was mich abgestossen oder empört,
erschüttert, zu kritischen Einwänden oder engagierter Fürsprache bewegt
hat und was eben darum noch immer meine Vorstellung von der Literatur
meiner Zeit mitbestimmt, begegnet mir auf einmal als Geschichte. Wo
eigentlich liegt die Zeitgrenze

Muss man nicht annehmen, dass es mehrere Grenzen gibt, ähnlich den
Linien, die auf Sprachatlanten die Gebiete gleicher Formen und Bedeutungen
bezeichnen? Es gibt Zonen, in denen sich diese Linien zu schmalen oder
breiten Strängen bündeln: da irgendwo verläuft die Hauptgrenze. So stelle
ich mir das auch mit Bezug auf die literarische Gegenwart vor. Wer und
was zählt dazu? Für mich, der ich schon so lange unterwegs bin,
wahrscheinlich anderes als für einen jüngeren Freund, für Max Frisch anderes
als für Günter Grass und für beide wiederum anderes als beispielsweise
für Peter Handke.



LITERARISCHE GEGENWART 263

Er sei nur wenigen Menschen begegnet, die man als grosse Menschen
erkenne, sagt Max Frisch in seinem neusten Tagebuch. Nach der Grösse von
Brecht befragt, ist er verlegen: «Eigentlich war es jedesmal dasselbe: kaum
hatte man ihn verlassen, wurde Brecht umso gegenwärtiger, seine Grösse
wirkte hinterher, immer etwas verspätet wie ein Echo, und man müsste ihn
wiedersehen, um sie auszuhalten, dann nämlich halfer durch Unscheinbarkeit. »

Die Erinnerungen an Brecht, ganz persönlich gehalten, jedoch ohne jeden
Überschwang, zählen zu den schönsten und gelungensten Teilen des

Tagebuchs. In der Frisch eigenen Nüchternheit des Stils wird hier ein

Tatbestandfestgestellt, den es gerade heute allgemein zu bedenken gilt: Grösse

wirkt im allgemeinen hinterher, sie ist wie ein Echo. Die Gegenwärtigkeit
eines grossen Schriftstellers überschreitet eben darum die engen Zeitgrenzen,
die den Literaturbetrieb - mit sogenannter Avantgarde und sogenannten
Traditionalisten - einschnüren.

Würden wir Namen aufzählen, Namen von Lebenden und von Toten,
so würde sich zeigen, dass einige von allen, andere nur von einzelnen

genannt werden. Hermann Hesse, Thomas Mann, Hermann Broch, Kafka,
Brecht - zählen sie also noch zur literarischen Gegenwart oder nicht? Es

kommt darauf an, ob ihre Stimme noch nachhallt, ob sie gewissermassen
noch Echo auslösen. Ich bezweifle es nicht, wie ich auch meine, Albert
Vigoleis Thelen und Thomas Bernhard, Randfiguren des literarischen
Tagesgesprächs, der eine wenigstens bis vor kurzem, der andere noch
immer, seien gegenwärtiger als einiges von dem, was gerade Konjunktur hat.

Der Zweifel daran ist in den wenigsten Fällen das Ergebnis unserer
Leseerfahrung. Er wird jedoch geschürt durch professionelle Betriebsamkeit,

die unter dem Zwang steht, das Heute vom Gestern möglichst augenfällig

abzuheben. Solange die Gruppe 47 funktionierte, war den Berichten
über ihre Tagungen zu entnehmen, was im Augenblick vorn sei. Den
Teilnehmern wie den Lesern der Literaturblätter wurde in meist einfachen und
einprägsamen Formeln klar gemacht, was die Stunde geschlagen habe. Auch
heute sehen sich einige von den jetzt lebenden Schriftstellern ganz vorn,
den andern voraus; es scheint ihr Selbstverständnis entscheidend zu
bestimmen, dass sie sich an der Spitze einer Bewegung sehen, der Zukunft
entgegen und weg von der Vergangenheit. Was aber soll man sich darunter
vorstellen? Das Phänomen hat in den vergangenen Jahren terminologischen

Bodensatz abgelagert, so dass der Erzähler Hubert Fichte in einem
markanten kleinen Romankapitel in Form einer ironischen Collage darüber
schreiben konnte, «was Schriftsteller müssen». 1946 - zum Beispiel - müssen
sie «sich gegen Kalligraphen wenden und die Sklavensprache zu roden
beginnen, als Kahlschläger in Sprache, Substanz, Konzeption vorne
anfangen», 1950 «dem Menschen die Maske abreissen», 1951 «existentielle



264 LITERARISCHE GEGENWART

Hintergründe vorliegen oder fehlen haben», 1952 «gute Seismographen
geistiger Katastrophen sein». So geht das bis ins Jahr 1970 weiter, wobei
1966 die Forderung auftaucht, Schriftsteller dürften «nicht ohne offene
politische Stellungnahme arbeiten». 1967 müssen sie «einen möglichen
Endpunkt literarischer Entwicklung fixieren, schlecht schreiben, um wirklich
gut zu sein, die Sprache selbst zum Mittelpunkt machen, ihre Kritiker
erschiessen...»

Hubert Fichte hat diese Parolen nicht erfunden : er fand sie in Kritiken,
Klappentexten, Reden und Diskussionsbeiträgen. Zu einigen lässt sich mühelos

die Quelle angeben; ich zweifle nicht daran, dass Fichte aus einem
reichen Material auswählen konnte. Es ist für das Begleitgeräusch des
literarischen Alltags charakteristisch, dass es unablässig die Tonart wechselt.
Was gestern galt, ist heute überholt; was morgen gelten wird, will vom
Heute schon nichts mehr wissen. Darum hat es auch den Anschein, dass
literarische Werke heute schneller als jemals altern. Es ist die unablässig
wechselnde Perspektive des Betriebs, die diesen Eindruck hervorruft. Denn
Texte altern nur, insofern sie von den Tonangebern und den Meinungsmachern

als veraltet ausgegeben werden. Was Qualität hat, verliert sie nicht;
aber es kann natürlich geschehen (und ist fast von Buchmesse zu Buchmesse

zu beobachten), dass es nach ganz kurzer Zeit schon thematisch
unergiebig scheint, sobald neue Parolen deklariert werden. Man geht nicht
fehl, wenn man feststellt, dass dieser Prozess heute besonders schnell
abläuft. Wenige Jahre genügen schon, einen Autor, der mit den wechselnden
Losungen nicht Schritt hält oder der für längere Zeit verstummt, ins Hintertreffen

wenn nicht in Vergessenheit geraten zu lassen. Die Hesse-Renaissance

beweist da nicht etwa das Gegenteil, vielmehr bestätigt sie nur, dass
der jeweils neue thematische Trend unter Umständen selbst dem Werk
eines Verstorbenen zugute kommen kann. Im vorliegenden Fall korrespondieren

antizivilisatorische und antibürgerliche Züge in einzelnen von Hesses
Büchern mit dominierenden Tendenzen der gegenwärtigen Literatur- und
Kulturszene. Das ist es, was sie plötzlich wieder interessant macht und
den Ruhm fördert, der bekanntlich ein Missverständnis ist. Für den alternden
Schriftsteller ist angesichts dieser Situation gerade heute die Versuchung
besonders gross, die Zukunft seines Werks dadurch zu sichern, dass er sich
jugendlich gibt, modisch radikal in seinen Ansichten, auch wenn das zu
seinen Jahren nicht passen will.

Immer wieder kommt Frisch im Tagebuch auf das Alter zu sprechen. Er
denkt sich die Gründung einer Vereinigung mit dem Zweck der «Verjüngung
der abendländischen Gesellschaft» aus. Die Mitglieder sollen sich zum Freitod
verpflichten, der vollzogen werden muss, sobald sich bei ihnen unverkennbare
Symptome der Senilität zeigen. Entwürfe zu einem Handbuch, das vor allem



LITERARISCHE GEGENWART 265

Betrachtungen über die vom Alter «Vor-Gezeichneten» und über die
«Gezeichneten» enthalten soll, sind bei aller Skizzenhaftigkeit genau, scharf
beobachtet und klug formuliert. Der alternde Schriftsteller setzt sich mit
dem Alter auseinander, indem er Verhaltensweisen analysiert, pointierte Sätze

formt, Sitzungen des Vorstandes und des Plenums lebendig schildert. Er spricht
nicht geradezu von sich selbst. Dass es in hohem Masse sein eigenes
Problem ist, dem er sich in den blanken Passagen, den Anekdoten und
Reminiszenzen über die makabere Vereinigung stellt, ist vielleicht daran zu
erkennen, dass dieses Thema das Tagebuch wie ein Leitmotiv gliedert. Mich
irritiert dabei, wie selbstverständlich da vorausgesetzt wird, Alter sei Niedergang.

Ist es das? Zumindest: nur das? Es gab Epochen und Kulturen, in
denen dem Alter zum Beispiel Weisheit, Abgeklärtheit, die Fähigkeit zu raten
und zu lenken zugesprochen wurde. Wir würden vielleicht nicht mehr den

Begriff der Weisheit strapazieren und eher von Erfahrung, Reife und Ver-
antwortungsbewusstsein reden. Dass dafür, wie man schon aus
Stellenangeboten («nicht über 40!») entnehmen kann, keine Verwendung mehr
bestehen soll, kennzeichnet unsere Lage, vielleicht auch die literarische. Der
Umstand spricht nicht für uns. Soziologen und Sozialpsychologen haben
erkannt, dass in dieser Hinsicht Veränderungen dringend wären, und selbst

Spitzenmanager fordern heute den Ausbruch aus dem engen Gehäuse bloss

geschäftlicher, auf Leistungssteigerung angelegter Tätigkeit in eine Lebenswelt,

«die in moralische Kategorien hinübergreif"t». Hier ein Zitat aus dem

Aufsatz «Altersphasen im Arbeitsleben» von Franz Schürholz (Frankfurter
Hefte 5/72): «Die Ausformung des in den vorangegangenen Altersphasen
geleisteten Lebensaufbaus, die personale Prägung, verlangt in der reifen
Endphase ihr Recht. Die Gesellschaft insgesamt ist daran interessiert, dass

der letzte Aktionsradius ausgeschritten werden kann, ohne infantile Sehnsucht

nach der entschwundenen Jugend und ohne kräfteverzehrendes Lamentieren

gegen altersbedingte Veränderungen. » Die literarische Gegenwart ist
erfüllt vom Gerangel der Berufsjungen gegen die Älteren. Es herrscht die
Hektik des pausenlosen Wechsels, und die Zwänge dieses unmenschlichen
Betriebs sind so stark, dass dem alten Autor nur Resignation oder dann
die fragwürdige Möglichkeit bleibt, sich modisch zu kostümieren. Frisch
notiert: «Die jüngeren und jüngsten Zeitgenossen gelten zu lassen, wenn sie
in seinem Fach auftreten, fällt dem Vor-Gezeichneten schwerer als dem
Gezeichneten. Er ertappt sich dabei, dass er alles, was von Jüngeren
kommt, als blosse Mode bezeichnet - wobei dieser Begriff für ihn genau
dort beginnt, wo er trotz versuchter Anpassung nicht mehr Schritt hält.

PS.
Der Gezeichnete neigt wieder zum Gegenteil: er wittert in manchem, was

nur Mode ist, sofort das Epoche-Machende und gefällt sich als Vorkämpfer. »



266 LITERARISCHE GEGENWART

Die grossen Literaturblätter, die zusammen mit den Kulturredaktionen
von Radio und Fernsehen vollauf damit beschäftigt sind, nur ja nicht den
Anschluss zu verlieren, suggerieren dem Leser, literarische Gegenwart sei

nur eine winzige Zeitspanne, ein flüchtiger Augenblick in einem Geschehen,
das sich überstürzt. Was sie im Visier haben, ist eine Randzone: der
schmale Streifen, in dem vielleicht Versuche angestellt, neue Techniken
diskutiert, möglicherweise auch Begabungen erprobt, aber auch Gags lanciert
und in eher seltenen Fällen Einbrüche in das Bestehende vorangetrieben
werden. Zum Teil sind es auch, wie beim Fernsehen, vorwiegend durch
das Medium bedingte Gründe, die Auswahl und Optik bestimmen. Wie
anders kann man zeitgenössische Literatur am Bildschirm mediengerecht
vorführen, als indem man den Autor zeigt, ihn weniger lesen lässt als
vielmehr in ein Gespräch verwickelt? Thomas Bernhards Monolog «Drei Tage»
ist wahrscheinlich, vom Standpunkt der Programmgestalter aus gesehen,
eine konsequent durchgeführte TV-Präsentation eines schwierigen Schriftstellers.

In diesem wie in andern Fällen wird eine Individualität
vorgestellt, man sieht Mimik und Gesten, man kann verfolgen, wie der
Porträtierte denkt und spricht, wie er sich gibt. Das alles ist zweifellos
informativ. Aber es bleibt bei einer punktuellen Information, beim einzelnen
Steinchen: das Mosaik müsste sich der Zuschauer selber zusammensetzen.
Wer hilft ihm dabei Literarische Gegenwart stellt sich ihm zumeist dar als
ein fragmentarisches Ungefähr, das in pausenloser Veränderung begriffen
ist. Wer sich an den Medien und bei den Insidern des Betriebs Rat
holt, sieht sich auf Parolen wie die verwiesen, aus denen Hubert Fichte
sein ironisches Kapitelchen montiert hat. Die meisten ahnen, dass ihnen
nur bedingt zu trauen ist.

Wem denn Da gibt es beispielsweise den Lennartz : ein handliches Lexikon

der deutschen «Dichter und Schriftsteller unserer Zeit», alphabetisch
in Einzeldarstellungen gegliedert, die biographische Angaben sowie eine Bi-
bliographiemitcharakterisierendenHinweisen,meistZitatfragmentenaus
Kritiken oder Würdigungen, ferner Hinweise auf Sekundärliteratur enthalten2.
Die Dichter und Schriftsteller unserer Zeit Es handelt sich natürlich um eine

Auswahl, um lebende und in jüngster Zeit verstorbene Autoren. Zwar versichert

Franz Lennartz, er wolle als vorbehaltloser Chronist ein Bild der
«deutschsprachigen schönen Literatur» zeichnen. So steht es im Vorwort
zur zehnten Auflage von 1969. Im Vorwort von 1952 las man, es seien «in
der Hauptsache die Lebenden, die bekannten und die von jüngeren, deren
Anfänge als zukunftsreich gelten; von den Toten nur die in jüngster
Vergangenheit Verstorbenen, soweit ihre Werke in unseren Tagen noch viel
gelesen oder ihre Namen häufig genannt werden.» Ohne Wertung und
ganz vorbehaltlos geht es also doch nicht. Zum Vergleich sei noch er-



LITERARISCHE GEGENWART 267

wähnt, dass die siebente Auflage (1957) 250 Namen nannte, die zehnte

(1969) dagegen 328. Das deutet auf Änderungen des Auswahlprinzips, weil
kaum anzunehmen ist, dass die Zahl der Schriftsteller in zwölf Jahren um
dreissig Prozent zugenommen hat.

Das ist alles nicht kritisch gemeint, sondern soll noch einmal daran
erinnern, dass literarische Gegenwart nicht identisch ist mit den «Dichtern
und Schriftstellern unserer Zeit.» Der Lennartz ist gewiss ein willkommenes

Nachschlagewerk, ein Informationsmittel, das unzähligen Benutzern
gute Dienste leistet. Seine Problematik liegt in der Sache selbst, die auf
lexikalische Weise immer nur annähernd darzustellen sein wird, sofern man
nicht - was keinen grossen Sinn hätte - unerbittliche Zeitgrenzen errichtet.
Man darf dem Herausgeber aufs Wort glauben, dass er der literarischen
Wertung nicht vorgreifen, sondern lediglich Fakten vermitteln will. Im Idealfall

stimmt sein Baedeker der Gegenwartsliteratur für das Jahr seines

Erscheinens, dann nämlich, wenn er in Momentaufnahme festhält, wie die
Stränge der verschiedenen Grenzlinien verlaufen. Jede neue Auflage
enthält Verschiebungen und Ergänzungen, etwa so, wie ja auch die
Seekarten laufend berichtigt werden müssen, weil sich die Verhältnisse auf
den Meeren und an den Küsten immer wieder ändern.

In der siebenten Auflage des Lennartz führt Paul Alverdes die Reihe
der Einzeldarstellungen an. In der zehnten haben sich aus alphabetischen
Gründen die Neuankömmlinge Leopold Ahlsen und Ilse Aichinger davor-
gesetzt. Alfred Andersch ist 1957 erstaunlicherweise noch nicht dabei,
obgleich der Bericht «Die Kirschen der Freiheit» schon 1952 erschien und
«Sansibar» immerhin 1957. Wer Andersch sei, konnte man seit seiner

Redaktionstätigkeit an der Zeitschrift «Der Ruf» (1946/47) wissen. Das
geht übrigens auch aus dem Artikel über Hans Werner Richter hervor:
dort ist Andersch als Mitredaktor der Zeitschrift genannt. Noch erstaunlicher

scheint, dass Hans Arp 1957 noch nicht Aufnahme gefunden hat.
War denn Dada 1957 noch nicht da? Auch Huelsenbeck und Tzara fehlen.
In der zehnten Auflage ist neben Arp immerhin Huelsenbeck zu finden.
Die Beispiele könnten Ansatz zu einer kritischen Untersuchung sein. Was
gibt den Ausschlag? Was muss geschehen, dass bisher nicht Berücksichtigte

plötzlich auftauchen oder dass Fallengelassene erneut erscheinen Im
Fall der Dadaisten wäre denkbar, dass ihre Stunde Ende der fünfziger und
anfangs der sechziger Jahre ein zweites Mal schlägt, weil - angeführt vom
«kurfürstlichen Sylbenstecher» Hans Carl Artmann - die konkrete Poesie
und die poetische Blödelei eine Renaissance erleben. 1957 existierten weder
Peter Handke noch Thomas Bernhard oder Peter Bichsel schon so unübersehbar,

dass sie im Lennartz erscheinen mussten. 1969 zählen sie eben zum
Bestand. Christian Morgenstern, der immerhin schon 1914 starb, ist in der



268 LITERARISCHE GEGENWART

Ausgabe von 1957 noch vertreten; die neuste Auflage führt ihn nicht
mehr mit. Es können nicht allein Datumsgründe sein, die den Herausgeber

zu seinen Entscheidungen veranlassen.
Literarische Gegenwart, so möchte ich zusammenfassen, ist nicht

einfach die Summe dessen, was heute geschrieben wird. Sie umfasst vor allem
nicht nur die schmale Randzone, in der für kurze Zeit schnell
wechselnde Parolen gelten. Sie erweist sich in der Gegenwärtigkeit der Literatur,
was besagt, dass der Leser Stimmrecht hat. Zwar ist sie in steter
Veränderung begriffen, auch in ihren Beziehungen zu Früherem, das nachwirkt
und Echo hat. Und vor allem: sie beruht auf Wahl und Entscheidung.
Die Leser gestalten sie mit durch ihre Bereitschaft und ihr Zögern. Was
die Fachleute (Schriftsteller, Lektoren, Verleger, Redaktoren) als gegenwärtig

ausgeben, deckt sich weitgehend, wenn auch nicht in allen Teilen.
Das Votum der Leser vergrössert die Variationsbreite.

Max Frisch spart Namen und Personalien fast ganz aus (was ihm an
einem öffentlichen Tagebuch selber fragwürdig vorkommt). Das freundschaftlich-kritische

Porträt des Kollegen Grass, das er in der Form von knappen
Legenden zu Fotografien gibt, ist so gut getroffen, dass es der Nennung
des Namens nicht bedarf. Der Besuch bei Präsidentenberater Kissinger in
Washington gilt weniger der Person als dem «Zentrum der Macht». Der
Tagebuchschreiber fragt sich, ob der Preis für die von ihm im allgemeinen
geübte Diskretion nicht zu hoch sei. Entsteht nicht der Eindruck, er lebe
ausschliesslich mit berühmten Zeitgenossen oder halte nur sie für buchenswert?
Er nennt, immer in Frageform, mögliche Folgen seines Darstellungsprinzips:
Hypertrophie der Egozentrik, Hypertrophie des Politischen als Ausweg.
Vielleicht, so bin ich versucht beizufügen, auch als modischer Tribut, als
Anpassung? Die Frage drängt sich angesichts der merkwürdig undifferenzierten
Formulierungen auf, die Frisch dann unterlaufen, wenn er seine
gesellschaftlichen Gegner attackiert. Zum Beispiel: in der Notiz über Peter Löfflers
und Klaus Völkers Entlassung aus der Direktion des Zürcher Schauspielhauses
der Hieb gegen den Verwaltungsrat, «der über öffentliche Gelder verfügt nach
dem Kunstbedürfnis der Bankiers». Gibt es das? Und wie ist es denn

beschaffen? Simplifikationen dieser Art finden sich auch in den Passagen über
Journalismus. Der gleiche Autor, der skeptisch und nüchtern beobachtet und
exakt formuliert, wo es um Privates, um Ansätze zu Geschichten und um
Reiseeindrücke geht, wirkt in seinen politischen Ausfällen ungenau und manchmal

plump. Ich meine geradezu, in den Betrachtungen über das Alter und in
manchem seiner fiktiven Fragebogen erreiche er ungleich mehr politische
Wirkung als in dem, was nur politisch gemeint ist und die Befangenheit

persönlicher, privater Verärgerung nicht durchbricht. Am 26. Juni 1967, nach
dem Sechstagekrieg, konstatiert Max Frisch in der Presse einhellige Partei-



LITERARISCHE GEGENWART 269

nähme für Israel. «Dafür versetzt man die Araber in die Kategorie von
Untermenschen.» Lässt sich das belegen? Und wer ist «man»? Im Tagebuch
1946-1949 findet sich die Bemerkung, man müsse, um das Unbequeme sagen
zu können, ein vollendeter Artist sein, damit die, die es nicht gerne hören,

für ihren Zorn keinen Ausweg finden. Denn Kritik am Artistischen sei meist
eine Ausrede. Es sind jedoch nicht artistische Mängel, die gegen die

angeführten Stellen sprechen, sondern Pauschalisierungen, in denen sich das

«öffentliche Tagebuch» auf einmal als sehr privat erweist.
Thesen über Literatur, die nicht erst seit Brecht, seit Brecht jedoch

immer hartnäckiger behauptet werden, zeitigten 1968 die Nummer 15 der
Zeitschrift «Kursbuch», von der kürzlich in einer rückblickenden Betrachtung

gesagt worden ist, dass sie historisch sei. Die Welt, so steht in diesem

Dokument zu lesen, lasse sich fortan nicht mehr poetisieren; man müsse sie

verändern. Literatur, mit der das nicht erreicht werde, sei tot. Nicht einmal
Pietät wird der angeblich Abgeschiedenen gewährt. Man spricht von ihr -
frei nach Mauerinschriften vom Mai 1968 in Paris - nur noch als von
einem Kadaver. Sie sei ein Alibi der kapitalistischen Gesellschaft und habe
allenfalls Entlastungs- und Ersatzfunktionen. «Kursbuch 15» ist mit diesem

Angriff zweifellos ein Stück literarischer Gegenwart: es meldet die Ankunft
am Ende einer Sackgasse. Wer geglaubt hat, durch Literatur konkrete
gesellschaftliche Umwälzungen zu bewirken, bekommt hier von Leuten, die
früher ähnliches behauptet haben, die gegenteilige Auskunft: damit sei es

also nichts. Flugs wird darum, als Ersatz für verlorene Arbeitsfelder, den
Schriftstellern ein neues Tätigkeitsgebiet zugewiesen. Sie sollen ihre Leser

jetzt «politisch alphabetisieren». Auf diese Weise entstehen die Anweisungen

darüber, was Autoren müssen. Enzensberger, der die eben zitierte
erfunden hat, geht offenbar von der Annahme aus, man habe es bei den
Lesern mit politischen Analphabeten zu tun; es sind nicht die schlechtesten,

die sich derartige Überheblichkeiten verbitten. Aber der Vorstoss
hatte vorübergehend Wirkung. Ende der sechziger Jahre waren in Deutschland

andere Themen tabu, Politik war das Pflichtthema. Wenn der Leiter
eines der führenden Verlage die Zukunft der Literatur neuerdings darin
erblickt, dass sie kreativer, reicher an Phantasie, reicher an Erfahrung
und Spielhaftigkeit werden müsse, dann darf man ruhig annehmen, auch
hier sei eine neue Parole ausgegeben. Jetzt ist die Rede von «Literatur als

geistiger Energie mit Richtung auf ein Transzendieren der Wirklichkeit» -,
ich halte mich an den Wortlaut eines Zeitungsberichts über einen Vortrag von
Siegfried Unseld.

Ob ein Werk gegenwärtig sei, bemisst sich jedoch nicht danach, ob es

dieser oder jener Lehre oder Richtung entspreche. Dass erlebte, noch nicht
erledigte Zeitlichkeit darin den Ausdruck findet, der uns trifft und der nicht



270 LITERARISCHE GEGENWART

abgeklärte, entrückte, klassische Schönheit, sondern brennende, lebendige
Wahrheit ist, könnte den Ausschlag geben. Es ist jedenfalls die Qualität, die
wir zu erkennen vermögen.

Frisch notiert im Tagebuch: «Belletristik: Wenn es möglich ist, dass Leute,
deren gesellschaftlicher Gegner man ist, sich unumwunden als Verehrer
vorstellen.» Will er das vermeiden und wie? Es ist immerhin denkbar, ja sogar
höchst wahrscheinlich, dass seine Romane und Theaterstücke auch dem

«Kunstbedürfnis der Bankiers» entsprechen. Ist ihm das peinlich? Die kurze
Notiz über Belletristik, in der merkwürdigerweise noch der altertümliche
«Verehrer» vorkommt, verweist zurück auf das Fragment «Um auf Chaplin
zurückzukommen», einen Ausschnitt aus einem Gespräch, ein paar Schnappschüsse

aus Partyplausch, scheinbar zusammenhanglos hingesetzt. Da werden
die gängigen Münzen des Kunstgeplauders der Reihe nach ausgegeben; von der

«gesellschaftlichen Relevanz» bis zur «literarisierten Ideologie» wird auf zwei
Druckseiten alles ins Spiel gebracht, was heutzutage Einschlägiges im Umlauf
ist. Distanziert und mit leichter Ironie setzt es der Tagebuchschreiber hin.
Einer sagt, gegen den Schluss: Erlaubt ist, was gelingt, es ist wenig genug.
Vielleicht spricht hier der Tagebuchschreiber im eigenen Namen. Ohne die

Stimme zu heben, im gleichen Tonfall wie die andern, die da nonchalant über
Kunst daherreden, fügt er hinzu, was am Ende das Wichtigste ist. Was gelingt,
braucht sich anderweitig nicht zu rechtfertigen. Das Fragment « Um aufChaplin
zurückzukommen» ist ein Kabinettstück von der Art, wie sie derzeit wohl
nur Max Frisch zu geben hat. Das neue Tagebuch ist reich daran. Es
enthält Erzählungen und Skizzen, manchmal nur ein paar Gelenkstellen eines

Vorgangs, immer wieder auch Dialoge « Verhöre » genannt), lebendige Gegenwart

in geschliffener, oft in origineller Form. Neben dem «Handbuch für
Mitglieder» sind hier die Fragebogen zu nennen (über Ehe, Heimat, Geld), die

Beschreibung des Besuchs im Weissen Haus, die Aufzeichnungen über die
Reise in die Sowjetunion. Das Tagebuch 1966-1971 enthält - schon durch
verschiedene Typographie kenntlich gemacht - Notizen, Entwürfe und
Ausgeführtes, Prosa ganz verschiedener Ebenen, verschiedene Aggregatszustände
sprachlicher Mitteilung. In all seinen Teilen, von denen einige sicher nicht
über den Rang höchst privater Notizen zum Tagesgeschehen hinausgehen,
spiegelt es Gegenwart; in seinen skeptisch-geistreichen, sprachlich und
stilistisch luziden Skizzen, Geschichten und Betrachtungen, nicht zuletzt in den

Erinnerungen an Brecht, greift es über die begrenzte Zeitlichkeit hinaus in die
umfassendere literarische Gegenwart.

xMax Frisch, Tagebuch 1966-1971, darstellungen zur Schönen Literatur in
Suhrkamp-Verlag, Frankfurt am Main deutscher Sprache, 10. Auflage, Alfred-
1972. - 2 Franz Lennartz, Deutsche Dich- Kröner-Verlag, Stuttgart 1969.

ter und Schriftsteller unserer Zeit, Einzel-


	Über literarische Gegenwart : mit Randnotizen zum "Tagebuch 1966-1971" von Max Frisch

