
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 52 (1972-1973)

Heft: 3

Artikel: Robert Walsers "Geschwätzigkeit"

Autor: Schmid, Christof

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162750

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAUL VALÉRY 199

xisten müssen beim Lesen dieses Bekenntnisses aus dem Brief an Dr. med.
Albert Coste die Haare zu Berge stehen! Und dem Machthaber im
Gemeinwesen, wo der Marxismus-Leninismus, bei mittelalterlich-unduldsamer
Ausschliessung anderer Bekenntnisse, zur Staatsreligion erhoben wurde,
graut wohl vor der Behauptung Valérys: «Wo es keine Freiheit des
Geistes gibt, welkt das Kulturleben.» Wie sich dieser Geist zwischen
Krieg und Frieden zu bewähren und einzusetzen hat, zeigt ein Brief an
Jean Guéhenno, wo ohne Vorbehalt Joseph de Maistre und Nietzsche
das Recht zugestanden wird, vom Krieg einen Fortschritt zu erwarten.
Doch darum geht es Valéry selbst keineswegs! «Wer wie ich am Geist
hängt und den Krieg verabscheut, hat mit den Mitteln des Geistes gegen
den Krieg einzutreten; darunter verstehe ich aber nicht kämpferische
Ansprachen, Deklamationen, an Versammlungen gefasste Resolutionen,
Schwüre usw., denn all das sind auch Gewaltshandlungen, die eine
kriegerische Seele nicht ausschliessen. Krieg entspringt der Politik; welcher
Art auch immer eine Politik sei, so bedarf sie für ihre Zwecke der
Gläubigkeit, der Erregbarkeit des Gemüts; sie braucht Entrüstung, Hass,
Vertrauen und Wahnvorstellungen, was hinwiederum Mittel sind, den
Menschen in ein Kampftier zu verwandeln. Es ist der Mühe nicht wert,
Kriege abschaffen zu wollen, wenn man sich nicht damit abgibt, im Tiefsten
die Bestialität auszurotten.» Hier wird nicht einer Stimmung gehorcht,
sondern folgerichtig gedacht. Analyse, nicht Gewalttat macht mit den
Möghchkeiten des gangbaren Fortschrittes bekannt. «La violence, la guerre
ont pour ambition de trancher en un petit temps, et par la dissipation
brusque des énergies, des difficultés qui demanderaient l'analyse la plus
fine et des essais très délicats, - car il faut arriver à un état d'équilibre sans
contraintes. » So klärte man einst in Attika die Geister auf.

Christof Schmid

Robert Walsers «Geschwätzigkeit»

Ausgehend von der Annahme, dass Grundbefindlichkeiten eines Textes im
Verhältnis seines Autors zur Sprache selbst, also zum Material und Gegenstand

seiner Arbeit, fassbar sind, wird hier ein günstiger Blickpunkt
gesucht, von dem aus Robert Walsers Werk gesehen werden kann.

Bis heute, wo nach Seehg durch Greven das Gesamtwerk dieses Autors
langsam zugänglicher wird, und wo sich auch die Literaturwissenschaft



200 ROBERT WALSER

mit obligater Verspätung für diesen Autor zu interessieren beginnt, bleibt
die «Geschwätzigkeit» das Argument, mit dem die Kritiker Robert Walsers
kopfschüttelnd von seinem Werk Abstand nehmen, und bei dem selbst
seine Verehrer in ihren Rechtfertigungsversuchen unsicher werden1.

Dabei hatte schon Walter Benjamin, der nach einhelliger Meinung zu
den frühesten und besten Kennern dieses Autors gehört, in seinem Essay
über Robert Walser ein Stichwort gegeben, das diese Geschwätzigkeit
wenn nicht rechtfertigte, so doch als konsequente schöpferische Haltung
verständlich machte: die «Sprachscham». Sie kompensiere sich, so meint
er, in jener Walserschen Schwatzhaftigkeit, die sich in hypertrophen
Ausdrücken, Wortkaskaden, Manierismen jeder Art, vor allem aber in einem
scheinbar endlos plaudernden Assoziationsstil andeutungsweise fassen lässt:
«Kaum hat er die Feder zur Hand genommen, bemächtigt sich seiner eine

Desperadostimmung. Alles scheint ihm verloren, ein Wortschwall bricht
aus, in dem jeder Satz nur die Aufgabe hat, den vorigen vergessen zu
machen2.»

Ein Umschlag also, meint Benjamin, finde hier statt, in dem sich Scheu
in Schwatzhaftigkeit flüchte. Der Berner Text «An einen Poeten» könnte
diese Sicht stützen: «Du versuchtest wortkarg wie ein Stein in stiller
Gegend und munter wie ein Bächlein zu sein, und deine Zurückhaltung
verwandelte sich in Geschäker, und deine Sprache sprach nicht, und eine
zeigte dir ihren Rücken, weil du dich ihr gegenüber benahmest, als wäre
sie nicht kennenlernenswert, die überzeugende Stimme.» (IX. S. 261.)

Dies also wäre eine Scheu, die nicht etwa den Hörer oder Leser
meint, sondern die Sprache selbst, der damit eine über ihre mediale
Funktion weit hinausreichende Selbständigkeit zukäme. Ihr gegenüber würde
jedes gezielte Sprechen zur Vergewaltigung. So müsste der Autor, der sich
eines solchen Vergehens nicht schuldig machen wollte, versuchen, «die
Sprache als die Sprache zu Sprache zu bringen»3, das heisst diese in sich
ruhende, vom Menschen unabhängig existierende Wesenheit Sprache als
solche mit Hilfe der zweckhaft pervertierten Worte aufscheinen zu lassen.

Walsers Geschwätzigkeit erwiese sich so als echte Sprachbegeisterung.
Die Sprache selbst wäre Zweck des Schreibens. Nicht eine ausserhalb
der Verbalisation existierende Wahrheit oder Wirklichkeit wäre mit ihrer.
Hilfe zu fassen, sondern sie selbst wäre die Wahrheit und Wirklichkeit,
um die es geht. Nicht sie wäre das Medium für den Autor, sondern der
Autor wäre lediglich das Medium, in dem sie hörbar wird.

Das hätte erhebliche Konsequenzen für die Schreibhaltung und für den
gesamten Werkstil. Nichts Inhaltliches wäre mehr beabsichtigt. Im Gegenteil,

alles Fixierende, das die Worte beschwert, wäre aufzulösen zugunsten
von Klang und Bewegung, worin die Sprache von der fesselnden Schwer-



ROBERT WALSER 201

kraft der Inhalte gelöst sich als Immaterielles in tänzerischer Freiheit
selbst darstellte. Dieser Selbstdarstellung der Sprache hätte der Autor nicht
im Wege zu stehen. Absichtslosigkeit, Dominanz dessen, was aufgrund der
Assoziationskraft der Sprache selbst zufällt, wäre die letzte Absicht solchen
Sprechens. Sprachskepsis, diese Krankheit der Moderne, gäbe es für einen
solchen Autor nicht, wohl aber die peinigende Skepsis in die eigene Fähigkeit,

der Sprache in angemessener Weise zum Wort zu helfen.
Was so im Stil der Hypothese als Fortführung des Benjaminschen

Gedankens von der Sprachscham formuliert ist, lässt sich in der Kombination
von Selbstzeugnissen Robert Walsers und stilkritischen Beobachtungen an
seinem Werk unmittelbar auf ihn und dieses Werk anwenden.

Sein Verhältnis zur Sprache als einer lebendigen Wesenheit spricht er
aufs deutUchste in dem späten Berner Text «Meine Bemühungen» aus, in
dem er auf seine Weise seine schriftstellerische Tätigkeit rekapituliert:
«Wenn ich gelegentlich spontan drauflos schriftstellerte, so sah das vielleicht
für Erzernsthafte ein wenig komisch aus; doch ich experimentierte auf
sprachlichem Gebiet in der Hoffnung, in der Sprache sei irgendwelche
unbekannte Lebendigkeit vorhanden, die es eine Freude sei zu wecken.»
(X. S. 431 f.) Diesem Drauflosschriftstellern, das viele Kritiker nur zu gern
als Geschwätzigkeit disqualifizierten, entspricht die immer wieder formulierte

Ansicht, Geschichten hätten Ergebnisse von Absichtslosigkeiten zu
sein: «Sei mir willkommen, fallengelassene, preisgegebene Absicht. Du
rührst mich, Bemühung, die ich im Stich liess.» (Vili. S. 113.) Gerade
das Zufällige ist bedeutsam, das Nebenbei ist wichtig, das Spontane besser
als die Reflexion: «Ich weiss nicht, ob das stimmt, was ich sage, aber
ich habe Lust, es zu sagen, und in dieser Lustigkeit liegt eine hohe, ernste,
tiefe Bedeutung.» (VIII. S. 116; ebenso S. 124.) Dieses Spiel mit der
Sprache aber ist nur sinnvoll, wenn, wie es heisst, die Worte selbst ihr Leben
haben (VIII. S. 7), dem gegenüber der Autor sich stets als Dienender zu
verstehen hat. Tut er dies nicht, lässt er die Sprache nicht sich selber
sprechen, sondern versucht sie seinerseits zu reden, so erniedrigt er sie

«zum Ausdrucksmittel für alles Banale». Sie verliert ihre «schöne Gestalt»,
«all ihren Liebreiz» und wird zum «Spottbild». Ihre «verdorbene Stimme»
klingt «trocken, hart und albern». Überlässt er sie dagegen sich selbst, so
«wird sie wieder auferstehen und duften und blühen und ihren Frühling
haben und tönen», «wieder singen und tanzen» und «hellauflachen». (VI.
S. 385 f.)

So ist die Sprache «für Walser nicht das lediglich vermittelnde Medium,
das im Erscheinenlassen ideeller oder gegenständlicher Vorstellungen usw.
aufgeht, sondern, und zwar in ihrer überlieferten Gestalt, ein objektives
Seiendes, dem er gegenübersteht und zu dem er sich sprechend und



202 ROBERT WALSER

schreibend verhält»4. Dass er als Autor, der sich der Sprache gegenüber
angemessen zu verhalten sucht, weniger ein an Inhalte gebundener
Denkender als ein mit Klängen und Bewegungsabläufen Spielender ist, zeigt
deutlich der Essay über Hölderlin, der in bezeichnender Verzeichnung des

historischen Vorbilds Walsers eigene Vorstellungen um so kenntlicher macht.
Als «reichgekleideter Tänzer» erscheint hier der Autor, der «musiziert» und
«dichtet» «auf dem Instrumente der Sprache», das durch ihn «in goldenen,
wunderbaren Tönen» erklingt. (III. S. 116-120)

Verständlich werden von hier her die vielen stilkritisch zu beobachtenden
Klangfiguren in Walsers Werk, die oft stark rhythmisierte Prosa aber auch
die Tendenz, den Sinn des einzelnen Worts durch Wortkaskaden und grössere

Phasenbildungen aufzulösen. Verständlich gleichermassen auch das
Verfahren, durch teilweise bizarre Wortschöpfungen, im Spiel mit formelhaft
erstarrten Elementen und in fortgesetzter Diskrepanz zwischen Gegenstand
und Form der Aussage die zur inhaltlichen Fixierung vergewaltigte Sprache
so zu zerreden, dass dadurch ein Teil jener Lebendigkeit in der Sprache
selbst geweckt wird, die Walser in «Meine Bemühungen» meint.
Verständlich wird schliesslich auch die Gleichgültigkeit gegenüber dem
literarischen Gegenstand, die schon Fritz Kocher in seinem «Freithema»
betont: «Ich schreibe über alles gleich gern. Mich reizt nicht das Suchen
eines bestimmten Stoffes, sondern das Aussuchen feiner, schöner Worte.
Ich kann aus einer Idee zehn, ja hundert Ideen bilden, aber mir fällt
keine Grundidee ein. Was weiss ich, ich schreibe, weil ich es hübsch finde,
so die Zeilen mit zierlichen Buchstaben anzufüllen. Das <Was> ist mir
vollständig gleichgültig». (Seelig IV. S. 27)

In dem Masse aber, in dem auf solche Weise die Sprache ihrer
Kommunikationsfunktion entkleidet und auf sich selbst zurückzuführen gesucht
wird, isoliert sie sich selbst. Ein Teil des Schicksals Robert Walsers, der
je länger je weniger sein Publikum fand, liegt hier begründet. Mag Walser
auch später, nachdem er aufgehört hatte zu schreiben, den fehlenden
gesellschaftlichen Rückbezug seiner Arbeit verurteilt haben5, von seinem
künstlerischen Ansatz her, der sich deutlich in seinem Verhältnis zur
Sprache zeigt, wurde dieser Rückbezug immer schwieriger: «Jeder Schriftsteller

vereinigt zwei Menschen: den Bürger und den Künstler, womit er
sich mit mehr oder weniger Glück abfindet». (X. S. 410) Bei Walser
traten der Künstler und der Bürger in eine Spannung, die erst aufhörte,
als die eine der beiden Seiten dieser bizarren Existenz endete.

Walsers Sprachverständnis ist so extrem und zugleich so konsequent,
dass es geradezu nach einem Gegenentwurf verlangt. Zwar nicht in ganzer
Schärfe polar aber doch im wesentlichen abweichend ist das Verhältnis jenes
Autors zur Sprache, der fünf Jahre jünger als Walser war, der diesen



ROBERT WALSER 203

schätzte, was zu Walsers Ehre gerne betont wird, und der daher häufig mit
ihm verglichen wird: Franz Kafka6.

Für ihn ist die Sprache in ihrer wesentlichsten und allgemeinsten
Beschaffenheit Medium : Medium der Selbstklärung und der Mitteilung 7. Auf
sie bezogene Metaphern wie «Bindemittel», «Brücke» oder «Wegbereiter»
umschreiben diese mediale Funktion. «Zwischen der subjektiven Ich-Welt
und der objektiven Aussenwelt, zwischen Mensch und Zeit» hat sie zu
vermitteln. Dabei kommt es auf ihre «Abgemessenheit» und «Genauigkeit»
an. Denn «sprechen heisst wägen und abgrenzen». Das aber gelingt nur in
einer beherrschten, allgemein verständlichen Sprache, die in jedem Fall
das Gegenteil von «geschwätzig» ist. Virtuosität reicht dabei allerdings
nicht aus. Denn «etwas nur sagen ist zu wenig. Man muss die Dinge
leben. Die Sprache ist da ein wesentlicher Mittler, etwas Lebendiges, ein
Medium. Das darf man aber nicht wie ein Mittel behandeln, sondern man
muss es auch erleben, durchleiden. Die Sprache ist eine ewige Geliebte».
Nicht nur als Vehikel also fungiert hier die Sprache, sondern als lebendiges
Drittes, ohne das kein Kontakt zwischen den Polen entsteht. Und doch
ist sie nur «das Kleid des Unzerstörbaren in uns» 8 und nicht das
Unzerstörbare selbst. Und die geschriebenen Worte sind doch «nur Schlacke
des Erlebnisses», nicht aber das Erlebnis selbst, das jenseits der
Möglichkeiten der Sprache bleibt. Kafka beklagt diese Differenz 9, während
Robert Walser sie geradezu zu einem Kriterium für Poesie erhebt:
«Gewissermassen sind es in einem Buche die Ungesagtheiten, die wie eine
blühende Sprache anmuten, es ist ein Duft, eine Wohlhabenheit, die uns
gefällt». (Vili. S. 253)

Der Abstand zwischen Walsers und Kafkas Werk wird in diesem
unterschiedlichen Sprachverständnis von seinen unterschiedlichen künstlerischen
Prämissen her verständlich10, von denen aus ein Vergleich eher als

Abgrenzung denn als Annäherung sinnvoll ist: Walser, der nicht wie Kafka
mit Hilfe der Sprache ein Absolutes suchte11, sondern dem die Sprache
selbst dies Letzte war, müsste dort «geschwätzig» sein, wo jener aufgrund
anderer Voraussetzungen beherrscht sein müsste. Er darf nicht an ihm
gemessen werden.

Seine Rechtfertigung hatte Walser schon 100 Jahre zuvor von Novalis
in dessen «Monolog» erhalten, in dem bereits alle wesentlichen Elemente
von Walsers SprachvorsteUung vorweggenommen sind: Die Wesenheit der
Sprache, die «sich blos um sich selbst bekümmert», ihre Selbstoffenbarung
im zufälligen, «verächtlichen Schwatzen», das sich als «die unendlich ernsthafte

Seite der Sprache» erweist, die Dominanz des Klanglichen und der
Bewegung vor dem Sinn und dies alles schliesslich zusammengefasst im
Medium des Schriftstellers, der nichts anderes ist als «ein Sprachbegeisterter»12.



204 ROBERT WALSER

Ähnliche Tendenzen finden sich in heutigen Texten, besonders natürlich
im experimentellen Gedicht. In ihm geht es unter Auflösung des syntaktischen

und des Sinngefüges in einem rigorosen Verbalismus um die
Sprache selbst. Aus ihr versucht sich der Autor mit seinen «Absichten»
so weit wie nur irgend möglich herauszuhalten, da seine Aufgabe allein
das «in Bewegungsetzen und in Bewegung-Halten der Wortmaterie» ist13.

Trotzdem: grösser noch als bei diesen Vertretern der konkreten Poesie

ist die Affinität eines anderen Gegenwartsautors zu Robert Walser: Thomas
Bernhard. Nicht nur, dass auch er in seiner Krankheitsphilosophie («Das
Wesen der Krankheit ist so dunkel als das Wesen des Lebens», Motto zu
«Amras») und in seiner Kunstvorstellung (Kunst als «komplementarische
Natur») wie Robert Walser bei Novalis anknüpft14; nicht nur, dass «An der
Baumgrenze» mit dem für Walser und Bernhard gleichermassen bezeichnenden

Robert Walser-Zitat beginnt: «Das Land war wie versunken in ein
tiefes, musikalisches Denken»; und nicht nur, dass die Erzählung «Un-
genach» mit den aufs äusserste gefährdeten Brüdern Karl und Robert
und mit der Eintragung «Atakampe. Mit Stirner. Gespräch über Robert
Walser»15 unverkennbar eine Auseinandersetzung Thomas Bernhards mit
Robert Walser ist. Entscheidend ist vor allem die gemeinsame Prämisse
beider Autoren für ihr Schreiben, die zu solcher Affinität führt: die
Erfahrung, dass es die Inhalte, die früher erzählt wurden, nicht mehr gibt
(«Die Natur existiert gar nicht mehr», heisst es in «Ungenach» S. 17),
es sei denn im «Kopf», also in der Sprache16. Das aber bedeutet für Walser
wie für Bernhard, dass es ihnen nicht mehr um das Gesprochene gehen
kann, sondern nur noch um den Vorgang des Sprechens und um die

Sprache selbst. Für beide nämlich gilt die Bemerkung des wahnsinnigen
Fürsten aus der «Verstörung», dass «jeder Begriff in sich wieder
unendlich viele Begriffe» beinhaltet17, und dass das Schreiben daher nichts
anderes sein kann, als «das totale Praktizieren aller Begriffe». («Ungenach»
S. 91)

1Carl Seelig hat sich als Freund und aus (im folgenden zitiert nach römischen
Nachlassverwalter zuletzt in seiner fünf- Band- und arabischen Seitenangaben). -
bändigen Auswahlausgabe (Robert Walser. Vgl.: J. G. Robert-Walser-Forschungen.
Dichtungen in Prosa. Genf 1953/61) er- Bericht über die Edition des Gesamtwerks
folgreich darum bemüht, Robert Walser und die Bearbeitung des Nachlasses, mit
und sein Werk nicht in Vergessenheit ge- Hinweisen auf Walser-Studien der letzten
raten zu lassen. Seeligs Edition (im fol- Jahre. In: Euphorion 64, 1970. S. 97 bis
genden zitiert als: Seelig mit gutem 114. - Neueste bibliographische Angaben
Grund als Torso bestehen lassend, gibt finden sich im Sammelband: Provokation
Jochen Greven seit 1966 «Das Gesamt- und IdyUe. Über Robert Walsers Prosa,
werk» Robert Walsers in einer philologi- Hrsg. Bernd Hüppauf. Stuttgart 1971. S.

sehen Ansprüchen genügenden Form her- 114 f. - Einen guten Überblick über posi-



ROBERT WALSER 205

tive und negative Kritik gibt Greven im
Einleitungskapitel seiner Dissertation
(Existenz, Welt und reines Sein im Werk
Robert Walsers. Diss. Köln 1960) sowie - mit
Bezug auf einzelne Werke - in den
Nachworten seiner Ausgabe. - *Walter Benjamin:

Robert Walser. In: Schriften II.
Hrsg. von Th. W. Adorno. Frankfurt/M.
1955. S. 148-151. Bes. S. 149. - 3Mar-
tin Heidegger: Der Weg zur Sprache. In:
Sprache und Wirklichkeit. Essays. München

1967. S. 45. - 4Greven: Existenz.
S. 172. - 5Carl Seelig berichtet davon in:
Wanderungen mit Robert Walser. St. Gallen.

1957. - 6In Ermangelung einschlägiger
primärer QueUen - von den drei Belegen
bei Kafka sind mindestens zwei unergiebig
- muss Max Brod als Kronzeuge für diese
Vorliebe herangezogen werden. Vgl. besonders

das Kapitel über Robert Walser in:
Max Brod: Streitbares Leben. München
1960. - Nach Wolf Wondratschek (Weder
Schrei noch Lächeln. Robert Walser und
Franz Kafka. In: Text und Kritik. Heft
12. S. 17-21) hat besonders Karl Pestalozzi

(Nachprüfung einer Vorliebe. Franz
Kafkas Beziehungen zum Werk Robert
Walsers. In: Akzente 1966. S. 322-344)
versucht, Vergleichspunkte herauszusteUen.

- 7Zu Kafkas Sprachverständnis vgl.
Heinz Hillmann: Franz Kafka. Dichtungstheorie

und Dichtungsgestalt. Bonn 1964. -
8 Gustav Janouch: Gespräche mit Kafka.
Aufzeichnungen und Erinnerungen. Erweiterte

Ausgabe. Frankfurt/M. 1968. S. 85,
132, 89, 248, 37, 65, 190f., 167. - »Franz
Kafka: Tagebücher 1910-1923. S. 190,
161 f. - 10Die gleiche unterschiedliche
Haltung spiegelt sich auch im unterschiedlichen

Verhältnis beider Autoren zur Musik.

Während Walser sie immer wieder als
die «gedankenloseste und deshalb süsseste
Kunst» preist (Seelig IV. S. 49), lehnt sie
Kafka wegen dieser Eigenschaft geradezu
angstvoll ab: «Musik zeugt neue, feinere,
kompliziertere und darum gefährlichere
Reize Dichtung wiU aber die Wirrnis
der Reize klären, in das Bewusstsein
heben, vereinigen, und dadurch vermenschlichen.

Musik ist eine Multiplikation des

sinnlichen Lebens. Die Dichtung dagegen
ist seine Bändigung und Höherführung.»
(Janouch S. 190.) Die Wirkung solcher
Manipulation des Sinnlichen beschreibt
Kafka in den Tagebüchern S. 189: «Die
gehörte Musik zieht eine Mauer um
mich, und meine einzige musikalische
Beeinflussung ist die, dass ich, so
eingesperrt, anders bin als frei.» - uJanouch
S. 224: «Dichtung ist immer nur eine

Expedition nach der Wahrheit.» - 12Novalis

Schriften. Die Werke Friedrich von
Hardenbergs. Hrsg. von Paul Kluckhohn
und Richard Samuel. 2. Aufl. in vier
Bänden. Bd. 2. Stuttgart 1960. S. 672f. -
13 Karl Krolow: Die Rolle des Autors im
experimentellen Gedicht. In: Schattengeflecht.

Frankfurt/M. 1964. S. 44f. - Vgl.
auch: Pierre Garnier: Jüngste Entwicklung
der internationalen Lyrik. In: Zur Lyrik-
Diskussion. Hrsg. von Reinhold Grimm.
Darmstadt 1966: «Der dialektische Prozess
zwischen Autor und Welt ist in den
Hintergrund getreten und das Anliegen der
Poesie ist die Sprache selbst geworden, die
zunächst überprüft, ob sie noch fähig ist,
Dichtung zu tragen, als Materie entdeckt
wird.» - Vgl. allgemein: Silvio Vietta:
Sprache und Sprachreflexion in der
modernen Lyrik. Frankfurt/M. 1970. -
14Vgl. Anton Krättli: Kunst, die man nicht
ausstellt. Zum Werk von Thomas Bernhard.

In: Neue Zürcher Zeitung. 8.12.
1970. - 15Thomas Bernhard: Ungenach.
Erzählung. Frankfurt/M. 1968. S. 90. -
i« Folgerichtig finden sich charakteristische
Sprachelemente Robert Walsers bei Thomas

Bernhard in radikalisierter Form wieder,

zum Beispiel die Tendenz zu
Wiederholungen und modifizierten Neuansätzen,
zu Tautologien, hektischen Reihungen,
superlativischen Wendungen und Wortklitterungen

wie «Wirklichkeitsverachtungsma-
gister», «Gesetzesbrechermaschinist», «Be-
denklichkeitsverursachung» usw. (Vgl.:
Über Thomas Bernhard. Hrsg. von Anneliese

Botond. Frankfurt/M. 1970. S. 19f.)

- 17Thomas Bernhard: Verstörung.
Frankfurt/M. 1968. S. 206.


	Robert Walsers "Geschwätzigkeit"

