
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 52 (1972-1973)

Heft: 1: Protest und Dialog : zum Jugendproblem heute

Artikel: Meditationen über die schweizerische Bundesverfassung

Autor: Marti, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162735

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Marti

Meditationen über die schweizerische

Bundesverfassung

Das Unbewusste «denkt» mit

Jeder Verfassungsgebung gehen Bilder vom Staat, von seinen Organen, von
der Stellung des einzelnen zum Staat voraus. Diese Bilder, die zum Vorbild

für eine geltende Verfassung werden, lassen sich nie nur rational
begründen. Überlegungen der Gerechtigkeit und Zweckmässigkeit allein
vermögen nie abschliessend zu erklären, warum für die verfassungsgebende
Gewalt ausgerechnet dieses oder jenes Bild vom Staat wegleitend gewesen
ist. Die Geschichte der Staatstheorien kennt ein ganzes Arsenal sehr
durchdachter Staatsformen, die trotz ihrer rationalen Vorzüge nie verwirklicht
worden sind. Anderseits ist auffallend, mit welcher elementaren Wucht in
kurzer Zeit sich andere Staatstheorien - etwa die Lehre von den drei
Gewalten - in der politischen Wirklichkeit durchgesetzt haben, ungeachtet der
in diesen Theorien enthaltenen Widersprüche und sonstigen Mängel. Vom
Unbewussten her, dank ihrer Faszination, haben diese Staatstheorien ihre
Durchschlagskraft bekommen.

Eine Verfassung darf nicht nur die bewusste Spitze der menschlichen
Psyche ansprechen; sie muss auch das Unbewusste einbeziehen. Verliert
etwa das Bild des Grossen Vaters, das den konstitutionellen Staat
weitgehend geprägt hat, an Überzeugungskraft und tritt an seine Stelle das

Bild der Grossen Mutter, so haben alle zum patriarchalen Staatsbild gehörenden

Argumente, welche im Gebiet der Wirtschaft für Freiheit und Risiko oder
im Gebiet des Verfassungsrechtes für strenge Verfassungstreue sprechen, kein
Gewicht mehr. Jetzt zählen die Massnahmen der Hilfe und Sicherung des

Daseins; die Berufung auf rechtliche Vorschriften, die solchen Massnahmen
entgegenstehen, wird als «Formalismus» entwertet, weil diese Berufung nicht
mehr verstanden wird.

Beim Denken «denkt» auch das Unbewusste mit. Hinter den
vordergründigen Argumenten, welche Anlass zu einer bestimmten Aussage geben,
ist das Unbewusste wirksam, das eben diesen Argumenten und dieser Aussage

Gewicht verleiht und ihr einen zusätzlichen Gehalt gibt. Das gilt auch
für das Denken der an der Verfassungsgebung oder Verfassungsauslegung
beteiligten Personen.



14 BUNDESVERFASSUNG

Ein Jurist etwa schildert in einem Buch den vorbildlichen, überlegenen
Richter und weiss nicht, dass er eines der Bilder des in Märchen, Mythen
und Träumen auftauchenden «alten Weisen» und damit eine Variation zum
Archetypus des Grossen Vaters wiederholt. Oder ein Politiker verficht mit
Wärme und Hingebung den Ausbau des Sozialstaates und verlangt, dass
der Staat für die Kinder, die Alten und wirtschaftlich Schwachen sorge;
er projiziert auf den Staat das Bild der sorgenden, hegenden und
schützenden Grossen Mutter.

Der schweizerische Männerbund

Die schweizerische Bundesverfassung beginnt, nach dem Vorbild der alten
Bundesbriefe, mit den Worten «Im Namen Gottes des Allmächtigen»! Uns
interessiert hier nicht das gewollte christliche Bekenntnis der Verfassungsredaktoren,

wir fragen vielmehr, warum es gerade mit diesen Worten
ausgesprochen und akzeptiert wurde. Die Präambel betont ausschliesslich den
Vateraspekt der Gottheit. In einer modernen Verfassung mit einer religiösen
Präambel, jener von Irland von 1937, ist dagegen der Akzent deutlich
verschoben, denn sie beruft sich auf die «Heiligste Dreieinigkeit». Unsere
Bundesverfassung dagegen nennt nur den götthchen Vater; ihre Gottesvorstellung

ist an das Bild des Grossen Vaters gebunden.
Und noch etwas fällt auf: die betonte göttliche Eigenschaft. Man sollte

meinen, dass in der Präambel zu einer rechtlichen Grundordnung etwa die
Gerechtigkeit oder die Weisheit Gottes hervorgehoben würde. Doch nicht
von diesen Eigenschaften, auch nicht von der göttlichen Liebe ist die Rede,
sondern von der Macht, und zwar von der unbegrenzten Macht, von der
Allmacht. Vor diesem Hintergrund der göttlichen Allmacht wird im
Verfassungstext alsdann vordergründig eine rechtlich begrenzte Macht der
Eidgenossenschaft aufgebaut. Weil man bewusst eine begrenzte menschliche
Ordnung schaffen wollte, tauchte offenbar im Hintergrund, unbewusst und
kompensatorisch, das Bild einer göttlichen Allmacht auf.

Die Verfassungen von 1848 und 1874 haben einen typischen Männerbund

konstituiert; in jedem Männerbund dominiert das Bild des Grossen
Vaters mit allen ihm zugehörenden Vorstellungen. Die Verfassungspräambel
bezeichnet die Eidgenossenschaft als einen «Bund der Eidgenossen». Hier
steht keineswegs der Teil für das Ganze. «Bund der Eidgenossen» ist keine
Abkürzung für den Bund der Schweizer und Schweizerinnen, sondern die
Verfassung sagt genau das, was ihre «Väter» meinten: Eidgenossen sind
jene Männer, welche im Laufe der Jahrhunderte den Bund geschlossen, ihn
ausgedehnt und für ihn gekämpft haben, und alle jene Männer, die als
Nachkommen ihrer Väter den Bund fortsetzen und erhalten werden.



BUNDESVERFASSUNG 15

Männerbünde haben regelmässig bestimmte Einweihungsriten; der Jüngling

wird unterwiesen im Wertkanon des Bundes und hernach förmlich
aufgenommen. Solche Einweihungsriten fehlen auch in der Eidgenossenschaft

nicht völlig, wenngleich sie wegen ihrer modernen Form nicht ohne
weiteres als solche erkennbar sind. Artikel 27 Bv gewährleistet jedem
Schweizer eine unentgeltliche Primarschulbildung. Die Staatsrechtslehre reiht
dieses verfassungsmässige Recht in die Gruppe der «verfassungsmässigen
Rechte auf staatliche Leistung» ein, und im Wohlfahrtsstaat des 20.
Jahrhunderts ist man geneigt, in diesem verfassungsmässigen Recht ein «soziales

Grundrecht» zu erblicken. Das soziale Motiv mag bei der Gewährleistung
dieses Rechtes mitgespielt haben, bestimmend war aber etwas anderes : Die
schweizerische Demokratie und ihr Bundesheer sind darauf angewiesen, dass

ihre Bürger und Wehrmänner eine gewisse minimale Ausbildung besitzen.

Die Schule soll dem Knaben nicht nur Wissen vermitteln, sondern sie soll
ihn auch zum Schweizer, zum Staatsbürger erziehen. Später - in der
Rekrutenschule - soll der Jüngling zum Mann und zum Wehrmann geformt werden.

Schule und Rekrutenschule sollen damit in moderner Form das leisten,
was auf früheren Kulturstufen Aufgabe der Einweihungsriten gewesen ist.

Unromantischer Volksbegriff

Das «Volk» der Bundesverfassung ist kein natürlich gewordener, beinahe

geheimnisvoller und nicht präzis definierbarer Organismus im Sinne eines

romantischen Volksbegriffes. Es ist auch kein «Volk» im Sinne einer
«nation» der Französischen Revolution. Hinter dem verfassungsrechtlichen
Volksbegriff steht die Vorstellung eines «Bundes der Eidgenossen»: Erst der
durch einen Eid bekräftigte Bund der Eidgenossen hat dieses Volk
geschaffen. Die historische Tatsache, dass die Eidgenossenschaft das Werk eines

ganzen Geflechtes von Bünden ist, hat bewusst und unbewusst
weitergewirkt. Das heisst aber nichts anderes, als dass die Vorstellung von einem
Schweizervolk verbunden ist mit dem Bild eines durch freien Entschluss

begründeten Bundes. Nicht die natürlichen Gegebenheiten der gemeinsamen
Abstammung und Sprache gelten als Faktoren, welche den Bund
hervorgebracht haben, sondern er gilt als die Tat freier Männer. Der
Volksbegriff der Verfassung ist daher deutlich der männlichen Vorstellungswelt
zugeordnet. Er hebt sich mit aller Klarheit vom matriarchalen
Volksbegriff ab, für welchen das Volk die bergende und schützende Gemeinschaft

der Kinder einer Mutter ist, also eine durch die Natur geprägte
Gemeinschaftsform.

In der abendländischen Rechtsentwicklung nimmt das Naturrecht einen



16 BUNDESVERFASSUNG

bedeutsamen Platz ein. Es hat den Konstitutionalismus des 19. und 20.

Jahrhunderts tief beeinflusst. Auch in den nüchtern und praktisch formulierten

Bundesverfassungen der Eidgenossenschaft von 1848 und 1874 ist
noch etwas vom Pathos der Naturrechtslehre der Aufklärung spürbar.
Die Vorstellung von einem solchen Naturrecht gehört zur männlich-väterlichen

Welt, und sie tritt dort auf, wo der Archetypus des Grossen Vaters
wirksam ist. «Das Vaterrecht gehört», so schrieb Johann Jakob Bachofen
in «Mutterrecht und Urreligion», «einem überstofflichen Lebensprinzip. Es

identifiziert sich mit der unkörperlichen Sonnenkraft und der Anerkennung

eines sich über allen Wechsel erhabenen, zu den göttlichen Lichthöhen
durchgedrungenen Geistes.» Das ist in einer andern Umschreibung genau
das, was das Naturrecht in seinen Höhepunkten sein wollte: eine ewige,
unwandelbare geistige Ordnung. In der Aufklärung verlor das Naturrecht
seinen Zusammenhang mit der göttlichen Weisheit und wurde zur reinen
abstrakten Vernunft. Aber immer bleibt das ideelle Naturrecht verknüpft
mit der Vorstellung seiner Herkunft aus der Weisheit des göttlichen Vaters
oder aus der säkularisierten Vernunft.

Säkularisierte Trinität?

Ein Kernstück jeder Verfassung ist die staatliche Organisation. Die Art der
Organisation ist sach- und zweckbezogen. Es wäre indessen überraschend,
wenn es nicht auch hier Bezüge zu den Archetypen gäbe, wenn sich nicht
auch in der staatlichen Organisation archetypische Vorstellungen nachweisen
liessen.

Die Bundesverfassung folgt in ihrem organisatorischen Teil weitgehend
dem klassischen Gewaltenteilungsschema. Die Bundesversammlung erscheint
als die gesetzgebende Gewalt, der Bundesrat als die vollziehende und das

Bundesgericht als die richterliche Gewalt. Man hat diese Gewaltentrennung

- vor allem im Positivismus - als eine durch die Art der staatlichen
Funktionen bedingte rationale Arbeitsteilung verstehen wollen. Von den
staatlichen Aufgaben her lässt sich rational jedoch nicht begründen, warum
es gerade drei Gewalten sein müssen. Es gibt sehr viele und wichtige
staatliche Funktionen, die sich nicht in dieses Schema pressen lassen. Die
Drei-Zahl dürfte hier - wie in andern Bereichen - vom Unbewussten
gefordert sein.

Der Gesetzgeber gilt als der Schöpfer der ganzen Gesetzgebung. Er
schafft - vorstellungsmässig, nicht in Wirklichkeit - aus dem rechtlichen
Nichts, dem rechtlichen Chaos, die Rechtsordnung. Alles, was im Staate

geschieht, soll im Namen des Gesetzes geschehen. Dem - idealen - Gesetzgeber

werden die Eigenschaften der Weisheit, Besonnenheit, Güte und



BUNDESVERFASSUNG 17

Strenge sowie eine Voraussicht zugeschrieben, die es ihm ermöglichen,
Rechtssätze zu erlassen, die noch in ferner Zukunft richtig sein werden.

Die vollziehende Gewalt verkündet die Gesetze, und indem sie diese
anwendet, befasst sie sich nun mit jedem einzelnen Bürger. Insofern ist sie

eine Mittlerin zwischen dem Gesetzgeber und dem den Gesetzen
unterworfenen Bürger. Der Gesetzgeber ist für den einzelnen Bürger oft eine
ferne Macht; die vollziehende Gewalt jedoch ist ständig da; mit ihr kann
er ständig den Kontakt aufnehmen. Sie befasst sich laufend mit allen

grossen und kleinen Nöten des Staates und damit auch seiner Bürger.
Die richterliche Gewalt übt eine rein geistige Tätigkeit aus. Indem sie das

Gesetz auslegt, erfüllt sie die trockenen Sätze mit Geist, dem Geist des

Gesetzes. Im Richterspruch wird den Parteien der Wille des Gesetzes
verkündet. Recht wird «gesprochen», also gehaucht, und der Hauch galt von
jeher als eine Erscheinungsform des Geistes. Die Sprache zeigt bereits die
nahe Beziehung zwischen Rechtssprechung und Geist und damit eben auch
die relative Unanschaulichkeit dieser Tätigkeit auf.

Die Staatstheorie hatte immer Mühe, die Dreiheit der Gewalten mit
dem Prinzip der Einheit der Staatsgewalt zu vereinigen. Wären die drei
Gewalten nur eine Drei-Zahl von Gewalten, so müsste dies die staatliche
Einheit zerstören. Das Problem war daher immer, wie die Dreiheit in der
Einheit möglich ist, oder umgekehrt: wie eine Einheit in der Dreiheit
bestehen kann - eine Frage, die nicht nur den Staatstheoretikern Sorgen
machte. Auf der rationalen Ebene ist dieses Problem befriedigend überhaupt
nicht lösbar.

Befreit man die Gewaltenteilungslehre von allen rechtlich-rationalen
Konstruktionen, dann drängt sich von selbst die Frage auf, ob das Dogma
von den drei Gewalten letztlich nicht in einer Beziehung stehe zu einem
andern - theologischen - Dogma. Die Lehre von den drei Gewalten ist in
der Aufklärung entstanden, zu einem Zeitpunkt also, da das Dogma von
der göttlichen Trinität für weite Kreise nicht mehr verständlich war. Und es

waren gerade die Rationalisten, die sich mit einem beinahe religiösen Eifer
für die Gewaltentrennung einsetzten und in der Menschenrechtserklärung
von 1798 als Glaubenssatz verkündeten, eine Gesellschaft, welche die
Gewaltentrennung nicht kenne, habe keine Verfassung. Ist die
Gewaltenteilungslehre nicht vielleicht eine säkularisierte Trinität? Alle «grossen»
verfassungsrechtlichen Themata sind schliesslich säkularisierte theologische
Themen. So haben etwa im Mittelalter die Theologen diskutiert, ob Gott
nur das Gute wolle oder ob alles gut sei, was Gott wolle. Auf der
verfassungspolitischen Ebene tauchte diese Fragestellung später in säkularisierter

Form wieder auf, und nun erörterte man, ob der Gesetzgeber an
das Recht gebunden sei oder ob Recht sei, was der Gesetzgeber wolle.



18 BUNDESVERFASSUNG

Die Grosse Mutter hält Einzug

Seit einigen Jahrzehnten wird aber der Archetypus der Grossen Mutter
auch im staatlichen Bereich immer anziehender. Die weibliche Seite des

Menschen will sich auch im Staat entfalten, und zunehmend bemächtigen
sich archetypische Vorstellungen, die zum Kreis der Grossen Mutter gehören,
der staatlichen Einrichtungen. Immer mehr ist es die weibliche, matriarchale
Einstellung, welche die staatlichen Zielsetzungen und die Art der VerwirkUchung

dieser neuen Staatszwecke beeinflusst. Damit übernimmt der Staat
eine mütterliche Funktion.

Die Verstärkung der matriarchalen Komponente im schweizerischen
Verfassungsrecht beginnt sich einmal beim Begriff des «Volkes» auszuwirken.
Im ursprünglichen Text der Bundesverfassung steht der Begriff «Volk»
immer für die Aktivbürger, also für die politisch handlungsfähigen Männer.
Seit der Revision der Wirtschaftsartikel im Jahre 1947 erscheint nun das

Wort «Volk» plötzlich in einer neuen Bedeutung in der Bundesverfassung:

«Der Bund trifft im Rahmen seiner verfassungsmässigen Befugnisse
die zur Mehrung der Wohlfahrt des Volkes und zur wirtschaftlichen Sicherung

der Bürger geeigneten Massnahmen». Hier bedeutet in der Sprache
der Bundesverfassung «Volk» erstmals die Gemeinschaft aller Schweizer Bürger.

Bezeichnend ist auch der Zusammenhang, in welchem dieser neue
Begriff verwendet wird : Der Bund soll die (wirtschaftliche) Wohlfahrt und die
wirtschaftliche Sicherung der Bürger fördern. Es geht um die Sorge für die
materiellen Bedürfnisse, um die Sicherung des Lebensunterhaltes und damit
um eine wirtschaftliche Sicherung des Lebens. Nicht von der Freiheit und
dem Risiko ist mehr die Rede, sondern von der Sicherung. Die Bürger
erscheinen nicht mehr als die Träger des Bundes, sondern als der
staatlichen Fürsorge bedürftige Menschen.

In diesem neuen Bild des «Volkes» schimmern archetypische Vorstellungen

der Grossen Mutter durch. Es sind die Bilder von der umfassenden,
jeden einzelnen einschliessenden Gemeinschaft, die für ihre Angehörigen
sorgt wie eine Mutter. Und zwar bezieht sich diese Sorge in erster Linie
auf die mit der Erhaltung des Lebens verbundenen Bedürfnisse, also um
Anliegen, die im Matriarchat als besonders wertvoll gelten. Der Männerbund

hat zwar seinen Gliedern ebenfalls einen Schutz versprochen, freilich
ganz anderer Art: Er gewährleistete seinen Bürgern Rechte auf Freiheit
und Mitwirkung an der staatlichen Willensbildung. Die matriarchale
Gemeinschaft dagegen verspricht Schutz vor den Nöten des körperlichen
Lebens durch Gewährung ausreichender Nahrung, Wohnung und ärztlicher
Betreuung.

Überblickt man die neuen Aufgaben, welche der Bund seit der Errich-



BUNDESVERFASSUNG 19

tung des Bundesstaates im Jahre 1848 sukzessive erhalten hat, so ist
unverkennbar, dass die meisten von ihnen eine besondere Affinität zum mütterlichen

Bereich haben. Der ursprüngliche patriarchale Bundesstaat konzentrierte

seine Tätigkeit auf den - nötigenfalls militärischen - Schutz der
Unabhängigkeit nach aussen, auf die Handhabung der Ordnung im Innern
und die Gewährleistung der Freiheit und der politischen Rechte seiner
Bürger; es waren dies alles ideelle Werte. Die neuen Bundeskompetenzen
dagegen beziehen sich auf die Daseinssicherung in allen ihren verschiedenen

Belangen und sind insofern materieller Art. Es ist kein Zufall, dass

im Wort Materialismus die Wurzel mater vorkommt. In allen matriarchal
betonten Kulturen geniesst das Stoffliche eine besondere Wertschätzung,
worauf schon Bachofen aufmerksam gemacht hat.

Vereinigung der Gegensätze

Die Mütter sind der Ursprung des körperlichen Lebens und ernähren den

Säugling, sorgen für die Nahrung der Familie und pflegen die Kranken.
Alle Sorge um die Erhaltung des Lebens, der Gesundheit und die Vorsorge
gegen den Hunger, im weitern aber auch die Sorge um die bergende
Wohnung und die Erhaltung des Herdfeuers sind von alters her Obliegenheiten

der Frau, und diese Tätigkeiten stehen auch im Mittelpunkt der
matriarchalen Kulte und Vorstellungen. Je mehr der Staat zum Projektionsträger

von archetypischen Vorstellungen der Grossen Mutter wird, desto
mehr übernimmt er auch mütterüche Aufgaben, weil nun alle Wünsche, für
die es keine andere Mutter mehr gibt, an ihn gerichtet werden. Wer diesem
Mutterbild völlig verfallen ist, erwartet vom Mutter-Staat nichts weniger als
eine diesseitige Glückseligkeit im Stofflichen, nämlich eine vollständige
Befriedigung aller mit dem körperlichen Leben verbundenen Wünsche.
Eindeutig betont wird diese matriarchale Sorge um das körperliche Wohl in den

Verfassungsvorschriften über die Gesetzgebung zur Bekämpfung
gemeingefährlicher Epidemien, übertragbarer oder stark verbreiteter oder
bösartiger Krankheiten, über gesetzliche Bestimmungen für den Verkehr mit
Nahrungs- und Genussmitteln und andern Gebrauchs- und
Verbrauchsgegenständen, soweit solche das Leben oder die Gesundheit gefährden
können.

Sehr schön ist die veränderte Einstellung bei den Verfassungsvorschriften
über die Gewässer nachzuweisen. Das Wasser ist ein Symbol der matriarchalen

Welt; die Grosse Mutter ist die Herrin des Wassers. Der älteste
«Gewässer-Artikel» der Verfassung verlieh dem Bund die Oberaufsicht über
den Wasserbau und wies ihn an, die Korrektion und die Verbauung der
Wildwasser zu unterstützen. Es ist die Angst vor der Wassergefahr, welche



20 BUNDESVERFASSUNG

in diesem Artikel zum Ausdruck kommt. Der Wassereinbruch soll durch
geeignete Werke verhindert, das Wasser soll gebändigt werden. War es nur
das wirkliche Wasser, dem die patriarchale Verfassung durch ein Werk
einen Damm setzen wollte? Die beiden folgenden «Gewässer-Artikel», der
Artikel über die Nutzbarmachung der Wasserkräfte (1908) und der
Schifffahrtsartikel (1919), zeigen ebenfalls noch eine patriarchale Einstellung: In
beiden Artikeln ist das Wasser Gegenstand der Beherrschung und Nutzung.
Im jüngsten Gewässer-Artikel (1953) ist nun das Wasser als solches in den

Mittelpunkt gerückt, denn nun hat der Bund gesetzliche Bestimmungen
zum Schutze der ober- und unterirdischen Gewässer gegen Verunreinigung
zu erlassen. Freilich soll auch diese Reinhaltung der Gewässer praktischen
Zwecken dienen, insbesondere dem Schutze der Gesundheit und des
Landschaftsbildes. Diese Zwecke werden aber bezeichnenderweise in der
Verfassung gar nicht mehr ausdrücklich erwähnt. Im Vordergrund steht das

Bild vom reinen Wasser. Das Wasser ist nicht mehr etwas, das eingedämmt
werden muss oder ausgenutzt werden kann, sondern etwas, das in seiner
Reinheit erhalten werden soll. Hier stellen sich sofort Bilder der Grossen
Mutter ein.

In Anlehnung an eine Formel im Bonner Grundgesetz spricht man auch
bei uns in der Schweiz von der Zielformel eines «sozialen Rechtsstaates»,
also von einer Verbindung des patriarchalen Rechtsstaates mit dem matriarchalen

Sozialstaat. Eine solche Verknüpfung ist problem- und damit
spannungsgeladen. Aber auch diese Zielsetzung wird von Bildern der Vereinigung

gesteuert. Ist diese Aufgabe nicht vergleichbar jenem Ziel, das die
Alchemisten im Bilde des Mysterium Conjunctionis gesehen haben

Zusammenfassung eines Referates vor der Schweizerischen Gesellschaft für praktische
Psychologie vom 8. Dezember 1971.


	Meditationen über die schweizerische Bundesverfassung

