
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 51 (1971-1972)

Heft: 12

Artikel: Ulrich Bräker in englischer Sicht

Autor: Bowman, Derek / Jausli, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162677

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162677
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Derek Bowman

Ulrich Bräker in englischer Sicht

Ulrich Bräker (1735-1798) war ein armer Bauernsohn, Geisshirt, Knecht und Salpeter-
sieder im Toggenburg. Kaum zwanzigjährig, wurde er in Schaffhausen von einem preus-
sischen Werbeoffizier als Diener angestellt, der ihm allerdings vorenthielt, dass er in
Berlin als Rekrut einzurücken hatte. Bräker wurde so unfreiwilliger Zeuge des
Siebenjährigen Krieges, erlebte die Schlacht bei Lobositz und floh über Prag nach dem
Toggenburg zurück, wo er sein Leben in liebloser Ehe schlecht und recht verdiente, jedoch
ein eifriger Leser wurde, bald selbst gelegentlich schreibend. Sein Werk ist heute in drei
Bänden bei Birkhäuser greifbar; seine Selbstbiographie «Der arme Mann im Tocken-
burg» auch in der Sammlung Die Fundgrube (Winkler)1.

In seinem Shakespeare-Büchlein hält er Zwiesprache mit dem grossen Dramatiker; er
unterhält sich mit ihm in freundschaftlichem Tone über jedes seiner Stücke, die er der
Reihe nach liest, so wie er sie in Eschenburgs Übersetzung (1775-77) vorfindet. Das Werkchen

ist vielleicht das deutlichste Zeugnis dafür, wie auch ein schlichter, ungebildeter
Mensch durch die Lektüre der Meisterwerke vom Range eines Shakespeare ergriffen und
aufgewühlt werden kann. Seine Autobiographie ist zweifellos selbst ein Meisterwerk, dem
ein hoher Rang in dieser Gattung gebührt. Allerdings, wer solches hierzulande
ausspricht, begegnet gerne einer gewissen Skepsis, die den Begeisterten zu dämpfen sucht
und ihn warnt, doch nicht in patriotische Überschätzung dieses Landsmannes zu
verfallen. Immerhin soll eine französische Übersetzung der «Lebensgeschichte und natürlichen
Ebentheuer des Armen Mannes im Tockenburg» (so der Titel der Selbstbiographie in der
Originalausgabe, herausgegeben von H. H. Gessner in Zürich, 1789) zwei so gegensätzliche

Autoren wie Paul Claudel und André Gide begeistert haben. Nun ist vor Jahresfrist

auch eine englische Übersetzung herausgekommen, mit einem ausgezeichneten Vorwort

des Übersetzers Derek Bowman und mit Reprints der Titelseite der Erstausgabe
sowie deren Illustrationen von J. R. Schellenberg, welche übrigens in neueren deutschen
Ausgaben fehlen2.

Das Vorwort stellt Bräker zunächst den englischen Lesern vor und ordnet dann vor
allem die Selbstbiographie in den Zusammenhang der grossen europäischen Werke dieser
Art ein. Der Leser möge durch eigene Lektüre der reizvollen Aufzeichnungen Bräkers
überprüfen, ob er mit Bowmans hoher Einschätzung einverstanden sein will oder nicht -
zumindest wird man den englischen Literaturwissenschaftler nicht einer
schweizerischnationalistischen Überschätzung bezichtigen wollen. Wir geben im folgenden einen Teil
aus dem rund vierzig Seiten umfassenden Vorwort in Übersetzung wieder.

Zuvor sei noch kurz auf einen weiteren Abschnitt verwiesen, nämlich auf die
Auseinandersetzung mit der marxistischen Literaturkritik. Diese hat in Ostdeutschland -
nicht zuletzt auf den Dichter aufmerksam gemacht durch sein Auftreten als Rekrut in
Peter Hacks Stück «Die Schlacht bei Lobositz» (1956), welches übrigens teilweise auf
Bräkers Schriften beruht - den Autor für sich in Anspruch genommen3. Bowman weist
nach, wie weit Bräker zu Recht als kritischer Realist gesehen werden kann und wo die
Grenzen solcher Sicht sind. Vor allem wird von marxistischer Seite natürlich die Gläubigkeit

des Autors übersehen oder verschwiegen. Wir versagen es uns, weiter auf diese
Auseinandersetzung einzugehen; der an den spezifischen Fragen interessierte Leser sei indes
mit Nachdruck auch auf diesen Teil der Bowmanschen Einleitung verwiesen.

Christian Jauslin



MEMOIREN 895

Es ist kein Zufall, dass die grössten modernen Selbstbiographien beinahe
alle zwischen der Mitte des achtzehnten und der Mitte des neunzehnten
Jahrhunderts geschrieben worden sind, denn es war während dieser Periode,
dass der religiöse Drang, immer stark im Menschen, sich der Selbsterkenntnis

zuwandte, mit einer bisher kaum gekannten Neugierde und Energie.
Empirische Psychologie mag nicht gleichermassen heilsam sein wie die

Mystik, aber im grossen und ganzen gesehen scheint sie zahlreichere interessante

Selbstbiographien hervorgerufen zu haben, zumindest in ihren frühen
Stufen. Sowie Gott, der über lange Jahrhunderte hinweg für den grössten
Teil der tiefsten Werke der Selbstprüfung das Ein und Alles war, von den
Menschen hintangestellt wurde, unter dem Druck der Aufklärung und den
eher heimtückisch zersetzenden Einflüssen der Romantik, so widmeten
Selbstbiographen wie Edward Gibbon, William Wordsworth (in seinem

«Prelude»), und später John Stuart Mill, Goethe, Victor Alfieri und Rousseau

ihre Hauptaufmerksamkeit sich selbst, ihrem eigenen Land - der Welt
um sie herum; Himmel und Hölle sind nicht länger ihr Hauptanliegen.
Diese Säkularisation der Selbstbiographie war ein drastischer Schritt, denn
es war in erster Linie das Christentum, welches, dank seiner Betonung der

persönlichen Erlösung mit ewiger Seligkeit oder Marterqual, die Menschen
zu sich selber geführt hatte und sie den amorphen Stoff ihres Lebens im
Lichte seiner Werte sich ausdrücken liess, ihnen idealerweise einen Beginn
(Sünde), eine Klimax (Bekenntnis) und ein Ende (Gnade) gegeben hatte,
welches den Verlauf eines jeden Lebens zu einer Einheit machte, wert einer
literarischen Behandlung, wobei St. Augustinus' «Confessiones» (398 n.Chr.)
hier das grosse Beispiel sind.

Nun, in seinen «Confessions», einem Werk, das in den 1760er Jahren
geschrieben wurde und welches Bräker kannte, verfasste Rousseau eine
säkularisierte Autobiographie, Selbst-bezogen eher als Gott-bezogen. In
seiner eingestandenen Vorhebe für die Nebenwege der menschlichen Psyche
«ergründend und eindringend in die dick-bedeckte Tiefe dieser inneren,
windenden Verschrobenheit» (Montaigne), hat er manches gemeinsam mit
jenen Renaissance-Selbst-Erforschern wie Montaigne, Cardanin und
Petrarca, aber er geht dabei ohne den Respekt vor, den diese der Gottheit
bezeugten. Er ist sozusagen sein eigener Gott: Während St.Augustinus
seinem Schöpfer diente und ihn verehrte in jeder Wendung seines Lebens
ihn anbetend, sich brennend sehnte, mit ihm vereint zu sein, der
wahrhaftesten Person - «Du hast uns geschaffen zu Dir hin, und ruhelos ist
unser Herz, bis es Ruhe hat in Dir.» (Confessiones) -, schätzt Rousseau
das religiöse Gefühl als einen Wert in sich selbst. Das Buch ist mit einem
starken Gefühl für die Befreiung geschrieben, welches die Hitzköpfe seinerzeit

- und es waren deren nicht wenige - berauscht haben muss. Sich von



896 MEMOIREN

einer grossen Verschwörung bedroht fühlend (eine verständliche Furcht, ist
man anzunehmen geneigt, wenn man die extreme Subversion bedenkt, die in
all seinem Schreiben enthalten ist), wird er die ganze Wahrheit über sein
Leben niederschreiben, ohne das geringste Zugeständnis an Kirche oder
Staat: «Ich habe mich selbst gezeigt wie ich war; verächtlich und abscheulich,

wenn ich so war, freundlich, grosszügig, ehrfurchtsgebietend, wenn
ich so war; ich habe mein inneres Sein enthüllt, genau so, wie Sie es sehen
konnten.» Es fehlt das tiefe Gefühl der Sünde eines St.Augustinus, die
immerwährende Demut einer St. Theresa, die Gelassenheit eines Suso. Mit
einer neuen Energie gebraucht Rousseau die Waffen der Selbsterkenntnis,
gestärkt im Feuer des Christentums, für seine eigenen säkularisierten
Zwecke. Derselbe Prozess kann mit unterschiedlicher Subtilität in den

Selbstbiographien des Historikers Gibbon, des Dramatikers Alfieri, der
Dichter Goethe und Wordsworth wahrgenommen werden und in der jenes
mutigen victorianischen Philosophen John Stuart Mill - alles Männer, die
sich selbst, so gut sie eben konnten, sehr wichtig nahmen. Das Schaffen
einer Meinung lässt weniger direkte Bezüge zu seinem Schöpfer erkennen;
die irdische Errungenschaft eines Menschen, seine grosse Aufgabe, ob es

nun die Gestaltung eines Geschichtswerkes, einer Tragödie, eines Gedichtes
oder einer Philosophie sei, ist es, welche dem Selbstbiographen das Recht
gibt, sein Leben zu beschreiben. Der Selbstbiograph ist autonom geworden,
die göttlich messende Rute für das menschliche Leben wurde fallen gelassen,
die lebendige Bindung der Seele mit Gott gebrochen. Prometheus, nicht
Christus, ist nun das Vorbild, wie in Goethes Gedicht und in Shelleys
Drama zu sehen ist, und «Selbstbewusstsein, dieser Dämon der Männer
von Genie unserer Zeit, von Wordsworth bis Byron, von Goethe bis

Chateaubriand, dem dieses Zeitalter so viel seiner erfreulichen und
beschwerlichen Weisheit verdankt» (John Stuart Mill), ist überall aufgeweckt
worden.

Diese Säkularisation müsste ihre Spuren bei Bräker hinterlassen, der
wohlvertraut war mit Goethes «Werther» und Rousseaus «Confessions».
Tatsächlich versucht der Schweizer Bauer in seiner Selbstbiographie seine

eigene Art aufrichtigen Bekenntnisses im Kapitel neunundsiebzig, «Meine
Geständnisse», einem der originellsten und unterhaltsamsten Abschnitte des

ganzen Werks. Obwohl Bräker es leugnet, sind diese Bekenntnisse sicherlich

beeinflusst von Rousseaus selbstbiographischer Rechenschaft über
emotionelle, oft sexuelle Erfahrungen. Wo Bräker sich indes von seinem Landsmann

unterscheidet, das ist in dem listigen, im Grunde christlichen
Gefühl der Verantwortung, das seinen Enthüllungen unterlegt ist und das ihm
ermöglicht, den Humor solcher Verflechtungen seines Lebens zu sehen, während

Rousseau unveränderlich seine Erfahrungen mit anhaltender Ernst-



MEMOIREN 897

haftigkeit behandelt (man stelle Bräkers Bericht über das Mädchen im Gasthof

Rousseaus Bericht über den lasterhaften Mohren gegenüber). Bräker,
obwohl gelegentlich etwas über die Prioritäten verwirrt, fühlt noch immer,
wie Hume, dass es gewisse Leidenschaften gibt, die zu bezwingen Aufgabe
des Menschen sei, während Rousseau, trotz allen seinen Beteuerungen der

Moral, dem Ruf des Gefühls nie widerstehen konnte, ja er machte ein-
gestandenermassen das Gefühl zum Hauptprinzip seines Lebens.

Zur selben Zeit gab diese neue Befreiung der Kräfte den Selbstbiographien

einen beträchtlichen Zuwachs, den Bräker mit sicherem künstlerischen

Scharfblick anpackte und mit grosser Wirkung verwendete. Natur,
Kindheit, Freundschaft, Sexualität - wir sind im Zeitalter von Casanova und
Marquis de Sade-, Einbildungskraft, Genie, Shakespeare, mit einem Wort:
Individualität, alle kamen zu sich selbst. So manche dieser Themen
(wahrscheinlich würde «Kräfte» die treffendere Bezeichnung sein), die mit der
Frische der Entdeckerlust von Bräker behandelt werden und doch kunstvoll

in seiner Ordnung der Dinge eingereiht waren, wurden dank der
Romantik und ihrer späteren Irrwege zum Objekt besonderen Kultes gemacht
(bei Novalis wurde selbst der Tod zum Objekt eines sonderbaren Kultes).
Einige dieser Kulte sind unglücklicherweise heute noch am Leben. Alfieri,
Goethe und Rousseau sehen ihr Leben mit den Augen des Künstlers - der
Künstler ist, sozusagen, sein eigener Mann Gottes -, und in ihren
Selbstbiographien gestalten sie es mit grosser Differenziertheit, gebrauchen Techniken

und Einsichten, die sie offensichtlich an einbildungsreicher Literatur
gelernt hatten. Die ganze Konzeption der Selbstbiographien wird dabei
erweitert. Goethe, wohl wissend, was er tat, nannte seine Selbstbiographie
«Dichtung und Wahrheit. Aus meinem Leben». Später ging diese Tendenz
weiter und führte in den Schöpfungen des neunzehnten Jahrhunderts zu so
fiktiven Selbstbiographien wie Gottfried Kellers «Grüner Heinrich» und
Eduard Mörikes «Maler Nolten», deren Helden bezeichnenderweise beide
Künstler sind ; während immer wieder durchaus religiöse Selbstbiographien,
einst die protestantischsten ihrer Art, anscheinend nur in der Defensive
weiterbestehen konnten, aus dem sicheren Schosse der römisch-katholischen
Kirche, wie Kardinal Newmans «Apologia pro Vita Sua» und Theresia von
Lisieux' «Die Geschichte meiner Seele». Die zahlreichen Lebensschilderungen

protestantischer viktorianischer Missionare mögen deren Verdienste
auf dem Felde der Mission erhellen, aber ihre ernsthaften Verfasser dringen
selten zu sich selber vor.

Nun, im grossen modernen Zeitalter dieser Gattung wird die
Selbstbiographie in bedeutendem Masse reichhaltiger durch den Einschluss solch
romanhafter und poetischer Kunstgriffe wie häufiger Gebrauch von Dialog,
sorgfältig geschilderte Charaktere, den Einbezug von Briefen oder Gedieh-



898 MEMOIREN

ten, die sorgfältige Handhabung von Handlung und Nebenhandlung,
dramatische Gegenüberstellung, die Ausweitung von kurzen Erinnerungen zu
farbigen Episoden, die detaillierte Malerei des Hintergrundes, ob es nun eine
Heimatlandschaft wie Bräkers Toggenburg sei oder eine ganze Stadt wie
Goethes Frankfurt, eine Gesandtschaft wie Venedig in Rousseaus

«Confessions», ein Gasthaus, ein Barackenblock oder ein Schlachtfeld.
Tatsächlich, in den letzten Jahrzehnten des achtzehnten Jahrhunderts fand der
durchschnittliche Leser die Literatur, die sich mit heiligem Leben und heiligem

Sterben befasst, die einst die populärste ihrer Art war - Zeugnis dafür
ist der ehemals starke Verkauf von Predigten, Gebeten, Hymnen und
Andachtsbüchern -, nachgerade langweilig und nahm schöpferische Dichter
zum Vorbild, dachte und fühlte nach dem Muster, das diese aufgestellt hatten.

Wie Erich Trunz zutreffend sagt: «Man empfand die Natur wie Gessner
und die Freundschaft wie Klopstock und den Tod wie Young» (Hamburger
Goethe-Ausgabe, Band 6, S. 555).

Was auch immer Bräker auf dem Wege psychologischer Analyse von
den Pietisten lernte, ihre Welt war zu einseitig, zu anstrengend und
erstickend für ihn. Obwohl Bräker seine Lebensgeschichte mit Bibelzitaten
illustriert, indem er an den verschiedensten Stellen seiner Erzählung Texte
zitiert, sind diese doch öfters ironisch, verzerrt humoristisch, sehr im Unterschied

zu der tödlich-seriösen Art, in welcher John Bunyan die Bibel in
seiner zutiefst selbstquälerischen Autobiographie «Grace Abounding»
behandelt. Bunyan brauchte die Bibel, um sein Leben abzustützen, Bräker
verwendet sie häufig als spielerischen Gegenpunkt zu seiner Geschichte.
Denn in seinem Drang, sein Leben zu begreifen und zu gestalten, hat
Bräker in künstlerischer Hinsicht gierig nach aller imaginativen Literatur
seiner Zeit gegriffen, die er erreichen konnte, und diese Erfahrung hat ihre
Spuren in seiner Selbstbiographie hinterlassen. Sein Werk ist ein faszinierendes

Beispiel von Ideen, die aus verschiedenen Quellen stammen und tief
in den äusserst fruchtbaren Boden seiner Persönlichkeit drangen. Solche
feine Errungenschaften wie der idyllische Bericht über sein Leben als Geissbube,

die lyrische Liebesgeschichte mit seinem Ännchen und seine
nachfolgenden Enttäuschungen, des jungen Bräkers ergötzlich-verwirrende
Beziehungen mit dem Schuft Markoni, einem polnischen Werbeoffizier,
Schlachterlebnisse, bis zu solchen Kleinigkeiten wie das Selbstgespräch zum Mond,
als er in seinem Berliner Quartier schmachtete, sind bei diesem Selbstbiographen

teilweise die Früchte rezeptiven Lesens und der Verarbeitung
schöpferischer Literatur wie, zuerst und vor allen, Shakespeare, dann Goethes
«Werther», Youngs «Night Thoughts», Klopstocks «Oden», Butlers «Hudibras»,

Sterns «Tristan Shandy», Cervantes «Don Quijote» und weitere.
Folgerichtig nennt Bräker Salome, seine schwierige Frau, die in Wahrheit ein



MEMOIREN 899

grobes Landmädchen ist, «Dulcinea», ihr damit ironischerweise die Rolle
von Don Quijotes höchst idealisierter Geliebten zuteilend. Die Einsicht in
seine Scheinheiligkeit, die er seiner eigenen unregelmässigen religiösen
Entwicklung zuschreibt, wurde möglicherweise durch die sorgfältige Durchsicht

von Butlers «Hudibras» angeregt. Bräkers Ironie gegenüber sich

selber, seinem Verführer Markoni, und seiner eigenen Frau ist, wie gesagt,
teils Ausdruck einer religiösen Reife; aber sie ging Hand in Hand mit der
zunehmenden Erfahrung und den Perspektiven, die auch er sich erworben

hatte im Umgang mit Literatur, aus der grossen Belesenheit und dem

regelmässigen Schreiben über Jahre hinweg, Unternehmen, denen er oft in
den kurzen Nachtstunden nachgehen müsste; denn seine Tage waren nahezu
immer damit ausgefüllt, seinen Lebensunterhalt zu verdienen. Wie er selber

berichtet, hat er «geistige Beschäftigung» immer dem «zeitlichen Plunder...
der mir so vieler Mühe nie wert schien», vorgezogen.

In seinem Tagebuch finden wir Bräker öfters, gelegentlich schlecht, die
Modewerke seiner Zeit nachahmend. Er verfasst eine hochtrabende Ode in
Klopstocks Manier, oder er schreibt seine bewegenden «Gedanken an seiner

Mutter Grab» nieder, im Stil von Youngs «Night Thoughts»; daneben
versucht er sich an Werken wie einem Bauerndialog, einem vollumfänglichen

Kommentar zu Shakespeare, einem Band Gedichte und sogar einem
Roman. Natürlich wird damit seine Originalität als Dichter in keiner Weise

geschmälert: Das wichtigste ist, was ein Autor aus seinen Quellen macht.
Aber er ist nicht so einfältig, wie es zunächst scheinen könnte. Bräker
war nicht nur der Arme Mann im Toggenburg, er machte aus sich auch
einen feinen, gebildeten europäischen Gelehrten.

Den ganzen Weg seines Lebens niederzuschreiben, dessen Gefühle
wiederzugeben, es zu gestalten, ihm Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, ist
eine Aufgabe, die gewaltige Ansprüche an den Verfasser stellt. Das alte
christliche Schema der Selbstbiographie im grossen und ganzen beibehaltend,

verleibt Bräker die neuen künstlerischen Erkenntnisse, die Technik und
die kulturellen Bezüge seines Zeitalters darin ein. Darüberhinaus, ungleich
einigen seiner grossen Zeitgenossen, wie dem Aristokraten Alfieri, der nichts
Besonderes darin sieht, eine ganze Schar von Pferden durch halb Europa zu
transportieren, oder dem wohlhabenden Bürgerssohn Goethe, reich an Musse
und Gelegenheit, war Bräker allein schon durch den Druck der Umstände

gezwungen, die Bedeutung der ökonomischen Faktoren des menschlichen
Lebens aufs heftigste zu erfahren. In dieser Erfahrung hat er viel gemeinsam

mit seinem schweizerischen Zeitgenossen Pestalozzi, wenn er auch nicht
die Fähigkeit zur Vollkommenheit erreichte wie der grosse Lehrer.

Was die führenden deutschen und schweizerischen Selbstbiographen seiner

Zeit anbelangt, übertrifft Bräker sie alle, ob es sich um den berühmten Lava-



900 MEMOIREN

ter handelt, an den er einen langen, ehrfurchtsvollen Brief richtet (Kapitel
vierundsiebenzig - doch heisst es im folgenden Kapitel: «Ich unterdrückte
mein Geschreibsel.»), der ihn aber bei näherem Kontakt nicht so stark
beeindruckt, oder den liebenswürdigen, gelegentlich sentimentalen Heinrich
Jung-Stilling, oder den monoton herzzerreissenden Karl Philipp Moritz in
seinem psychologischen Roman «Anton Reiser», oder gar den tiefsinnigen
Christen Johann Georg Hamann in dessen kurzem, tief bewegendem
Bericht über seine Konversion im Jahre 1758 in London. Natürlich bleiben
die persönlichen Berichte dieser und ähnlicher Männer unvermindert in
ihrem eigenen Wert als authentische menschliche Dokumente, aber ihnen
allen fehlt die Fülle, der Reichtum, das Berauschende von Bräkers Visionen
und gleichzeitig auch sein Respekt vor den Fakten, Brot und Butter der
Existenz. Er kommt aus der Stube hinaus ins Freie - tatsächlich wirft ihn
das Leben hinaus -, auf die Felder, auf die Exerzierplätze, in das Gewirr
der Schlachten, in das Kontor; er tändelt nach der Kirche mit dem jungen
Volke, er geht bettelnd durch Deutschland, wird Zeuge eines Bankrottes,
nachdem er selber sein Vermögen aufgebraucht hatte. Tatsächlich ist sein
Bericht manchmal so übermütig, so lebendig von der Frische seines Stils
geprägt, dass der Leser spürt, wie er einem pikaresken Bericht folgt. Wiederum
im Gegensatz zu Goethe, Alfieri und Rousseau, scheint Bräker wieder die
Tradition des Pikaresken aufzunehmen, die in Deutschland so glücklich
durch Grimmeishausen begonnen wurde mit einem breiten Panorama von
rauhen Fakten seiner Zeit, der massiven und brutalen Ungewissheit aktueller
Erfahrung, einer Vision, die unglücklicherweise im Verlauf des achtzehnten
Jahrhunderts trivialisiert wurde, auf der einen Seite in galanten
Reiseberichten, wie demjenigen des ungeheuer populären Moritz August von
Thümmel, oder, auf der andern Seite, in den weltgewandten, skeptischen
Romanen von Christoph Martin Wieland. Bräker bleibt sich ständig der

Vergänglichkeit, der Nichtigkeit seines Jammertales bewusst. Er kämpft
darum, nicht von den Erscheinungen erfasst zu werden -, und hat Erfolg;
sein Humor zeigt seinen Sieg über die unvermeidlichen Misstöne des Lebens.

1 Leben und Schriften Ulrich Bräkers, Man of Toggenburg by Ulrich Bräker,
des Armen Mannes im Tockenburg, Darge- translated, with an introduction by Derek
stellt und herausgegeben von Samuel Voell- Bowman, Edinburgh University Press 1970.

my. 3 Bände. Verlag Birkhäuser, Basel, - 3 Hans Mayer, Ulrich Bräker, Aufklärer
1945; Ulrich Bräker, Der arme Mann im und Plebejer, in: Von Lessing bis Thomas
Tockenburg. Mit einem Nachwort von Mann, Pfullingen 1959. - Hans-Günther
Wolfgang Pfeiffer-Belli, Winkler-Verlag, Thalheim, Einleitung zu Bräkers Werken in
München, 1965 (Die Fundgrube). - 2 The einem Band, Berlin/Weimar 1964.

Life Story and Real Adventures of the Poor


	Ulrich Bräker in englischer Sicht

