Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 51 (1971-1972)

Heft: 12

Artikel: Tradition und sozialer Wandel
Autor: Molnar, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162675

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

878 «GEHEIME VERFUHRER»

eine derartige Bilanz zu ziehen. Wohl aber ging es darum, Elemente zu
einer Wiirdigung der «geheimen Verfiihrer» aufzudecken, die in der Regel
iiberschen werden. Wie bei anderen gesellschaftlichen Einrichtungen stellt
sich dabei heraus, dass dic Ambivalenz zu ihrem Wesen gehort. Wer
bestimmte Vorteile haben will, muss unausweichlich auch Nachteile in
Kauf nehmen.

THOMAS MOLNAR

Tradition und sozialer Wandel

Schillernder Traditionsbegriff

Der Begriff der «Tradition» ist, wie viele andere bedeutungsvolle Begriffe,
heute zum abgeniitzten Schlagwort geworden. Manche Zeitgenossen blicken
ausschliesslich in die Zukunft und achten die Tradition gering — ohne zu
wissen, worum es sich dabei eigentlich handelt. Andere halten die Tradition
hoch, verstehen ihren Sinn aber oft auch nicht wirklich. Wahrend jene in
der Tradition das Gegenteil jeder Verdnderung sehen, wissen diese nicht
recht, worin der Unterschied zwischen der Tradition und dem bloss Alter-
tiimlichen besteht.

In Tat und Wahrheit handelt es sich bei der Tradition um einen dynami-
schen Begriff, der sich grundlegend von den heute geldufigen Klischeevorstel-
lungen unterscheidet. Den archaischen Gemeinschaften diente ein «heiliges
Urbild» als eine Art von Modell, auf das sie sich um ihrer Selbst-
erneuerung willen immer wieder zuriickbesannen. Die regelméssige «Riick-
kehr zu den Urspriingen» verliech dem archaischen Menschen die Kraft,
seine gesellschaftliche Existenz weiterzufiihren. Dank dem heiligen Urbild
vermochte seine Gemeinschaft im tiberlieferten Sinne fortzubestehen; nur
mit seiner Hilfe liess sich der durch das Fortschreiten der Zeit bedingte
Degenerationsprozess aufhalten, und auf seiner Grundlage entwickelte sich
neues Leben. Im grossen und ganzen handelte es sich hier also um eine



TRADITION 879

durchaus statische Auffassung der Tradition. Sie stand in diametralem
Gegensatz zu den Erscheinungen der Erneuerung und des Wandels, die
man als Zeichen des Zerfalls, als ein Abweichen vom heiligen Urbild
interpretierte.

Diese Art des Traditionsverstdndnisses wurde erstmals von den griechi-
schen Philosophen in Frage gestellt. So beschéiftigte sich beispielsweise
Platon eingehend mit dem Phinomen des Zerfalls der menschlichen Gesell-
schaft. Er sah darin nicht mehr ausschliesslich eine gleichsam mechanische
Zwangslaufigkeit, sondern charakterisierte es als eine Unordnung der Seele,
die sich von der dlteren auf die jiingere Generation, von den wenigen auf
die vielen verbreitet, die sich aber immer noch innerhalb eines Bereiches
offenbart, wo die menschliche Seele zu widerstehen und sich zu heilen ver-
mag. Ohne sich von der pessimistischen Grundhaltung der griechischen
Geschichtsphilosophie und ihrer Auffassung von der «ewigen Wiederkehr»,
der Anakyklosis, zu entfernen, deutete Platon doch zum erstenmal an, dass
Kontinuitat und Wandel miteinander vereinbar seien.

Entsprechend der jiidischen und insbesondere der christlichen Lehre ver-
korpert nicht mehr die Vergangenheit die verpflichtende Norm. Ebenso-
wenig ist diese Norm in einer durch kosmogonische Mythen interpretierten
kosmischen Ordnung begriindet. Vielmehr liegt sie in der ewigen Ordnung,
die sich freilich in der Zeit offenbart und auch die Zukunft in sich ein-
schliesst. Damit nimmt Gott selbst an der Geschichte teil und lenkt Men-
schen und Volker auf die von ihm gesetzten Ziele hin. Der Gott der
Christen und Juden ist weder unbewegt, wie es die primitiven Gottheiten
sind, noch ist er vollig bewegt, wie dies die Vertreter der Existential-
theologie, Bultmann, Gogarten und Karl Rahner, lehren. Nach ihrer Auf-
fassung beginnt namlich die Geschichte mit jedem Augenblick und mit
jeder individuellen Entscheidung von neuem. «Jeder Moment ist eschato-
logisch», schreibt Rudolf Bultmann.

Tradition heisst nicht nur Vergangenheit

Wie miisste nun eine gute Umschreibung des Begriffspaares «Tradition
und Wandel» lauten ? Meiner Ansicht nach lieferte sie John Henry Newman
in seinem «Essay on the Development of Christian Doctrine»: «Eine echte
Entwicklung kann als jene Art der Entwicklung charakterisiert werden, die
den Verlauf fritherer Geschehnisse in sich bewahrt; sie ist eine Ergdnzung,
welche die geistigen Voraussetzungen, die ihr zugrundeliegen, verdeutlicht
und nicht verschleiert, erkldart und nicht gehéssig kritisiert. Dies ist das
wesentliche Merkmal einer Entwicklung, und darin unterscheidet sie sich
von einer Verfédlschung und Entartung.»



880 TRADITION

Wenn wir iiber diese gehaltvolle Definition nachdenken, so erkennen
wir, dass die Tradition nicht mit der Vergangenheit schlechthin gleich-
zusetzen ist. Vielmehr bedeutet sie die gelebte, unmittelbar mit der Gegen-
wart und Zukunft verbundene Vergangenheit. Fiir den einzelnen Men-
schen — oder nehmen wir den giinstigsten Fall: fiir den gebildeten Men-
schen - vergegenwartigen unzidhlige Ereignisse diese gleichsam geistige
Koexistenz, deren Grundlage die gemeinsame Erfahrung und die gemein-
same Sicht der Wirklichkeit sind, so wie sie sich darstellen in historischen
Geschehnissen, in politischen Entscheidungen, in den von friiheren Genera-
tionen als Wegweiser hinterlassenen literarischen Werken oder auch nur in
den Spuren ldngst verstorbener Menschen, mit denen er sich iiber alle
Schranken der Zeit hinweg unterhilt. Dieses Gespriach wird von beiden
Partnern bestritten. Wenn immer wir uns die Miihe nehmen, eine Frage
zu stellen, erhalten wir eine Antwort. In der Vergangenheit lebten, litten,
hofften und starben ja auch Menschen, so dass unsere Zeit immer wieder
auf ein Echo aus friiheren Zeiten stosst und unserem Fragen und Suchen
klar verstdndliche Antworten zuteil werden.

In der Tat besteht ein unabléssiger geistiger Austausch zwischen Ver-
gangenheit und Gegenwart. Diese befragt jene und gestaltet sie ihrerseits im
Lichte neuer Erfahrungen um. Wie kénnten wir denn sonst die von friitheren
Generationen geschaffenen literarischen Werke lesen? Wenn wirklich, wie
man heute fast tiglich hort, uniiberbriickbare Abgriinde zwischen den Gene-
rationen bestehen und im Verlauf der Epochen grundlegende biologisch-
psychologische Verdnderungen eintreten, wie konnte dann ich, ein Kind des
20. Jahrhunderts, nicht nur éiber Platon und Pascal Betrachtungen anstellen,
sondern mit ihnen iiber die genau gleichen Probleme nachdenken, so etwa
iiber die Missstinde unserer verschiedenen und im Grunde doch gleichen
Gesellschaften oder iiber die durch schweigende Rdume und stumme Objekte
hervorgerufene Daseinsangst? Bei einem bestimmten Punkt der geistigen
Durchdringung kommt selbst der Verschiedenheit der dusseren Begleit-
umstinde keine grosse Bedeutung mehr zu, so allgemein sind die Erfah-
rungen und die Schmerzen, welche ein Nachdenken iiber sie verursacht.

Vom Individuum zur Gemeinschaft

Dies alles gilt fiir den — gebildeten — Einzelmenschen. Fiir eine Gemein-
schaft, fiir ein Volk, findet die Realitdt der Tradition ihren angemessenen
Ausdruck in den Ordnungssymbolen, welche die Zeiten iiberdauern. Unter
«Ordnung» verstehe ich hier nicht etwa ein durch das positive Recht
gesichertes System; vielmehr handelt es sich um jene Art der Ordnung, zu



TRADITION 881

der eine Gemeinschaft auf dem Weg der Interpretation ihres Fortschreitens
vom Chaos zum Kosmos, von der Nicht-Existenz zu der fiir den Verstand
erkennbaren Existenz, vom Zustand der Zerstreuung zu dem der Einheit
gelangt. Ich mdchte mich hier nicht in Verallgemeinerungen ergehen. Wir
kénnen den konkreten Sachverhalt erkennen, wenn wir uns an die geistige
Verfassung jener Zeitgenossen erinnern, fiir die jede Form des geschicht-
lichen und gesellschaftlichen Daseins bedeutungslos im eigentlichen Sinn
des Wortes ist und die in der Gemeinschaftserfahrung eine von der
«Machtelite» aus selbstsiichtigen Motiven geforderte Irrefiihrung oder aus-
schliesslich das Endergebnis sozio-6konomischer Komponenten sehen. Nicht
nur Anarchisten, sondern auch manche geachtete Personlichkeiten des 6ffent-
lichen Lebens behaupten heute gerne, die « Gesellschaft» sei ein abstrakter
Begriff und nur das Individuum existiere wirklich.

Dieser neuerdings verbreitete Nominalismus ist zerstérerisch und toricht.
Die Gesellschaft ist, wie Platon sagte, «der Mensch im Grossen». Diese
Aussage lasst sich leicht durch die Tatsache belegen, dass ebensowenig wie
zwei Menschen zwei Gemeinschaften miteinander vertauschbar sind, ver-
korpern doch Individuen wie Gemeinschaften Erfahrungen, die nur in
einem gegebenen Rahmen sinnvoll erscheinen, Erfahrungen, welche die
Wirklichkeit des Daseins in die Sprache besonderer, den jeweils Beteiligten
gemeinsamen Verhéltnisse iibersetzen. Das « wirkliche Individuum» existiert
ebensowenig wie Rousseaus «natiirlicher Mensch». Jeder Mensch — Tarzan
moglicherweise ausgenommen — ist von Geburt an umgeben von den
Zeichen, Symbolen und Wegweisern der Gemeinschaft und wird von ihnen
geformt, sobald er zu fiihlen, zu handeln und zu denken beginnt. Sogar
sein Freiheitsverstindnis wird von der Gemeinschaftserfahrung der Frei-
heit oder ihres Fehlens geprigt.

Handeln wider die Tradition

Das bisher Gesagte steht nun keineswegs im Widerspruch zu Erneuerung
und Wandel. Entsprechend Newmans Definition des Entwicklungsbegriffs
weist es sogar darauf hin. Die richtig verstandene Tradition verlangt nimlich
geradezu nach Ergdnzungen, welche die iiberkommene Ordnung fortwihrend
verdeutlichen und, bildlich gesprochen, jeweils ein Pluszeichen neben sie
setzen. Die Schwierigkeit besteht natiirlich darin, das Gewicht und die Rich-
tung solcher Pluszeichen richtig einzuschitzen. In der Regel ldsst sich auch
dies nur auf dem Wege der negativen Auslese ermitteln: Wir scheinen zu
wissen, was nicht zu unserer Tradition gehort und was unserer Auffassung
von der Struktur der Wirklichkeit widerspricht. Die Zeit und die gemein-



882 TRADITION

same Erfahrung legen uns dann nahe, was weitergegeben, was fallengelassen
oder neu aufgenommen werden soll. Allerdings muss sich die Gemeinschaft
auch vor Druckversuchen, namentlich vor radikaler Unduldsamkeit und
vor Interpretationswillkiir, schiitzen.

Diese Aussage bedarf sogleich einer einschrinkenden Prézisierung. Viele
bedeutende Gestalten der Weltgeschichte handelten mitunter ganz bewusst
der Tradition zuwider. Die von ihnen jeweils neu geschaffenen Situationen
erschienen freilich in der Riickschau als Weiterentwicklungen der Tradition.
So veranlasste Alexander der Grosse von Makedonien im Verlauf von nur
zehn Jahren die Hellenen, ihre althergebrachte Abneigung gegeniiber den
asiatischen Barbaren zu iiberwinden, ordnete die Hochzeit von zehntausend
seiner Soldaten mit persischen T6chtern an und fiihrte das orientalische
Hofzeremoniell, beispielsweise die Proskynese, an seinem Hof ein. Die Make-
donen und Griechen murrten zwar — aber Alexander hatte den hellenischen
Gesichtskreis ausgeweitet und zugleich die mediterrane Welt neuen Ein-
fliissen zugdnglich gemacht. Als ein weiteres Beispiel sei der Apostel Paulus
erwihnt, der mit der Tradition des Gesetzes brach und die christliche Reli-
gion auch den Nichtjuden nahebrachte. Ahnliches gilt fiir Kaiser Kon-
stantin, der fast mit einem Schlag den uralten heidnischen Staat beseitigte,
das Christentum forderte und diesem zahlreiche der heidnischen Tradition
eigentiimliche heilige Symbole, Gegenstinde und Zeremonien vermittelte,
wie Weihrauch, Kerzen, Votivgaben, Weihwasser, Prozessionen, Tonsur und
Ehering.

In allen hier genannten Féllen lagen die entscheidenden Massnahmen
ausserhalb des Bereichs der Tradition; ja, sie liefen ihr sogar deutlich zu-
wider. Und doch wissen wir heute, dass von der alten Uberlieferung etwas
Positives in die spiteren Zeiten hiniibergerettet wurde. Es handelte sich
also, in Newmans Worten, um eine « Bekréftigung der Tradition» und nicht
um eine Verfdlschung. In einem grosseren Rahmen spielte sich der gleiche
Prozess ab, als die kosmogonischen Mythen den durch den Verstand er-
kennbaren Darstellungen der Struktur der Wirklichkeit, die Offenbarung
der Philosophie Platz machten.

Ein Widerspruch?

Hier scheint ein Widerspruch zu liegen: Einerseits wissen wir als Mitglieder
einer Gemeinschaft, wann eine Entscheidung, eine Tat, eine Wahl der Tra-
dition zuwiderlduft, anderseits setzen sich grosse Einzelpersonlichkeiten mit-
unter iiber dieses Wissen hinweg und lenken die Entwicklung auf neue
Bahnen. Der Widerspruch ldsst sich 16sen, wenn wir mit aller gebotenen
Bescheidenheit eingestehen, dass uns nur ein kurzes Leben beschieden ist,



TRADITION 883

und dass wir nicht in die Zukunft zu blicken vermégen. Folglich kdnnen
wir kaum zum voraus wissen, welche unserer Entscheidungen Teile der
Tradition bleiben werden. Ebensowenig besitzen wir die Fahigkeit, schon
wihrend dem Ablauf des Geschehens den Augenblick zu bezeichnen, in dem
sich die Tradition ausweitet. Wir konnen dies nur im Riickblick auf die
Ereignisse, das heisst auf dem Weg einer historischen Betrachtung tun.

Dies soll freilich keineswegs heissen, dass wir dazu verurteilt sind, uns
blind und dusserst behutsam innerhalb unserer Tradition vorwértszutasten.
Wie wir gerade sehen werden, ldsst sich das «Profil» einer Tradition
deutlich erkennen. Ohne Ubertreibung kann man daher behaupten, dass
sich die Menschen fast ohne zu irren innerhalb ihrer Tradition bewegen.
Die «Pluszeichen», die sie der Vergangenheit zufiigen, sind in der Mehrzahl
der Fille nicht Ausfluss personlicher Vorliebe oder Abneigung, sondern
Anndherungen an eine angesichts neuer Gegebenheiten in neuem Licht
erscheinende Tradition.

Dennoch entwickelt sich die Tradition nicht auf gleichsam automatische
Weise weiter. Der archaische Mensch machte die richtige Beobachtung,
dass die Gemeinschaften im Verlauf der Zeit einem Zerfallsprozess anheim-
fallen. Der moderne Mensch, der kein regenerierendes «heiliges Vorbild»
mehr anerkennt, triagt eine schwerere Biirde. Er tragt das Vorbild sozu-
sagen mit sich und versichert sich seiner Giiltigkeit, indem er die Tradition
studiert und in sich aufnimmt. Die Zeit greift auch seine Gesellschaft an,
sofern er sie nicht mit Sorgfalt und Umsicht verbessert und neu gestaltet.
Sorgfalt und Umsicht tun not, weil, wie Eric Voegelin schrieb, «sich die
Wahrheit in der Geschichte nicht nur auf eine einzige Weise offenbart, son-
dern in komplizierten Formen, Parallelen, Anndherungen und Verschmel-
zungen».

All dies konnte den Eindruck erwecken, die Tradition sei ein reichlich
verschwommenes Phdnomen. Besonders der Begriff «westliche Tradition»
neigt dazu, sich im Dickicht ideologischer Auseinandersetzungen zu ver-
fliichtigen. Dieser Auffassung kénnte man entgegenhalten, dass man héufig
erst durch die Erkenntnis des Andersartigen zur Selbsterkenntnis gelangt.
Ein Vergleich mit anderen Traditionen fiihrt uns das Wesen unserer eige-
nen Tradition deutlich vor Augen.

Zur Tradition archaischer Gesellschaften

«Der Islam», schreibt Gustav von Grunebaum, «ist insofern eminent human,
als er den Menschen so nimmt, wie er ist; aber er ist nicht humanistisch,
da es seinem Wesen nicht entspricht, die Anlagen des Menschen aufzuzeigen
und optimal zu entwickeln, und da er nie zur Einsicht gelangte, dass die



884 TRADITION

Bildung des Menschen die wichtigste und vornehmste Aufgabe der Zivili-
sation ist.» Die Fahigkeit des Moslems, allem Geschehen mit Gelassenheit
gegeniiberzustehen, so fahrt er in seinem Buch «Der Islam im Mittelalter»
fort, konnte sich nur aufgrund der statischen Auffassung von der idealen
Welt und der idealen Gesellschaft entwickeln. Dieser Sachverhalt kommt
deutlich in der ganzen Geschichte des Islams zum Ausdruck.

Die weltlichen und geistlichen Autoritiaten der islamischen Welt bewahr-
ten die Tradition und leisteten daneben wenig anderes. Religion und Er-
ziehung beschrankten sich auf endlose Wiederholungen heiliger Texte und
Riten; soziale Institutionen stagnierten praktisch, sozialer Wandel wurde
vermieden, und die Beziehungen zwischen den Klassen blicben statisch.
Die Ideen der grossen arabischen Philosophen beeinflussten nie die isla-
mische Staatskunst; sie gestalteten hingegen das mittelalterliche Abendland
vollig um. Erst von den christlichen Missionaren gingen Anregungen fiir
eine gewisse Mobilitdt aus, und sie setzten sich fiir die Errichtung wohl-
tiatiger Stiftungen, Berufsschulen, Altersheimen, Waisenhduser und Heim-
stiatten fiir ledige Miitter ein.

Auch ein Blick auf die afrikanischen Stammesgemeinschaften zeigt, dass
sic der Entfaltung des Individuums abhold sind. Dies ist der Preis, den
der Stammesangehorige fiir die Sicherheit von der Wiege bis zum Grab
entrichten muss. Eine Verbesserung seines Ernteertrags weckt im Stamm
den Verdacht, er habe Umgang mit bosen Geistern; personlicher Ehrgeiz
wird infolge der Verpflichtungen gegeniiber der ganzen Grossfamilie ge-
lahmt; iiberdurchschnittliche persénliche Qualititen erregen die Eifersucht
des Héuptlings. Selbst in den Staaten des heute entkolonialisierten Afrikas
iibernimmt ein Regierungsbeamter lieber eine Stelle im Ausland als in der
Heimat, denn hier erhebt seine weitverzweigte Familie Anspruch auf alle
seine Besitztiimer und selbst auf seine Person.

Die orientalischen Volker verhielten sich, mit der Ausnahme der Chine-
sen und Japaner, in dieser Hinsicht gleich. Das Individuum hat sich stets
dem Kollektiv unterzuordnen. «In der Harmonie mit dem Stammesleben
und mit der Ordnung der umgebenden Natur sah man das Abbild der
geheiligten kosmischen Ordnung. Das Leben war statisch und konser-
vativ, denn der alles bestimmende, entscheidende Ausgangspunkt lag in
der Vergangenheit. Damals hatte sich die heilige Ordnung in einem heiligen
Moment und an einem heiligen Ort offenbart», schreibt der indonesische
Schriftsteller und Philosoph S. Takdir Alisjabana. Es erstaunt daher nicht,
dass noch heute im halbwegs modernisierten Indonesien die Autoritdt auf
einem Charisma beruht, auf einem irrationalen Leitbild, das emotionale
Reaktionen hervorruft. Kritik erscheint im allgemeinen als Ausdruck grund-
sdtzlicher Gegnerschaft.



TRADITION 885

Dies sind einige wenige, ausschlaggebende Wesensmerkmale anderer Tra-
ditionen. Thre Triger sind stets archaisch strukturierte Gesellschaften, die
sich auf ein Vorbild aus der Vergangenheit beziehen. Sie sind ihm in so
hohem Masse verpflichtet, dass eine Zerstérung der traditionellen Werte
tiefe und womoglich nicht wieder gutzumachende Zerfallserscheinungen
verursacht. In der Regel fillt es ihnen ausserordentlich schwer, den Wandel
mit ihrer historischen Kontinuitit in Einklang zu bringen, oder sie sind
dazu iiberhaupt nicht in der Lage. Trotzdem — oder vielleicht gerade des-
wegen — findet der westliche Mensch diese Gesellschaften in dsthetischem
oder ethischem Sinne mitunter anziehend. Dies ist aber wohl nur deshalb
der Fall, weil er als Besucher oder fiir lingere Zeit Niedergelassener bei
ihnen lebt und nicht in sie integriert ist.

Was heisst «abendlindische Tradition» ?

Der abendldndischen Tradition liegt die Anerkennung der menschlichen
Person als Triger des Gewissens zugrunde. Wir wollen aber festhalten,
dass im Westen das Gewissen historisch betrachtet als ein eigenartiges
Phdnomen in Erscheinung tritt. Es zerfallt in verschiedene Aspekte, die in
einem Spannungsverhdltnis zueinander stehen und gerade dadurch wieder
zusammengehalten werden. Spannungen bestanden und bestehen beispiels-
weise zwischen Stammesrecht und sittlichem Gesetz, zwischen jiidischem
Kénig und jiidischem Propheten, zwischen «Antigone» und «Kreon», zwi-
schen Staat und Kirche.

Aus diesem Spannungszustand entwickelte sich allmihlich die wichtige
Erkenntnis, dass der Mensch die Fihigkeit hat, «umzukehren», wie es im
Begriff der Periagoge in Platons Hohlengleichnis zum Ausdruck kommt,
dass er sich also durch eine Bewegung seiner Seele und seines Intellekts zu
einer anderen Betrachtungsweise durchringen kann.

Der Begriff der Periagoge bezeichnet jene Bewegung der Umkehr, welche
nicht einen Wandel der Substanz der Seele voraussetzt, wohl aber ein
neues Verstindnis. Es handelt sich dabei nicht unbedingt um ein mysti-
sches Erlebnis, sondern vielmehr um eine philosophische Erfahrung. Aber
selbst wenn eine mystische Erfahrung vorliegt, so liegt es im Wesen des
Mystischen im westlichen — im Gegensatz zum buddhistischen - Sinn,
«umzukehren» und sich dem Mitmenschen zuzuwenden, um mit ihm den
Uberfluss der Erfahrungen und des geistigen Reichtums zu teilen. Dies ist
natiirlich nichts anderes als die Liebe. In der westlichen Tradition dussert
sie sich in der Anerkennung unseres Rechts, ja unserer Pflicht, Einfluss
auszuiiben, zu lehren und Kanile, beispielsweise institutionelle Kandle, zu
offnen, um die Umwelt zu «bekehren», zu beeinflussen, zu verdndern. (Im



886 TRADITION

kaiserlichen China lernte der mandarinische Beamte die konfuzianischen
Texte auswendig. Im Islam stellte, wie wir oben sahen, der Koran die
Quelle jeder Autoritit dar. In beiden Traditionen trat das Element der
«Umkehr», der Zuwendung zum Mitmenschen, kaum jemals in Erschei-
nung, und es existierten keine Institutionen, die einen anderen als den
geheiligten Einfluss der Regierung iibermittelt hatten.)

Auf diesen philosophischen Voraussetzungen griinden unsere person-
lichen Rechte, so das Recht, etwas neu in Gang zu setzen, das Recht zur
offentlichen Betétigung, das Recht auf Eigentum. Das menschliche Gewissen
bleibt nicht ausschliesslich auf die spekulative Meditation beschriankt — ganz
im Gegenteil: es manifestiert sich auch im Bereich der Objekte, das heisst
der Wissenschaften, im Bereich der Vergangenheit, das heisst des von frii-
heren Generationen iibermachten Erbes, und es erfasst selbst die Zukunft.
Es handelt sich hier um eine in den meisten anderen Traditionen fast
unbekannte Erscheinung. Wenn sie uns bekannt ist, so miissen wir uns
auch bemiihen, ihre Wurzeln, ihre Voraussetzungen, ihre Entwicklungs-
geschichte zu erkennen und vor allem auch die Griinde, sie zu verteidigen.

WALTER SCHENKER

Das Verhaltnis des Deutschschweizers
zum Hochdeutschen

Mundart ist in der deutschen Schweiz die selbstverstindliche Umgangs-
sprache. Ebenso selbstversténdlich ist das Hochdeutsche als Schriftsprache.
Die Doppelheit von Mundart und Schriftsprache in der deutschen Schweiz
griindet auf eben diesen zwei Selbstverstindlichkeiten.

Das Umschalten von miindlichem Umgang auf Lesen oder Schreiben ist
obligatorisch gekoppelt mit dem Wechsel der Sprachform. Da es zum All-
tdglichen gehort, dass Sprache nicht nur gesprochen und gehort, sondern
auch gelesen und geschrieben wird, denn wer liest keine Zeitung, wer
schreibt oder erhilt keine Briefe, da der Wechsel vom Gesprochenen zum
Geschriebenen fiir jedermann zum Alltdglichen gehort, gehort auch der
Wechsel von der Sprachform schweizerdeutsche Mundart zur Sprachform



	Tradition und sozialer Wandel

