
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 51 (1971-1972)

Heft: 12

Artikel: Tradition und sozialer Wandel

Autor: Molnar, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162675

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162675
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


878 «GEHEIME VERFÜHRER»

eine derartige Bilanz zu ziehen. Wohl aber ging es darum, Elemente zu
einer Würdigung der «geheimen Verführer» aufzudecken, die in der Regel
übersehen werden. Wie bei anderen gesellschaftlichen Einrichtungen stellt
sich dabei heraus, dass die Ambivalenz zu ihrem Wesen gehört. Wer
bestimmte Vorteile haben will, muss unausweichlich auch Nachteile in
Kauf nehmen.

Thomas Molnar

Tradition und sozialer Wandel

Schillernder Traditionsbegriff

Der Begriff der «Tradition» ist, wie viele andere bedeutungsvolle Begriffe,
heute zum abgenützten Schlagwort geworden. Manche Zeitgenossen blicken
ausschliesslich in die Zukunft und achten die Tradition gering - ohne zu
wissen, worum es sich dabei eigentlich handelt. Andere halten die Tradition
hoch, verstehen ihren Sinn aber oft auch nicht wirklich. Während jene in
der Tradition das Gegenteil jeder Veränderung sehen, wissen diese nicht
recht, worin der Unterschied zwischen der Tradition und dem bloss
Altertümlichen besteht.

In Tat und Wahrheit handelt es sich bei der Tradition um einen dynamischen

Begriff, der sich grundlegend von den heute geläufigen Klischeevorstellungen

unterscheidet. Den archaischen Gemeinschaften diente ein «heiliges
Urbild» als eine Art von Modell, auf das sie sich um ihrer
Selbsterneuerung willen immer wieder zurückbesannen. Die regelmässige « Rückkehr

zu den Ursprüngen» verlieh dem archaischen Menschen die Kraft,
seine gesellschaftliche Existenz weiterzuführen. Dank dem heiligen Urbild
vermochte seine Gemeinschaft im überlieferten Sinne fortzubestehen; nur
mit seiner Hilfe liess sich der durch das Fortschreiten der Zeit bedingte
Degenerationsprozess aufhalten, und auf seiner Grundlage entwickelte sich
neues Leben. Im grossen und ganzen handelte es sich hier also um eine



TRADITION 879

durchaus statische Auffassung der Tradition. Sie stand in diametralem
Gegensatz zu den Erscheinungen der Erneuerung und des Wandels, die
man als Zeichen des Zerfalls, als ein Abweichen vom heiligen Urbild
interpretierte.

Diese Art des Traditionsverständnisses wurde erstmals von den griechischen

Philosophen in Frage gestellt. So beschäftigte sich beispielsweise
Piaton eingehend mit dem Phänomen des Zerfalls der menschlichen Gesellschaft.

Er sah darin nicht mehr ausschliesslich eine gleichsam mechanische
Zwangsläufigkeit, sondern charakterisierte es als eine Unordnung der Seele,

die sich von der älteren auf die jüngere Generation, von den wenigen auf
die vielen verbreitet, die sich aber immer noch innerhalb eines Bereiches

offenbart, wo die menschliche Seele zu widerstehen und sich zu heilen
vermag. Ohne sich von der pessimistischen Grundhaltung der griechischen
Geschichtsphilosophie und ihrer Auffassung von der «ewigen Wiederkehr»,
der Anakyklosis, zu entfernen, deutete Piaton doch zum erstenmal an, dass

Kontinuität und Wandel miteinander vereinbar seien.

Entsprechend der jüdischen und insbesondere der christlichen Lehre
verkörpert nicht mehr die Vergangenheit die verpflichtende Norm. Ebensowenig

ist diese Norm in einer durch kosmogonische Mythen interpretierten
kosmischen Ordnung begründet. Vielmehr liegt sie in der ewigen Ordnung,
die sich freihch in der Zeit offenbart und auch die Zukunft in sich ein-
schliesst. Damit nimmt Gott selbst an der Geschichte teil und lenkt
Menschen und Völker auf die von ihm gesetzten Ziele hin. Der Gott der
Christen und Juden ist weder unbewegt, wie es die primitiven Gottheiten
sind, noch ist er völlig bewegt, wie dies die Vertreter der Existential-
theologie, Bultmann, Gogarten und Karl Rahner, lehren. Nach ihrer
Auffassung beginnt nämlich die Geschichte mit jedem Augenblick und mit
jeder individuellen Entscheidung von neuem. «Jeder Moment ist eschato-

logisch», schreibt Rudolf Bultmann.

Tradition heisst nicht nur Vergangenheit

Wie müsste nun eine gute Umschreibung des Begriffspaares «Tradition
und Wandel» lauten? Meiner Ansicht nach lieferte sie John Henry Newman
in seinem «Essay on the Development of Christian Doctrine»: «Eine echte

Entwicklung kann als jene Art der Entwicklung charakterisiert werden, die
den Verlauf früherer Geschehnisse in sich bewahrt; sie ist eine Ergänzung,
welche die geistigen Voraussetzungen, die ihr zugrundeliegen, verdeutlicht
und nicht verschleiert, erklärt und nicht gehässig kritisiert. Dies ist das
wesentliche Merkmal einer Entwicklung, und darin unterscheidet sie sich

von einer Verfälschung und Entartung. »



880 TRADITION

Wenn wir über diese gehaltvolle Definition nachdenken, so erkennen
wir, dass die Tradition nicht mit der Vergangenheit schlechthin
gleichzusetzen ist. Vielmehr bedeutet sie die gelebte, unmittelbar mit der Gegenwart

und Zukunft verbundene Vergangenheit. Für den einzelnen
Menschen - oder nehmen wir den günstigsten Fall: für den gebildeten
Menschen - vergegenwärtigen unzählige Ereignisse diese gleichsam geistige
Koexistenz, deren Grundlage die gemeinsame Erfahrung und die gemeinsame

Sicht der Wirklichkeit sind, so wie sie sich darstellen in historischen
Geschehnissen, in politischen Entscheidungen, in den von früheren Generationen

als Wegweiser hinterlassenen literarischen Werken oder auch nur in
den Spuren längst verstorbener Menschen, mit denen er sich über alle
Schranken der Zeit hinweg unterhält. Dieses Gespräch wird von beiden
Partnern bestritten. Wenn immer wir uns die Mühe nehmen, eine Frage
zu stellen, erhalten wir eine Antwort. In der Vergangenheit lebten, litten,
hofften und starben ja auch Menschen, so dass unsere Zeit immer wieder
auf ein Echo aus früheren Zeiten stösst und unserem Fragen und Suchen
klar verständliche Antworten zuteil werden.

In der Tat besteht ein unablässiger geistiger Austausch zwischen
Vergangenheit und Gegenwart. Diese befragt jene und gestaltet sie ihrerseits im
Lichte neuer Erfahrungen um. Wie könnten wir denn sonst die von früheren
Generationen geschaffenen literarischen Werke lesen? Wenn wirklich, wie
man heute fast täglich hört, unüberbrückbare Abgründe zwischen den
Generationen bestehen und im Verlauf der Epochen grundlegende
biologischpsychologische Veränderungen eintreten, wie könnte dann ich, ein Kind des

20. Jahrhunderts, nicht nur über Piaton und Pascal Betrachtungen anstellen,
sondern mit ihnen über die genau gleichen Probleme nachdenken, so etwa
über die Missstände unserer verschiedenen und im Grunde doch gleichen
Gesellschaften oder über die durch schweigende Räume und stumme Objekte
hervorgerufene Daseinsangst? Bei einem bestimmten Punkt der geistigen
Durchdringung kommt selbst der Verschiedenheit der äusseren
Begleitumstände keine grosse Bedeutung mehr zu, so allgemein sind die
Erfahrungen und die Schmerzen, welche ein Nachdenken über sie verursacht.

Vom Individuum zur Gemeinschaft

Dies alles gilt für den - gebildeten - Einzelmenschen. Für eine Gemeinschaft,

für ein Volk, findet die Realität der Tradition ihren angemessenen
Ausdruck in den Ordnungssymbolen, welche die Zeiten überdauern. Unter
«Ordnung» verstehe ich hier nicht etwa ein durch das positive Recht
gesichertes System; vielmehr handelt es sich um jene Art der Ordnung, zu



TRADITION 881

der eine Gemeinschaft auf dem Weg der Interpretation ihres Fortschreitens
vom Chaos zum Kosmos, von der Nicht-Existenz zu der für den Verstand
erkennbaren Existenz, vom Zustand der Zerstreuung zu dem der Einheit
gelangt. Ich möchte mich hier nicht in Verallgemeinerungen ergehen. Wir
können den konkreten Sachverhalt erkennen, wenn wir uns an die geistige
Verfassung jener Zeitgenossen erinnern, für die jede Form des geschichtlichen

und gesellschaftlichen Daseins bedeutungslos im eigentlichen Sinn
des Wortes ist und die in der Gemeinschaftserfahrung eine von der
«Machtelite» aus selbstsüchtigen Motiven geförderte Irreführung oder
ausschliesslich das Endergebnis sozio-ökonomischer Komponenten sehen. Nicht
nur Anarchisten, sondern auch manche geachtete Persönlichkeiten des öffentlichen

Lebens behaupten heute gerne, die «Gesellschaft» sei ein abstrakter
Begriff und nur das Individuum existiere wirklich.

Dieser neuerdings verbreitete Nominalismus ist zerstörerisch und töricht.
Die Gesellschaft ist, wie Piaton sagte, «der Mensch im Grossen». Diese

Aussage lässt sich leicht durch die Tatsache belegen, dass ebensowenig wie
zwei Menschen zwei Gemeinschaften miteinander vertauschbar sind,
verkörpern doch Individuen wie Gemeinschaften Erfahrungen, die nur in
einem gegebenen Rahmen sinnvoll erscheinen, Erfahrungen, welche die
Wirklichkeit des Daseins in die Sprache besonderer, den jeweils Beteiligten
gemeinsamen Verhältnisse übersetzen. Das «wirkliche Individuum» existiert
ebensowenig wie Rousseaus «natürlicher Mensch». Jeder Mensch - Tarzan
möglicherweise ausgenommen - ist von Geburt an umgeben von den

Zeichen, Symbolen und Wegweisern der Gemeinschaft und wird von ihnen
geformt, sobald er zu fühlen, zu handeln und zu denken beginnt. Sogar
sein Freiheitsverständnis wird von der Gemeinschaftserfahrung der Freiheit

oder ihres Fehlens geprägt.

Handeln wider die Tradition

Das bisher Gesagte steht nun keineswegs im Widerspruch zu Erneuerung
und Wandel. Entsprechend Newmans Definition des Entwicklungsbegriffs
weist es sogar daraufhin. Die richtig verstandene Tradition verlangt nämlich
geradezu nach Ergänzungen, welche die überkommene Ordnung fortwährend
verdeutlichen und, bildlich gesprochen, jeweils ein Pluszeichen neben sie

setzen. Die Schwierigkeit besteht natürlich darin, das Gewicht und die Richtung

solcher Pluszeichen richtig einzuschätzen. In der Regel lässt sich auch
dies nur auf dem Wege der negativen Auslese ermitteln : Wir scheinen zu
wissen, was nicht zu unserer Tradition gehört und was unserer Auffassung
von der Struktur der Wirklichkeit widerspricht. Die Zeit und die gemein-



882 TRADITION

same Erfahrung legen uns dann nahe, was weitergegeben, was fallengelassen
oder neu aufgenommen werden soll. Allerdings muss sich die Gemeinschaft
auch vor Druckversuchen, namentlich vor radikaler Unduldsamkeit und
vor Interpretationswülkür, schützen.

Diese Aussage bedarf sogleich einer einschränkenden Präzisierung. Viele
bedeutende Gestalten der Weltgeschichte handelten mitunter ganz bewusst
der Tradition zuwider. Die von ihnen jeweils neu geschaffenen Situationen
erschienen freilich in der Rückschau als Weiterentwicklungen der Tradition.
So veranlasste Alexander der Grosse von Makedonien im Verlauf von nur
zehn Jahren die Hellenen, ihre althergebrachte Abneigung gegenüber den
asiatischen Barbaren zu überwinden, ordnete die Hochzeit von zehntausend
seiner Soldaten mit persischen Töchtern an und führte das orientalische
Hofzeremoniell, beispielsweise die Proskynese, an seinem Hof ein. Die Make-
donen und Griechen murrten zwar - aber Alexander hatte den hellenischen
Gesichtskreis ausgeweitet und zugleich die mediterrane Welt neuen
Einflüssen zugänglich gemacht. Als ein weiteres Beispiel sei der Apostel Paulus
erwähnt, der mit der Tradition des Gesetzes brach und die christliche Religion

auch den NichtJuden nahebrachte. Ähnhches gilt für Kaiser
Konstantin, der fast mit einem Schlag den uralten heidnischen Staat beseitigte,
das Christentum förderte und diesem zahlreiche der heidnischen Tradition
eigentümliche heilige Symbole, Gegenstände und Zeremonien vermittelte,
wie Weihrauch, Kerzen, Votivgaben, Weihwasser, Prozessionen, Tonsur und
Ehering.

In allen hier genannten Fällen lagen die entscheidenden Massnahmen
ausserhalb des Bereichs der Tradition ; ja, sie liefen ihr sogar deutlich
zuwider. Und doch wissen wir heute, dass von der alten Überlieferung etwas
Positives in die späteren Zeiten hinübergerettet wurde. Es handelte sich

also, in Newmans Worten, um eine «Bekräftigung der Tradition» und nicht
um eine Verfälschung. In einem grösseren Rahmen spielte sich der gleiche
Prozess ab, als die kosmogonischen Mythen den durch den Verstand
erkennbaren Darstellungen der Struktur der Wirklichkeit, die Offenbarung
der Philosophie Platz machten.

Ein Widerspruch?

Hier scheint ein Widerspruch zu liegen : Einerseits wissen wir als Mitglieder
einer Gemeinschaft, wann eine Entscheidung, eine Tat, eine Wahl der
Tradition zuwiderläuft, anderseits setzen sich grosse Einzelpersönlichkeiten
mitunter über dieses Wissen hinweg und lenken die Entwicklung auf neue
Bahnen. Der Widerspruch lässt sich lösen, wenn wir mit aller gebotenen
Bescheidenheit eingestehen, dass uns nur ein kurzes Leben beschieden ist,



TRADITION 883

und dass wir nicht in die Zukunft zu blicken vermögen. Folglich können
wir kaum zum voraus wissen, welche unserer Entscheidungen Teile der
Tradition bleiben werden. Ebensowenig besitzen wir die Fähigkeit, schon
während dem Ablauf des Geschehens den Augenbhck zu bezeichnen, in dem
sich die Tradition ausweitet. Wir können dies nur im Rückblick auf die
Ereignisse, das heisst auf dem Weg einer historischen Betrachtung tun.

Dies soll freilich keineswegs heissen, dass wir dazu verurteilt sind, uns
blind und äusserst behutsam innerhalb unserer Tradition vorwärtszutasten.
Wie wir gerade sehen werden, lässt sich das «Profil» einer Tradition
deutlich erkennen. Ohne Übertreibung kann man daher behaupten, dass

sich die Menschen fast ohne zu irren innerhalb ihrer Tradition bewegen.
Die «Pluszeichen», die sie der Vergangenheit zufügen, sind in der Mehrzahl
der Fälle nicht Ausfluss persönlicher Vorliebe oder Abneigung, sondern
Annäherungen an eine angesichts neuer Gegebenheiten in neuem Licht
erscheinende Tradition.

Dennoch entwickelt sich die Tradition nicht auf gleichsam automatische
Weise weiter. Der archaische Mensch machte die richtige Beobachtung,
dass die Gemeinschaften im Verlauf der Zeit einem Zerfallsprozess anheimfallen.

Der moderne Mensch, der kein regenerierendes «heiliges Vorbild»
mehr anerkennt, trägt eine schwerere Bürde. Er trägt das Vorbild
sozusagen mit sich und versichert sich seiner Gültigkeit, indem er die Tradition
studiert und in sich aufnimmt. Die Zeit greift auch seine Gesellschaft an,
sofern er sie nicht mit Sorgfalt und Umsicht verbessert und neu gestaltet.
Sorgfalt und Umsicht tun not, weil, wie Eric Voegelin schrieb, «sich die
Wahrheit in der Geschichte nicht nur auf eine einzige Weise offenbart,
sondern in komplizierten Formen, Parallelen, Annäherungen und Verschmelzungen».

All dies könnte den Eindruck erwecken, die Tradition sei ein reichlich
verschwommenes Phänomen. Besonders der Begriff «westliche Tradition»
neigt dazu, sich im Dickicht ideologischer Auseinandersetzungen zu
verflüchtigen. Dieser Auffassung könnte man entgegenhalten, dass man häufig
erst durch die Erkenntnis des Andersartigen zur Selbsterkenntnis gelangt.
Ein Vergleich mit anderen Traditionen führt uns das Wesen unserer eigenen

Tradition deutlich vor Augen.

Zur Tradition archaischer Gesellschaften

«Der Islam», schreibt Gustav von Grunebaum, «ist insofern eminent human,
als er den Menschen so nimmt, wie er ist; aber er ist nicht humanistisch,
da es seinem Wesen nicht entspricht, die Anlagen des Menschen aufzuzeigen
und optimal zu entwickeln, und da er nie zur Einsicht gelangte, dass die



884 TRADITION

Bildung des Menschen die wichtigste und vornehmste Aufgabe der
Zivilisation ist. » Die Fähigkeit des Moslems, allem Geschehen mit Gelassenheit
gegenüberzustehen, so fährt er in seinem Buch «Der Islam im Mittelalter»
fort, konnte sich nur aufgrund der statischen Auffassung von der idealen
Welt und der idealen Gesellschaft entwickeln. Dieser Sachverhalt kommt
deutlich in der ganzen Geschichte des Islams zum Ausdruck.

Die weltlichen und geistlichen Autoritäten der islamischen Welt bewahrten

die Tradition und leisteten daneben wenig anderes. Religion und
Erziehung beschränkten sich auf endlose Wiederholungen heiliger Texte und
Riten; soziale Institutionen stagnierten praktisch, sozialer Wandel wurde
vermieden, und die Beziehungen zwischen den Klassen blieben statisch.
Die Ideen der grossen arabischen Philosophen beeinflussten nie die
islamische Staatskunst; sie gestalteten hingegen das mittelalterliche Abendland
völlig um. Erst von den christlichen Missionaren gingen Anregungen für
eine gewisse Mobilität aus, und sie setzten sich für die Errichtung
wohltätiger Stiftungen, Berufsschulen, Altersheimen, Waisenhäuser und
Heimstätten für ledige Mütter ein.

Auch ein Blick auf die afrikanischen Stammesgemeinschaften zeigt, dass
sie der Entfaltung des Individuums abhold sind. Dies ist der Preis, den
der Stammesangehörige für die Sicherheit von der Wiege bis zum Grab
entrichten muss. Eine Verbesserung seines Ernteertrags weckt im Stamm
den Verdacht, er habe Umgang mit bösen Geistern; persönlicher Ehrgeiz
wird infolge der Verpflichtungen gegenüber der ganzen Grossfamilie
gelähmt; überdurchschnittliche persönliche Qualitäten erregen die Eifersucht
des Häuptlings. Selbst in den Staaten des heute entkolonialisierten Afrikas
übernimmt ein Regierungsbeamter lieber eine Stelle im Ausland als in der
Heimat, denn hier erhebt seine weitverzweigte Familie Anspruch auf alle
seine Besitztümer und selbst auf seine Person.

Die orientalischen Völker verhielten sich, mit der Ausnahme der Chinesen

und Japaner, in dieser Hinsicht gleich. Das Individuum hat sich stets
dem Kollektiv unterzuordnen. «In der Harmonie mit dem Stammesleben
und mit der Ordnung der umgebenden Natur sah man das Abbild der
geheiligten kosmischen Ordnung. Das Leben war statisch und konservativ,

denn der alles bestimmende, entscheidende Ausgangspunkt lag in
der Vergangenheit. Damals hatte sich die heilige Ordnung in einem heiligen
Moment und an einem heiligen Ort offenbart», schreibt der indonesische
Schriftsteller und Philosoph S. Takdir Alisjabana. Es erstaunt daher nicht,
dass noch heute im halbwegs modernisierten Indonesien die Autorität auf
einem Charisma beruht, auf einem irrationalen Leitbild, das emotionale
Reaktionen hervorruft. Kritik erscheint im allgemeinen als Ausdruck
grundsätzlicher Gegnerschaft.



TRADITION 885

Dies sind einige wenige, ausschlaggebende Wesensmerkmale anderer
Traditionen. Ihre Träger sind stets archaisch strukturierte Gesellschaften, die
sich auf ein Vorbild aus der Vergangenheit beziehen. Sie sind ihm in so
hohem Masse verpflichtet, dass eine Zerstörung der traditionellen Werte
tiefe und womöglich nicht wieder gutzumachende Zerfallserscheinungen
verursacht. In der Regel fällt es ihnen ausserordentlich schwer, den Wandel
mit ihrer historischen Kontinuität in Einklang zu bringen, oder sie sind
dazu überhaupt nicht in der Lage. Trotzdem - oder vielleicht gerade
deswegen - findet der westliche Mensch diese Gesellschaften in ästhetischem
oder ethischem Sinne mitunter anziehend. Dies ist aber wohl nur deshalb
der Fall, weil er als Besucher oder für längere Zeit Niedergelassener bei
ihnen lebt und nicht in sie integriert ist.

Was heisst «abendländische Tradition»?

Der abendländischen Tradition hegt die Anerkennung der menschlichen
Person als Träger des Gewissens zugrunde. Wir wollen aber festhalten,
dass im Westen das Gewissen historisch betrachtet als ein eigenartiges
Phänomen in Erscheinung tritt. Es zerfällt in verschiedene Aspekte, die in
einem Spannungsverhältnis zueinander stehen und gerade dadurch wieder
zusammengehalten werden. Spannungen bestanden und bestehen beispielsweise

zwischen Stammesrecht und sittlichem Gesetz, zwischen jüdischem
König und jüdischem Propheten, zwischen «Antigone» und «Kreon»,
zwischen Staat und Kirche.

Aus diesem Spannungszustand entwickelte sich allmählich die wichtige
Erkenntnis, dass der Mensch die Fähigkeit hat, «umzukehren», wie es im
Begriff der Periagoge in Piatons Höhlengleichnis zum Ausdruck kommt,
dass er sich also durch eine Bewegung seiner Seele und seines Intellekts zu
einer anderen Betrachtungsweise durchringen kann.

Der Begriff der Periagoge bezeichnet jene Bewegung der Umkehr, welche
nicht einen Wandel der Substanz der Seele voraussetzt, wohl aber ein
neues Verständnis. Es handelt sich dabei nicht unbedingt um ein mystisches

Erlebnis, sondern vielmehr um eine philosophische Erfahrung. Aber
selbst wenn eine mystische Erfahrung vorliegt, so liegt es im Wesen des

Mystischen im westlichen - im Gegensatz zum buddhistischen - Sinn,
«umzukehren» und sich dem Mitmenschen zuzuwenden, um mit ihm den
Überfluss der Erfahrungen und des geistigen Reichtums zu teilen. Dies ist
natürlich nichts anderes als die Liebe. In der westlichen Tradition äussert
sie sich in der Anerkennung unseres Rechts, ja unserer Pflicht, Einfluss
auszuüben, zu lehren und Kanäle, beispielsweise institutionelle Kanäle, zu
öffnen, um die Umwelt zu «bekehren», zu beeinflussen, zu verändern. (Im



886 TRADITION

kaiserlichen China lernte der mandarinische Beamte die konfuzianischen
Texte auswendig. Im Islam stellte, wie wir oben sahen, der Koran die
Quelle jeder Autorität dar. In beiden Traditionen trat das Element der
«Umkehr», der Zuwendung zum Mitmenschen, kaum jemals in Erscheinung,

und es existierten keine Institutionen, die einen anderen als den
geheiligten Einfluss der Regierung übermittelt hätten.)

Auf diesen philosophischen Voraussetzungen gründen unsere persönlichen

Rechte, so das Recht, etwas neu in Gang zu setzen, das Recht zur
öffentlichen Betätigung, das Recht auf Eigentum. Das menschliche Gewissen
bleibt nicht ausschliesslich auf die spekulative Meditation beschränkt - ganz
im Gegenteil: es manifestiert sich auch im Bereich der Objekte, das heisst
der Wissenschaften, im Bereich der Vergangenheit, das heisst des von
früheren Generationen übermachten Erbes, und es erfasst selbst die Zukunft.
Es handelt sich hier um eine in den meisten anderen Traditionen fast
unbekannte Erscheinung. Wenn sie uns bekannt ist, so müssen wir uns
auch bemühen, ihre Wurzeln, ihre Voraussetzungen, ihre Entwicklungsgeschichte

zu erkennen und vor allem auch die Gründe, sie zu verteidigen.

Walter Schenker

Das Verhältnis des Deutschschweizers

zum Hochdeutschen

Mundart ist in der deutschen Schweiz die selbstverständliche Umgangssprache.

Ebenso selbstverständlich ist das Hochdeutsche als Schriftsprache.
Die Doppelheit von Mundart und Schriftsprache in der deutschen Schweiz

gründet auf eben diesen zwei Selbstverständlichkeiten.
Das Umschalten von mündlichem Umgang auf Lesen oder Schreiben ist

obligatorisch gekoppelt mit dem Wechsel der Sprachform. Da es zum
Alltäglichen gehört, dass Sprache nicht nur gesprochen und gehört, sondern
auch gelesen und geschrieben wird, denn wer liest keine Zeitung, wer
schreibt oder erhält keine Briefe, da der Wechsel vom Gesprochenen zum
Geschriebenen für jedermann zum Alltäglichen gehört, gehört auch der
Wechsel von der Sprachform schweizerdeutsche Mundart zur Sprachform


	Tradition und sozialer Wandel

