Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte
Band: 51 (1971-1972)

Heft: 7: Was soll aus Afrika werden? : Ein Kontinent auf der Suche nach
seiner Zukunft

Artikel: Von der Négritude zum Volkstheater : Reafrikanisierungstendenzen in
der modernen afrikanischen Literatur

Autor: Jahn, Janheinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162650

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AFRIKA 495

1 Rodolfo Stavenhagen, «Seven Erro-
neous Theses about Latin America», New
University Thought, 1966/67. — 2 Jean Zieg-
ler, Le pouvoir africain (Paris: Seuil, 1971),
S. 14. - 3 Philip J. C. Dark, Bush Negro
Art, An African Art in the Americas (Lon-
don: Tiranti, 1954). — 4 Bronislaw Mali-
nowski, Les dynamiques de I’évolution cul-
turelle (Paris: Payot, 1970). - 3 Z. B. Ray-
mond Kunene (ein in Europa lebender Afri-
kaner), Die Grossfamilie, Eine afrikanische
Gesellschaftstheorie (Freiburg: Imba-Ver-
lag, 1971) und Vincent Guerry (ein in Afri-
ka lebender Europier), La vie quotidienne
dans un village baoulé (Abidjan: INADES,
1970). — ¢ C. L. R. James, The Black Jaco-
bins (New York: Random House, 1963)
S. 402. - 7 Thomas Melone, De la négritude
dans la littérature négroafricaine (Paris:
Présence africaine, 1962) S. 38. — 8 Mar-
cien Towa, Léopold Sédar Senghor: Négri-
tude ou Servitude? (Yaoundé: Ed. CLE,
1971). Die Veroffentlichungen dieses Her-
ausgebers werden in der Schweiz von der Li-
brairie ALE in Lausanne vertriecben. —

JANHEINZ JAHN

9 Jean Paul N’Diaye, Elites africaines et
culture occidentale: Assimilation ou rési-
stance? (Paris: Présence africaine, 1969)
S. 9. — 10 Ebenda, S. 102. - 11 Zur Inter-
nationalisierung der «Black-Power »-Bewe-
gung hat ein Schwarzer aus Jamaika anléss-
lich seines Afrika-Aufenthaltes interessante
Beobachtungen gemacht. Vgl. Locksley Ed-
mondson, «The Internationalization of
Black Power: Historical and Contemporary
Perspectives», Mawazo (Uganda), Dezem-
ber 1968. — 12 Denis Constant, « L’ Amérique
noire et le rejet de la référence occiden-
tale», Abbia (Kamerun), Jan. bis April
1970, S. 106. — 13 The Philosophy of Black
Renaissance (Lagos: Black Renaissance
Movement, 1970) S. 42-44. — 14 Unter den
bekannten Anthologien sei im deutschen
Sprachgebiet nur die vom hervorragenden
Afrikakenner Janheinz Jahn verfasste Ge-
schichte der neo-afrikanischen Literatur
(Disseldorf-K6In: Eugen Diederichs, 1966)
erwdhnt. — 15 Marcien Towa, Essai sur
la problématique philosophique dans I’ Afri-
que actuelle (Yaoundé: Ed. CLE, 1971).

Von der Négritude zum Volkstheater

Reafrikanisierungstendenzen in der modernen afrikanischen Literatur

Unsere moderne Kunst ist nicht denkbar ohne die Entdeckung afrikanischer
Plastiken. Auch von moderner Musik kann man nicht reden, ohne den Jazz
einzubeziehen, diese zugleich raffinierteste und populdrste Musik unseres
Zeitalters, die aus der Vermischung abendldndischer und afrikanischer Kul-
turelemente entstand. Und die moderne afrikanische und afroamerikanische
Dichtung, die sich unter dem Oberbegriff (neoafrikanische Dichtung> zu-
sammenfassen ldsst, nannte Sartre «die einzige grosse revolutionidre Dich-
tung unserer Zeit». Ob in Afrika, Amerika oder Europa geschrieben, ist



496 AFRIKA

die neoafrikanische Literatur das Ergebnis der Vermischung und Verarbei-
tung afrikanischer und européischer Kultureinfliisse. Sie ist also weder an die
Rasse der Negriden, noch an eine bestimmte Sprache gebunden. Da jedoch
nur wenige Européer bisher die afrikanische Kultur- und Empfindungswelt
innerlich zu erleben vermochten, zihlt die neoafrikanische Literatur fast nur
Schwarze und Mischlinge zu ihren Autoren. Das afrikanische Element in
dieser Literatur, das dem europdischen Publikum noch recht unbekannt ist
und ihm daher als ein exotischer Reiz erscheint, ist jene Komponente, die
diese Literatur charakterisiert.

Diese charakteristischen Stilmittel sind in Afrika entwickelt worden. Sie
lassen sich ableiten aus den traditionellen Wertvorstellungen afrikanischen
Denkens und aus den typischen Stilformen einer bis dahin stets nur miind-
lich iiberlieferten Dichtung.

Die miindlich iiberlieferte Dichtung, die wir Oralliteratur nennen, ldsst
sich oberflichlich in Lieder, Spriiche, Rétsel, Mythen, Sagen, Epen und
Mairchen einteilen. Da gibt es Arbeitslieder, Reiselieder, Wanderlieder, Kin-
derlieder, Spott- und Schimpflieder, Preislieder, Hochzeitslieder, Jagdlieder,
Trauerlieder, Kriegslieder und Liebeslieder. Fiir die gleichen Gelegenheiten
gibt es Spriiche, Zauberformeln, Beschworungen, Gebete. Die Grenze zwi-
schen Sakralem und Profanem ist dabei schwer zu ziehen, das eine geht ins
andere iiber. Ein Jagdlied etwa dient vor allem einem magischen Zweck, es
soll das Wild beschworen. Zauberlied und Fluchlied sind gesungene Zauber-
spriiche, die entweder einen giinstigen Einfluss ausiiben oder einem Gegner
schaden sollen. Jagdlieder enthalten aber oft auch realistische Schilde-
rungen der belebten und beseelten Umwelt. Sie stehen den Fabeln und
Mairchen nahe, wenn sie in der Gestalt eines Tieres menschliche Eigen-
schaften preisen oder tadeln. Die Preislieder fiir eine Gottheit, einen Konig,
einen Helden oder eine Stadt setzen Vorbilder fiir ein Verhalten: der Held der
Vergangenheit setzt den Kiinftigen ein Beispiel.

So ist der Dichter ein Zauberer, der die Welt erneuert: er zaubert ihr
immer neue Wirklichkeiten an, die fest in der vorbildlichen Vergangen-
heit vorgezeichnet sind. Hierin liegt seine Funktion, seine Aufgabe und
seine Verantwortung. Die Gegenwart, die ja nie in Ordnung ist, bedarf des
Vorbilds, der Belehrung, der Ordnung. Der Inhalt dieser Dichtung ist daher,
im grossen gesehen — und das gilt auch fiir die modernen Dichter — die Eman-
zipation des Menschen aus den Fesseln der Gegenwart, die kosmische, sozia-
le und politische Revolution des Bestehenden zur Wiederaufrichtung einer
kosmisch-menschlichen Ordnung, wobei Natur und Kosmos auf den Anruf
des Dichters ihm hilfreich beistehen. Denn jede denkende Kraft, Mensch oder
Geist oder Gottheit, ist Herr des Schicksals und des Universums, mit dem
siesich eins weiss und aus dem ihr daher neue Kréfte zuwachsen. « Die Schwi-



AFRIKA 497

che vieler Menschen besteht darin, dass sie nicht wissen, wie man zum Stein
wird oder zum Baump», schreibt Aimé Césaire.

Das entscheidende formale Mittel einer jeglichen miindlich iiberlieferten
Literatur ist der Rhythmus. Er hat die Aufgabe, Sein und Leben zu ordnen.
Léopold Sédar Senghor schrieb einmal: « Der Rhythmus ist die Architektur
des Seins, ist reine Lebenskraft.» In der Dichtung bestimmt der Rhythmus
die Art und Weise, in der das schopferische Wort aktiv wird. Spannung
wird nicht durch Steigerung, sondern durch Wiederholung erzeugt. Die Dich-
tung wird von Rhythmus und Gegenrhythmus getragen wie die Musik der
afrikanischen Trommelorchester, die das Klangfundament bilden fiir die
Wechselchore. Auf der Basis eines Fundamentalrhythmus werden Sekun-
dédrrhythmen erzeugt durch wiederkehrende Lautfolgen, wiederkehrende Re-
dewendungen und Motive, welche die Wirkung des Ganzen steigern und die
Einheit des Ganzen vielféltig gliedern. Ein Gedicht, wie es uns gedruckt
vorliegt, ist daher unvollstindig, wenn es nicht zumindest durch ein Schlag-
instrument rhythmisiert wird. Senghor hat daher gefordert: «Ich bestehe dar-
auf, dass das Gedicht nur vollendet ist, wenn es Gesang wird, Wort und
Musik zugleich. Es ist Zeit, den Verfall der modernen Welt, vor allem der
Dichtung, aufzuhalten. Die Dichtung muss wieder zu ihren Urspriingen zu-
riickfinden, zu den Zeiten, in denen sie gesungen und getanzt wurde. Wie
in Griechenland, in Israel, vor allem im Agypten der Pharaonen. Und wie
noch heute im schwarzen Afrika.»

Gegenliufige Stromungen

Da sich die moderne geschriebene afrikanische Literatur sowohl aus afrika-
nischen wie aus europdischen Stilkomponenten zusammensetzt, lassen sich
nach dem Verhiltnis dieser beiden Komponenten zwei gegenldufige Stro-
mungen unterscheiden. Im einen Fall zielt das literarische Bemiihen darauf
ab, afrikanische Traditionen abzustreifen und sich in der abendldndischen
Literatur zu integrieren. In der gegenldufigen Stromung bemiihen sich die
Autoren, die abendldndischen Stilelemente und Vorbilder in den Hinter-
grund zu driangen und die afrikanischen bewusst wieder anzureichern.

Die entafrikanisierende Richtung setzte um die Jahrhundertwende an den
Missionsstationen ein, vor allem in Siidafrika. Da lieferte christliche Erzie-
hung europiische Vorbilder fiir eine Dichtung, die nun geschrieben werden
sollte. Aber die Autoren schrieben noch in ihrer Sprache und standen daher
stilistisch noch in ihrer eigenen Tradition. Thomas Mofolo, der bedeutendste
Autor dieser Gruppe, bediente sich aller Stilmittel der Basuto-Erzdhlkunst,
als er mit Feuereifer fiir die neue christliche Lehre focht. Sein Roman
«Schaka» ging in die Weltliteratur ein. Dann aber forderte die intensive



498 AFRIKA

Unterweisung in europiischen Sprachen und abendldndischer, betont christ-
licher Literatur deren Nachahmung, so dass die starken erzidhlerischen Tradi-
tionen allmdhlich verkiimmerten. Eine unpolitische Erbauungsliteratur ent-
stand, die den Missionen diente und den weissen Herren fiir die Gaben der
Zivilisation dankte. Offensichtliche afrikanische Stilmittel und Anschau-
ungen wurden als « Barbarismen» vermieden. Kritische Autoren fliichteten ins
harmlose Genre moralisierender Tiergeschichten oder in historische Beschrei-
bungen der afrikanischen Vergangenheit, die in christlich-moralischer Sicht
romantisch verkliart wurde. In europiischen Sprachen lieferten die Autoren
dieser « Zoglingsliteratur» schliesslich nur noch epigonale Stiliibungen, in de-
nen junge Talente in der neu erlernten Sprache ihre aufkeimenden Féhig-
keiten zeigten.

Die Gegenstromung, die bewusst reafrikanisiert, ist eng mit der Entkolo-
nialisierung und den Unabhéngigkeitsbestrebungen verbunden. Sie ging von
europdisch erzogenen Intellektuellen aus. Drei Studenten, Léon Damas aus
Guayana, Aimé Césaire aus Martinique und Léopold Sédar Senghor vom
Senegal, alle drei von Kind auf franzdsisch erzogen nach jener Assimila-
tionstheorie, die schwarze Franzosen hervorbringen méchte, fanden sich vor
dem zweiten Weltkrieg in Paris zusammen und besannen sich, angeregt durch
die Studien europiischer Ethnologen, auf die Werte der traditionellen afri-
kanischen Kulturen. Sie entdeckten ihre « Négritude» — ihre geistige und
emotionale Verbundenheit mit den traditionellen Werten eines veridealisier-
ten Alt-Afrika. Senghor besann sich auf sein « Reich der Kindheit», Césaire
schrieb sein beriihmtes Gedicht « Zuriick ins Land der Geburt», Damas liess
seine franzosischen Gedichte in karibischen Rhythmen tanzen. Inder Antholo-
gie, in der Senghor 1948 sechzehn neue Autoren vorstellt, werden viele Stil-
mittel Afrikas in den Dienst einer revolutiondren Ideologie gestellt, die gegen
den Kulturimperialismus Europas anrennt und den neuen afrikanischen Au-
toren ein neues Selbstbewusstsein liefert. Denn hatte Europa bis dahin mit
seiner Schrift auch die Muster geliefert, nach denen zu denken, nach denen zu
schreiben war, so warf man nun die europdischen Massstdbe und Vorbilder
ab. Begeistert nahm man die afrikanischen Traditionen auf, und siehe, man
gab damit einer verleumdeten und verachteten Kultur und sich selber die
Wiirde zuriick.

Die junge Generation

Aber die Négritude hatte nur einen Weg gewiesen. Sie blieb in ihren dichte-
rischen Erzeugnissen hinter ihren eigenen Forderungen zuriick. Senghors
beriithmtes Gedicht an seinen Heimatort Joal erschien den Autoren einer um
zwanzig Jahre jiingeren Generation — den Autoren Ghanas oder Nigerias, die



AFRIKA 499

ihre Erziehung nicht in Europa genossen hatten, sondern in Afrika selbst —als
eine dusserliche Beschreibung, fiir Européer gemacht, voller exotischer Stim-
mung. Fiir die junge Generation war das kein realistisches, sondern ein ge-
maltes Afrika, fast ein Afrika der Touristenpostkarten.

Joal! Ich denke zuriick.

Ich denke zuriick an die Mulatinnen im griinen Schatten der Veranden,

An die Mulatinnen mit iiberwirklichen Augen wie Mondschein auf dem
Strand.

Ich denke zuriick an die Pracht des Sonnenuntergangs,

Daraus sich Kumba Ndofen seinen Kionigmantel schneidern lassen wollte.

Ich denke zuriick an die Totenfeste, die dampften vom Blut der
geschlachteten Herden,

Vom Ldirm der Kimpfe und den Gesdngen der Zauberer.

Ich denke zuriick, wie die heidnischen Stimmen das Tantum Ergo pochten

Und an die Umziige und an die Palmen und an die Triumphbogen.

Ich denke zuriick an den Tanz der mannbaren Mddchen . . .

Fiir die jiingeren Dichter war solcherlei einfach kein Stoff mehr. Sie
waren aufgewachsen in dieser Welt, hatten sie tdglich um sich behalten
und sahen keinen Grund, diese Umwelt als schénes Bild zu feiern. Sie
wollten nicht mehr fiir Europier schreiben, nicht mehr Europédern di€ Schoén-
heit und Wiirde Afrikas zeigen, sie wollten eine Kunst schaffen fiir ihre Mit-
biirger, fiir die Afrikaner im eigenen, nun unabhéngigen Staat.

Diese jungen Dichter Nigerias waren zwischen 1931 und 1935 geboren,
hatten in ihrer Kindheit eine Missionsschule besucht, dann eine héhere Schul-
bildung erworben und schliesslich an der Universitit Ibadan in Westnigeria
ihr Studium absolviert. Obwohl sie verschiedenen Volkerschaften entstamm-
ten, fanden sie sich zusammen, schrieben fiir die Universitdtszeitschrift
«The Horn» und fiir die Literaturzeitschrift «Black Orpheus» und waren
Mitglieder des Mbari-Klubs, einer Vereinigung von Autoren, Malern, Bild-
hauern und Schauspielern, die sich vor nun zw®lf Jahren in Ibadan bildete.
In diesem Klub sassen die jungen Intellektuellen nicht nur bei Bier und Palm-
wein zusammen, um ihre Werke zu diskutieren, da brachte jeder an, was er an
neuen Werken geschaffen hatte; Theaterstiicke wurden einstudiert, die Biih-
nenbilder wurden entworfen und an Ort und Stelle gemalt und gebaut, und
die reisenden Theatertruppen zogen von hier aus auf Lastwagen durchs Land.
Der Mbari-Klub brachte neben seiner Zeitschrift auch Biicher heraus, aber
das Theater war nun das bevorzugte Ausdrucksmittel. Einer dieser Autoren,
John Pepper Clark, sagte 1963 in einem Interview:

«Der Roman ist die einzige literarische Form, die Afrika importiert hat.
Das Drama aber ist das beste Ausdrucksmittel fiir einen Autor, der an ein



500 AFRIKA

afrikanisches Publikum denkt. Denn das Lesen eines Romanes oder der Ge-
nuss von Dichtung, wenn sie nicht vorgetragen wird, setzt voraus, dass der
Empfianger der Kunst lesen und schreiben kann. In Afrika aber, wo nur
wenige Menschen lesen und schreiben konnen, ist die Dichtung, die Literatur
immer eine Sache der Gemeinschaft gewesen. Und deshalb ist das Theater so
wichtig und so niitzlich. Der Biihnenautor verkehrt mit seinem Publikum
durch die Bewegung und die Sprache der Schauspieler und verzaubert sie
durch Biihnenbild und Maske. Und das Publikum muss nicht lesen und
schreiben konnen, um vom Autor mitgerissen zu werden.»

Die Autoren des Mbari-Klubs sind keine naiven Geschichtenerzihler.
Ihre Universitidtsausbildung, ihr Studium der Literatur eréffnete ihnen das
klassische wie das moderne Theater der westlichen Welt, und die englische
Sprache, in der sie schreiben und die nicht ihre Muttersprache ist, beherr-
schen sie meisterhaft. Sie haben ihren Dylan Thomas, ihren Christopher Fry,
ihren Arthur Miller ebenso gelesen wie ihren Shakespeare. Sie empfinden
sich nicht als exotische Sonderlinge oder als bediirftige Empfénger geistiger
Entwicklungshilfe, sondern als moderne Autoren der modernen Welt. Und
sie sind so gebildet, dass sie die afrikanischen Kulturen, denen sie entstam-
men, nicht von sich weisen, nicht fiir riickstindig halten, ja dass sie nicht
einmal das Bediirfnis verspiiren, sie zu entschuldigen oder zu erkldren, son-
dern sie einfach ernst nehmen. Afrikanische Religion ist fiir sie kein Aber-
glauben, sondern eine Form des Glaubens unter anderen, afrikanische
Mythologie ist fiir sie so gut wie jede andere Mythologie: ein Stoff fiir den
Autor, ein Material, das er gestalten, dem er Gleichnisse, Metaphern, Typen
entnehmen kann. Und er benutzt vor allem dieses lokale und ganz persén-
liche Material, weil er sich darin auskennt, denn er ist mit seinen lokalen
Traditionen aufgewachsen, und sie begegnen ihm noch immer auf Schritt und
Tritt. So erfiillen diese Autoren die Forderungen der Négritude besser als die
Négritude-Autoren selbst. Auf die Frage, woran man einen afrikanischen
Autor erkenne, antwortet Clark: «Einen afrikanischen Autor erkennt man
daran, dass er in irgendeiner Sprache, die er gerade am besten handhaben
kann, fiir ein keineswegs exklusives Publikum schreibt und jenes Material
benutzt, aus dem er hervorgewachsen ist.»

Neue Perspektiven

Dieser selbstverstindliche Hintergrund von Dorf, Stamm, Landschaft, Sitte
und Lebensweise durchdringt die Sprache dieser Autoren, bestimmt ihren
Rhythmus und ihren Stil. So lasst Chinua Achebe seine Ibo-Bauern in seinen
Romanen auch in englischer Sprache reden, wie diese Bauern wirklich



AFRIKA 501

sprechen: in Sprichwoértern — wobei er darauf achtet, dass durch den Zusam-
menhang auch dem européischen Leser noch ungefihr klar wird, worum es
sich handeln mag. Reissen wir eine solche Passage jedoch aus dem Zu-
sammenhang, wird sie recht unverstandlich, obwohl uns die Bilderfiille beein-
druckt:

«Die Fliege, die um einen Haufen Exkremente herumstolziert, vertut ihre
Zeit, denn der Hiigel ist und bleibt grosser als die Fliege. Das Ding, das fiir
Nhwesi die Trommel schlégt, ist tief im Boden. Die Dunkelheit ist so gross,
dass sie dem Hund Horner leiht. Wer sich friiher als ein anderer eine Hof-
statt erbaute, kann sich mehr zerbrochener Topfe rithmen. Ofo ist es, der im
Regenwasser die Kraft gibt, die trockene Erde aufzuschneiden. Der Mann,
der seinen Gefdhrten vorangeht, erblickt die Geister auf dem Weg. Die Fle-
dermaus sagte, sie wisse, dass sie hasslich sei, und so fliege sie bei Nacht.»

Achebe muss die Konflikte nicht analysieren: indem er zeigt, wie sie ent-
stehen, legt er ihre Ursachen bloss. Eine solche Schreibweise hat keine Ideo-
logie no6tig und fiihrt unmittelbar in die Kritik. Die Handlungen der Men-
schen entsprechen ihrem Charakter, ihrer Erziehung, ihrer jeweiligen Ein-
sicht in die gesellschaftliche Lage. Konfuse Situationen zwingen die Be-
troffenen zu aussergewohnlichen Reaktionen. Um das Jahr 1960 herum ver-
schiebt sich mit den Unabhéngigkeitserkldrungen so vieler afrikanischer
Staaten die Perspektive. Die gesellschaftlichen Ubel lassen sich nicht mehr
allein den Kolonisatoren anlasten. Hatten Autoren wie Chinua Achebe schon
vorher auch Kolonialeuropder menschlich gezeichnet, meist als wohlwollen-
de, aber durch anerzogene Vorurteile unwissend Unbheil anrichtende Funk-
tiondre, so werden nun auch die afrikanischen Politiker bald mit ironischem
Wohlwollen, bald mit beissender Kritik bedacht.

Der Yoruba-Autor Wole Soyinka geht hier am weitesten. In seinen
Theaterstiicken prangert er den Schwindel mit christlichen Erweckungslehren
an, die Raffgier der grossen und kleinen Leute, die Korruption der Politiker,
den Machtrausch von Diktatoren, die Lacherlichkeit der Nachéiffung euro-
paischer Lebensweisen. Soyinka differenziert seine Figuren durch ihre Spra-
che. Da sprechen die Hofideologen des Diktators feinstes Oxford-Englisch,
die Parteifunktiondre nigerianisches Englisch, die Polizisten Pidgin-Englisch
und die Opferpriester reines Yoruba. Doch die Gestik macht dem, der kein
Yoruba kann, ihre Rede verstindlich.

Zum gleichen Kreis gehort der Autor John Pepper Clark, ein Angehoriger
des Idscho-Volkes aus dem Niger-Delta. Das Leben der Idscho ist hart:
Kampf mit dem Meer, Kampf um den Fischgrund, Kampf um den Was-
serlauf, um den Anteil am Binnenhandel, Kampf gegen den hochmiitigen,
trunkenen, die Tropen hassenden Europder, Kampf gegen die neidischen
Nachbarn am néchsten Wasserlauf. Und Kampf gegen Insekten und Schim-



502 AFRIKA

melpilze und Moder und gegen eine aufdringliche, triefende, alles Men-
schenwerk sogleich iiberwuchernde Vegetation. Doch diese bedriangende Fiil-
le spendet auch Lebensunterhalt und Reichtum: Fisch und Gemiise, Holzer
und Palmoél und Palmwein. Leben und Tod liegen so nah beieinander wie
Not und Uberfluss. Und die Gétter sind personifizierte Naturkrifte, die
Ahnen werden als Spender des Lebens verehrt und betreut, denn unbetreute
Tote sind gefédhrlich: ihre Seele verldsst die Totenhiitte und schliipft in diesen
oder jenen Menschen und stiftet ihn zu unheilvollen Taten an, um sich zu
rachen.

Clarks Stiicke leben vollig in Leben und Glauben des Idscho-Volkes; sie
spielen auf jener schmalen Scheide zwischen Leben und Tod, stets am Rande
der Gefahr, die von altersher die Existenzform des Idscho-Volkes gewesen
ist. Und das macht sie so modern in einer Zeit, in der auch uns alle
Sicherheit zerbrochen ist. Die Idscho-Lebensphilosophie, die Clark in seinem
Stiick «Gesang eines Ziegenbocks» gibt, konnte auch die unsere sein: « Du
magst weinen, gewiss. Aber kannst du dir damit an die Brust schlagen? So
begann es doch mit uns allen und so endet es auch. Kaum ist das Kind aus
dem Schoss, da schreit es — ob aus Schmerz oder aus Freude und Lachen,
wer weiss es? Aber wenn du bis heute gelebt hast, bist du vielleicht reif
genug, die Nuss des Lebens aufzuknacken. Aber erkiihnt euch nur nicht zu
sehr, den Knoten zu l0sen, in den ihr euch verwickelt. Es reicht doch, wenn
ihr wisst, dass jeder Tag darauf hinweist, warum wir bei unserer Geburt
schrien. Und morgen ist wieder ein anderer Tag, und neue Anspannung, und
neue Kraft.»

Im Mbari-Klub kamen Autoren, die studiert hatten, mit Theaterdirek-
toren und Schauspielern der Yoruba-Volksoper zusammen, eine neue Thea-
terform, die sich aus den Mysterienspielen afrikanischer Sektenkirchen wie
der Apostolischen Kirche und der Gemeinschaft der Cherubim und Sera-
phim entwickelt hatte. Bei diesen Spielen gab es keinen geschriebenen
Text, weitgehend wurden die Dialoge improvisiert, obwohl sie gesungen
wurden, nur die Chére wurden geprobt. Hubert Ogunde war der erste und ist
noch heute der beriihmteste dieser Theaterdirektoren, die Dramatiker,
Komponist, Regisseur und Hauptdarsteller zugleich sind.

Ein anderer dieser Direktoren, Duro Ladipo, begann Anfang der sechzi-
ger Jahre, seine Texte aufzuschreiben und sich einem neuen Stoffgebiet zuzu-
wenden : der Yoruba-Uberlieferung samt ihren Stilformen. Die Oriki, also die
Preisnamen, die Idschalla, also die Jadgerlieder, und die Iwi, also die
Verse der Maskenténzer, wurden zu integrierenden Bestandteilen seiner hi-
storischen und mythologischen Stiicke. Mit ihnen gewann die Yoruba-Volks-
oper weltweite Anerkennung. Ladipos Stiick « Oba Koso», zu deutsch « Der
Konig stirbt nicht», war die Sensation auf den Berliner Festspiclen von 1964.



AFRIKA 503

Aus Duro Ladipos Truppe ging Obotunde Ijimere hervor, der nicht mehr
spielt und inszeniert, sondern nur schreibt und seine Stiicke fiir verschiedene
Truppen liefert. Er benutzt Stoffe der Yoruba-Uberlieferung, und er hat
Hugo von Hofmannsthals «Jedermann » fiir die Yoruba-Biihne umgeschrie-
ben. In seinem Stiick « Die Gefangenschaft des Obatalla» benutzt er eine be-
kannte Yoruba-Mythe als Vorlage und geht bis in die Einzelheiten auf die
Y oruba-Uberlieferung zuriick. Sobald eine Figur auftritt, wird sie mit ihren
Preisnamen angesungen, parallelen Versen, in denen die Eigenschaften der
Person oder der Gottheit in klaren Bildern charakterisiert werden. So etwa
heisst es von Schango, dem Donnergott:

Der Hund folgt seinem Herrn

und weiss nicht, welchen Weg er nehmen wird.
Das Schaf bleibt im Hause des Herrn,

es weiss nicht, dass der Herr es toten wird.

Wir verehren Schango, den Herrn des Palastes,
obwohl wir nicht wissen, was seine Absichten sind.
Es ist nicht leicht, in Schangos Gesellschaft zu leben.
Krebsbeine sind in Verwirrung,

Papageienbeine sind krumm.

Wenn der Krebs sein Schlupfloch verldsst,

erraten wir nicht, welche Richtung er nehmen wird.
Schango ging nach Ibadan und kam in Ilorin an.

Viele dieser Verse sind gleichsam Sprichworter. Aus ihrer Aneinander-
reihung entsteht Rede, aus ihrer Gegeniiberstellung Dialog. So reiht sich
Gleichnis an Gleichnis, selbst die abstraktesten Gedanken werden in kon-
kreten Bildern ausgedriickt.

Ein Freund ist kostbar wie ein Kind.

Du kannst dir keinen Freund am Marktplatz kaufen.
Zweihundert Nadeln bilden keine Axt,
Eintausend Sterne strahlen nicht wie eine Sonne.
Die Treue von zweitausend Dienern

Ersetzt dir keinen Freund, der fern ist.

Der Jihzorn eines Freundes kann nie so iibel sein,
Dass wir ihn nicht mehr lieben konnen.

Sein Tun kann niemals so verschroben sein,

Dass wir ihn nicht mehr achten kénnen.

Und sein Gesicht kann nie so hdisslich sein,

Dass wir es gar nicht mehr bewundern kénnen.



504 AFRIKA

Deutlich entsteht hier die Steigerung auch der Wiederholung. Auf einen
Grundrhythmus werden Sekundéirrhythmen gespannt. Doch die Ubersetzung
in eine europdische Sprache kann die Diktion oft nur in Umschreibungen
wiedergeben.

Schango ist iiber Obatalla erziirnt. Aber er tut seinem Freund unrecht,
und Oya, Schangos Frau, redet dann Obatalla beruhigend zu. Schango
wiitet:

Rdtst du auch einem Hausherrn zur Geduld,
dessen Gemahlin vergewaltigt wurde?

Soll Feuer aufhéren zu brennen,

weil es befreundet ist mit Holz?

Es ist leichter, die Antilope zu téten im Busch
Als den Hund zu opfern im eigenen Haus.

Es ist leichter, seinem Feind zu vergeben

als seinem Freund.

Bringt ihn zum Kerker und mir aus den Augen!

Darauf greift Oya ein:

Sei nicht erziirnt, Obatalla,

Du siehst den Wurm und glaubst, er tanze,
dabei ist das die Art, wie er sich fortbewegt.
Du glaubst, Schango bekdmpfe dich,

dabei ist das die Art, wie er sich gibt.

Die Ubersetzung bietet den vollen Wortlaut. Das Original aber deutet nur
an. Denn fiir den Yoruba-Autor geniigt es, nur den Anfang eines Sprich-
wortes wiederzugeben. Er kann sich darauf verlassen, dass sein gebildetes
Publikum den Satz vollenden und ausserdem auf die entsprechende Situa-
tion anwenden kann. Im Original sagt daher Oya nur:

Sei nicht erziirnt, Obatalla,
Der Wurm tanzt.

Das giabe im Deutschen keinen Sinn. Ein Yoruba aber weiss, dass « Der
Wurm tanzt» fiir das vollkommene Sprichwort steht: « Du siehst den Wurm
und glaubst, er tanze, dabei ist das die iibliche Art, wie er sich fortbewegt.»



AFRIKA 505

Und er weiss ausserdem, dass dieses Sprichwort wiederum gleichnishaft
bedeuten soll: Du glaubst, dass Schango sich iiber dich drgert, aber in Wirk-
lichkeit meint er gar nicht dich, sein Verhalten ist einfach die Art und Weise,
wie der Donnergott sich gibt.

So schliesst die modernste Dichtung den Kreis und iibernimmt die
typischsten Stilmittel der Tradition. Sie ist, wie die Négritude forderte, zu den
Quellen zuriickgekehrt. Dabei aber hat sie neue moderne Kunstformen ge-
schaffen, denn so wenig es in der Tradition ein profanes Theaterspiel gab, so
wenig gab es so etwas wie eine Yoruba-Volksoper. Durch die Begegnung
mit der westlichen Kultur hat die afrikanische Dichtung zu neuen, grosseren
Formen gefunden, ist weltldufig und exportierbar geworden und ist doch in
ihren besten Erzeugnissen ihrem eigenen Stil treu geblieben.

HANS JENNY

Gedanken uiber Afrikas Zukunft

Ein Européder, der mit einem Afrikaner in Kontakt kommt, findet es
durchaus natiirlich, dass er sich mit ihm in einer europdischen Sprache,
meist Englisch oder Franzosisch, unterhalten kann. Selbstverstindlich tragt
dieser Schwarze einen westlichen Anzug. Nach dem Egalititsdenken be-
steht zwischen Schwarz und Weiss, abgesehen von einer unterschiedlichen
Intensitit der Hautpigmente und einigen anderen somatischen Ausserlichkei-
ten iiberhaupt kein Unterschied. Eine allenfalls festgestellte andere Men-
talitdt wére lediglich Restbestand eines veralteten Erziehungssystems.

Die Tiinche der Kolonialzeit

Nur wenige, die so denken, machen sich dariiber Gedanken, wie kurz eigent-
lich die Frist war, die Afrika zur Verfiigung stand, um «zivilisiert» zu wer-
den. Abgesehen von der fliichtigen Beriihrung der portugiesischen Seefahrer
mit der Kiistenbevdlkerung, den darauf folgenden Sklavenexporten und den
ersten Missionierungsversuchen, dauerte die eigentliche kolonisatorische
Durchdringung Afrikas nur 75 Jahre. Die Aufteilung des ganzen Konti-
nents (mit Ausnahme von Liberia und Athiopien) unter sieben euro-



	Von der Négritude zum Volkstheater : Reafrikanisierungstendenzen in der modernen afrikanischen Literatur

