
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 51 (1971-1972)

Heft: 7: Was soll aus Afrika werden? : Ein Kontinent auf der Suche nach
seiner Zukunft

Artikel: Von der Négritude zum Volkstheater : Reafrikanisierungstendenzen in
der modernen afrikanischen Literatur

Autor: Jahn, Janheinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162650

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AFRIKA 495

1 Rodolfo Stavenhagen, «Seven
Erroneous Theses about Latin America», New
University Thought, 1966/67. - 2 Jean Ziegler,

Le pouvoir africain (Paris: Seuil, 1971),
S. 14. - s Philip J. C. Dark, Bush Negro
Art, An African Art in the Americas (London:

Tiranti, 1954). - 4 Bronislaw
Malinowski, Les dynamiques de l'évolution
culturelle (Paris: Payot, 1970). - 6 Z. B.
Raymond Kunene (ein in Europa lebender
Afrikaner), Die Grossfamilie, Eine afrikanische
Gesellschaftstheorie (Freiburg: Imba-Verlag,

1971) und Vincent Guerry (ein in Afrika

lebender Europäer), La vie quotidienne
dans un village baoulé (Abidjan: INADES,
1970). - 6 C. L. R. James, The Black Jacobins

(New York: Random House, 1963)
S. 402. -7 Thomas Melone, De la négritude
dans la littérature négroafricaine (Paris:
Présence africaine, 1962) S. 38. - 8 Marcien

Towa, Leopold Sedar Senghor: Négritude

ou Servitude? (Yaounde: Ed. CLE,
1971). Die Veröffentlichungen dieses
Herausgebers werden in der Schweiz von der
Librairie ALE in Lausanne vertrieben. -

9 Jean Paul N'Diaye, Elites africaines et
culture occidentale: Assimilation ou
résistance? (Paris: Présence africaine, 1969)
S. 9. - 10 Ebenda, S. 102. - u Zur
Internationalisierung der «Black-Power»-Bewe-
gung hat ein Schwarzer aus Jamaika anlässlich

seines Afrika-Aufenthaltes interessante
Beobachtungen gemacht. Vgl. Locksley Ed-
mondson, «The Internationalization of
Black Power : Historical and Contemporary
Perspectives», Mawazo (Uganda), Dezember

1968. - 12Denis Constant, «L'Amérique
noire et le rejet de la référence occidentale»,

Abbia (Kamerun), Jan. bis April
1970, S. 106. - 13 The Philosophy of Black
Renaissance (Lagos: Black Renaissance
Movement, 1970) S. 42-44. - 14 Unter den
bekannten Anthologien sei im deutschen
Sprachgebiet nur die vom hervorragenden
Afrikakenner Janheinz Jahn verfasste
Geschichte der neo-afrikanischen Literatur
(Düsseldorf-Köln: EugenDiederichs, 1966)
erwähnt. - 15 Marcien Towa, Essai sur
la problématique philosophique dans l'Afrique

actuelle (Yaounde: Ed. CLE, 1971).

Janheinz Jahn

Von der Négritude zum Volkstheater

Reafrikanisierungstendenzen in der modernen afrikanischen Literatur

Unsere moderne Kunst ist nicht denkbar ohne die Entdeckung afrikanischer
Plastiken. Auch von moderner Musik kann man nicht reden, ohne den Jazz

einzubeziehen, diese zugleich raffinierteste und populärste Musik unseres
Zeitalters, die aus der Vermischung abendländischer und afrikanischer
Kulturelemente entstand. Und die moderne afrikanische und afroamerikanische
Dichtung, die sich unter dem Oberbegriff <neoafrikanische Dichtung)
zusammenfassen lässt, nannte Sartre «die einzige grosse revolutionäre Dichtung

unserer Zeit». Ob in Afrika, Amerika oder Europa geschrieben, ist



496 AFRIKA

die neoafrikanische Literatur das Ergebnis der Vermischung und Verarbeitung

afrikanischer und europäischer Kultureinflüsse. Sie ist also weder an die
Rasse der Negriden, noch an eine bestimmte Sprache gebunden. Da jedoch
nur wenige Europäer bisher die afrikanische Kultur- und Empfindungswelt
innerlich zu erleben vermochten, zählt die neoafrikanische Literatur fast nur
Schwarze und Mischlinge zu ihren Autoren. Das afrikanische Element in
dieser Literatur, das dem europäischen Publikum noch recht unbekannt ist
und ihm daher als ein exotischer Reiz erscheint, ist jene Komponente, die
diese Literatur charakterisiert.

Diese charakteristischen Stilmittel sind in Afrika entwickelt worden. Sie
lassen sich ableiten aus den traditionellen Wertvorstellungen afrikanischen
Denkens und aus den typischen Stilformen einer bis dahin stets nur mündlich

überlieferten Dichtung.
Die mündlich überlieferte Dichtung, die wir Oralliteratur nennen, lässt

sich oberflächlich in Lieder, Sprüche, Rätsel, Mythen, Sagen, Epen und
Märchen einteilen. Da gibt es Arbeitslieder, Reiselieder, Wanderlieder,
Kinderlieder, Spott- und Schimpflieder, Preislieder, Hochzeitslieder, Jagdlieder,
Trauerlieder, Kriegslieder und Liebeslieder. Für die gleichen Gelegenheiten
gibt es Sprüche, Zauberformeln, Beschwörungen, Gebete. Die Grenze
zwischen Sakralem und Profanem ist dabei schwer zu ziehen, das eine geht ins
andere über. Ein Jagdlied etwa dient vor allem einem magischen Zweck, es
soll das Wild beschwören. Zauberlied und Fluchlied sind gesungene
Zaubersprüche, die entweder einen günstigen Einfluss ausüben oder einem Gegner
schaden sollen. Jagdlieder enthalten aber oft auch realistische Schilderungen

der belebten und beseelten Umwelt. Sie stehen den Fabeln und
Märchen nahe, wenn sie in der Gestalt eines Tieres menschUche
Eigenschaften preisen oder tadeln. Die Preislieder für eine Gottheit, einen König,
einen Helden oder eine Stadt setzen Vorbilder für ein Verhalten : der Held der
Vergangenheit setzt den Künftigen ein Beispiel.

So ist der Dichter ein Zauberer, der die Welt erneuert: er zaubert ihr
immer neue Wirklichkeiten an, die fest in der vorbildlichen Vergangenheit

vorgezeichnet sind. Hierin liegt seine Funktion, seine Aufgabe und
seine Verantwortung. Die Gegenwart, die ja nie in Ordnung ist, bedarf des

Vorbilds, der Belehrung, der Ordnung. Der Inhalt dieser Dichtung ist daher,
im grossen gesehen - und das gilt auch für die modernen Dichter - die
Emanzipation des Menschen aus den Fesseln der Gegenwart, die kosmische, soziale

und politische Revolution des Bestehenden zur Wiederaufrichtung einer
kosmisch-menschlichen Ordnung, wobei Natur und Kosmos auf den Anruf
des Dichters ihm hilfreich beistehen. Denn jede denkende Kraft, Mensch oder
Geist oder Gottheit, ist Herr des Schicksals und des Universums, mit dem
sie sich eins weiss und aus dem ihr daher neue Kräfte zuwachsen. « Die Schwä-



AFRIKA 497

che vieler Menschen besteht darin, dass sie nicht wissen, wie man zum Stein
wird oder zum Baum», schreibt Aimé Césaire.

Das entscheidende formale Mittel einer jeglichen mündlich überlieferten
Literatur ist der Rhythmus. Er hat die Aufgabe, Sein und Leben zu ordnen.
Leopold Sedar Senghor schrieb einmal: «Der Rhythmus ist die Architektur
des Seins, ist reine Lebenskraft. » In der Dichtung bestimmt der Rhythmus
die Art und Weise, in der das schöpferische Wort aktiv wird. Spannung
wird nicht durch Steigerung, sondern durch Wiederholung erzeugt. Die Dichtung

wird von Rhythmus und Gegenrhythmus getragen wie die Musik der
afrikanischen Trommelorchester, die das Klangfundament bilden für die
Wechselchöre. Auf der Basis eines Fundamentalrhythmus werden
Sekundärrhythmen erzeugt durch wiederkehrende Lautfolgen, wiederkehrende
Redewendungen und Motive, welche die Wirkung des Ganzen steigern und die
Einheit des Ganzen vielfältig gliedern. Ein Gedicht, wie es uns gedruckt
vorliegt, ist daher unvollständig, wenn es nicht zumindest durch ein
Schlaginstrument rhythmisiert wird. Senghor hat daher gefordert: «Ich bestehe darauf,

dass das Gedicht nur vollendet ist, wenn es Gesang wird, Wort und
Musik zugleich. Es ist Zeit, den Verfall der modernen Welt, vor allem der
Dichtung, aufzuhalten. Die Dichtung muss wieder zu ihren Ursprüngen
zurückfinden, zu den Zeiten, in denen sie gesungen und getanzt wurde. Wie
in Griechenland, in Israel, vor allem im Ägypten der Pharaonen. Und wie
noch heute im schwarzen Afrika. »

Gegenläufige Strömungen

Da sich die moderne geschriebene afrikanische Literatur sowohl aus
afrikanischen wie aus europäischen Stilkomponenten zusammensetzt, lassen sich
nach dem Verhältnis dieser beiden Komponenten zwei gegenläufige
Strömungen unterscheiden. Im einen Fall zielt das literarische Bemühen darauf
ab, afrikanische Traditionen abzustreifen und sich in der abendländischen
Literatur zu integrieren. In der gegenläufigen Strömung bemühen sich die
Autoren, die abendländischen Stilelemente und Vorbilder in den Hintergrund

zu drängen und die afrikanischen bewusst wieder anzureichern.
Die entafrikanisierende Richtung setzte um die Jahrhundertwende an den

Missionsstationen ein, vor allem in Südafrika. Da lieferte christliche Erziehung

europäische Vorbilder für eine Dichtung, die nun geschrieben werden
sollte. Aber die Autoren schrieben noch in ihrer Sprache und standen daher
stilistisch noch in ihrer eigenen Tradition. Thomas Mofolo, der bedeutendste
Autor dieser Gruppe, bediente sich aller Stilmittel der Basuto-Erzählkunst,
als er mit Feuereifer für die neue christliche Lehre focht. Sein Roman
«Schaka» ging in die Weltliteratur ein. Dann aber förderte die intensive



498 AFRIKA

Unterweisung in europäischen Sprachen und abendländischer, betont christlicher

Literatur deren Nachahmung, so dass die starken erzählerischen
Traditionen allmählich verkümmerten. Eine unpolitische Erbauungsliteratur
entstand, die den Missionen diente und den weissen Herren für die Gaben der
Zivilisation dankte. Offensichtliche afrikanische Stilmittel und Anschauungen

wurden als «Barbarismen »vermieden. Kritische Autoren flüchteten ins
harmlose Genre moralisierender Tiergeschichten oder in historische Beschreibungen

der afrikanischen Vergangenheit, die in christlich-moralischer Sicht
romantisch verklärt wurde. In europäischen Sprachen lieferten die Autoren
dieser «Zöglingsliteratur» schliesslich nur noch epigonale Stilübungen, in
denen junge Talente in der neu erlernten Sprache ihre aufkeimenden Fähigkeiten

zeigten.
Die Gegenströmung, die bewusst reafrikanisiert, ist eng mit der

Entkolonialisierung und den Unabhängigkeitsbestrebungen verbunden. Sie ging von
europäisch erzogenen Intellektuellen aus. Drei Studenten, Léon Damas aus
Guayana, Aimé Césaire aus Martinique und Leopold Sedar Senghor vom
Senegal, alle drei von Kind auf französisch erzogen nach jener
Assimilationstheorie, die schwarze Franzosen hervorbringen möchte, fanden sich vor
dem zweiten Weltkrieg in Paris zusammen und besannen sich, angeregt durch
die Studien europäischer Ethnologen, auf die Werte der traditionellen
afrikanischen Kulturen. Sie entdeckten ihre «Négritude» - ihre geistige und
emotionale Verbundenheit mit den traditionellen Werten eines veridealisierten

Alt-Afrika. Senghor besann sich aufsein «Reich der Kindheit», Césaire
schrieb sein berühmtes Gedicht «Zurück ins Land der Geburt», Damas liess
seine französischen Gedichte in karibischen Rhythmen tanzen. In derAnthologie,

in der Senghor 1948 sechzehn neue Autoren vorstellt, werden viele
Stilmittel Afrikas in den Dienst einer revolutionären Ideologie gestellt, die gegen
den Kulturimperialismus Europas anrennt und den neuen afrikanischen
Autoren ein neues Selbstbewusstsein liefert. Denn hatte Europa bis dahin mit
seiner Schrift auch die Muster geliefert, nach denen zu denken, nach denen zu
schreiben war, so warf man nun die europäischen Massstäbe und Vorbilder
ab. Begeistert nahm man die afrikanischen Traditionen auf, und siehe, man
gab damit einer verleumdeten und verachteten Kultur und sich selber die
Würde zurück.

Die junge Generation

Aber die Négritude hatte nur einen Weg gewiesen. Sie blieb in ihren
dichterischen Erzeugnissen hinter ihren eigenen Forderungen zurück. Senghors
berühmtes Gedicht an seinen Heimatort Joal erschien den Autoren einer um
zwanzig Jahre jüngeren Generation - den Autoren Ghanas oder Nigerias, die



AFRIKA 499

ihre Erziehung nicht in Europa genossen hatten, sondern in Afrika selbst - als

eine äusserliche Beschreibung, für Europäer gemacht, voller exotischer

Stimmung. Für die junge Generation war das kein realistisches, sondern ein
gemaltes Afrika, fast ein Afrika der Touristenpostkarten.

Joal! Ich denke zurück.
Ich denke zurück an die Mulatinnen im grünen Schatten der Veranden,

An die Mulatinnen mit überwirklichen Augen wie Mondschein auf dem

Strand.
Ich denke zurück an die Pracht des Sonnenuntergangs,
Daraus sich Kumba Ndofen seinen Königmantel schneidern lassen wollte.
Ich denke zurück an die Totenfeste, die dampften vom Blut der

geschlachteten Herden,
Vom Lärm der Kämpfe und den Gesängen der Zauberer.
Ich denke zurück, wie die heidnischen Stimmen das Tantum Ergo pochten
Und an die Umzüge und an die Palmen und an die Triumphbögen.
Ich denke zurück an den Tanz der mannbaren Mädchen

Für die jüngeren Dichter war solcherlei einfach kein Stoff mehr. Sie

waren aufgewachsen in dieser Welt, hatten sie täglich um sich behalten
und sahen keinen Grund, diese Umwelt als schönes Bild zu feiern. Sie

wollten nicht mehr für Europäer schreiben, nicht mehr Europäern die Schönheit

und Würde Afrikas zeigen, sie wollten eine Kunst schaffen für ihre
Mitbürger, für die Afrikaner im eigenen, nun unabhängigen Staat.

Diese jungen Dichter Nigerias waren zwischen 1931 und 1935 geboren,
hatten in ihrer Kindheit eine Missionsschule besucht, dann eine höhere
Schulbildung erworben und schliesslich an der Universität Ibadan in Westnigeria
ihr Studium absolviert. Obwohl sie verschiedenen Völkerschaften entstammten,

fanden sie sich zusammen, schrieben für die Universitätszeitschrift
«The Horn» und für die Literaturzeitschrift «Black Orpheus» und waren
Mitglieder des Mbari-Klubs, einer Vereinigung von Autoren, Malern,
Bildhauern und Schauspielern, die sich vor nun zwölf Jahren in Ibadan bildete.
In diesem Klub sassen die jungen Intellektuellen nicht nur bei Bier und Palmwein

zusammen, um ihre Werke zu diskutieren, da brachte jeder an, was er an

neuen Werken geschaffen hatte; Theaterstücke wurden einstudiert, die
Bühnenbilder wurden entworfen und an Ort und Stelle gemalt und gebaut, und
die reisenden Theatertruppen zogen von hier aus auf Lastwagen durchs Land.
Der Mbari-Klub brachte neben seiner Zeitschrift auch Bücher heraus, aber
das Theater war nun das bevorzugte Ausdrucksmittel. Einer dieser Autoren,
John Pepper Clark, sagte 1963 in einem Interview:

«Der Roman ist die einzige literarische Form, die Afrika importiert hat.
Das Drama aber ist das beste Ausdrucksmittel für einen Autor, der an ein



500 AFRIKA

afrikanisches Publikum denkt. Denn das Lesen eines Romanes oder der
Genuss von Dichtung, wenn sie nicht vorgetragen wird, setzt voraus, dass der

Empfänger der Kunst lesen und schreiben kann. In Afrika aber, wo nur
wenige Menschen lesen und schreiben können, ist die Dichtung, die Literatur
immer eine Sache der Gemeinschaft gewesen. Und deshalb ist das Theater so

wichtig und so nützlich. Der Bühnenautor verkehrt mit seinem Publikum
durch die Bewegung und die Sprache der Schauspieler und verzaubert sie

durch Bühnenbild und Maske. Und das Publikum muss nicht lesen und
schreiben können, um vom Autor mitgerissen zu werden. »

Die Autoren des Mbari-Klubs sind keine naiven Geschichtenerzähler.
Ihre Universitätsausbildung, ihr Studium der Literatur eröffnete ihnen das
klassische wie das moderne Theater der westlichen Welt, und die englische
Sprache, in der sie schreiben und die nicht ihre Muttersprache ist, beherrschen

sie meisterhaft. Sie haben ihren Dylan Thomas, ihren Christopher Fry,
ihren Arthur Miller ebenso gelesen wie ihren Shakespeare. Sie empfinden
sich nicht als exotische Sonderlinge oder als bedürftige Empfänger geistiger
Entwicklungshilfe, sondern als moderne Autoren der modernen Welt. Und
sie sind so gebildet, dass sie die afrikanischen Kulturen, denen sie entstammen,

nicht von sich weisen, nicht für rückständig halten, ja dass sie nicht
einmal das Bedürfnis verspüren, sie zu entschuldigen oder zu erklären,
sondern sie einfach ernst nehmen. Afrikanische Religion ist für sie kein
Aberglauben, sondern eine Form des Glaubens unter anderen, afrikanische
Mythologie ist für sie so gut wie jede andere Mythologie : ein Stoff für den

Autor, ein Material, das er gestalten, dem er Gleichnisse, Metaphern, Typen
entnehmen kann. Und er benutzt vor allem dieses lokale und ganz persönliche

Material, weil er sich darin auskennt, denn er ist mit seinen lokalen
Traditionen aufgewachsen, und sie begegnen ihm noch immer aufSchritt und
Tritt. So erfüllen diese Autoren die Forderungen der Négritude besser als die

Négritude-Autoren selbst. Auf die Frage, woran man einen afrikanischen
Autor erkenne, antwortet Clark: «Einen afrikanischen Autor erkennt man
daran, dass er in irgendeiner Sprache, die er gerade am besten handhaben
kann, für ein keineswegs exklusives Publikum schreibt und jenes Material
benutzt, aus dem er hervorgewachsen ist. »

Neue Perspektiven

Dieser selbstverständliche Hintergrund von Dorf, Stamm, Landschaft, Sitte
und Lebensweise durchdringt die Sprache dieser Autoren, bestimmt ihren
Rhythmus und ihren Stil. So lässt Chinua Achebe seine Ibo-Bauern in seinen
Romanen auch in englischer Sprache reden, wie diese Bauern wirklich



AFRIKA 501

sprechen : in Sprichwörtern - wobei er darauf achtet, dass durch den
Zusammenhang auch dem europäischen Leser noch ungefähr klar wird, worum es

sich handeln mag. Reissen wir eine solche Passage jedoch aus dem
Zusammenhang, wird sie recht unverständlich, obwohl uns die Bilderfülle
beeindruckt:

«Die Fliege, die um einen Haufen Exkremente herumstolziert, vertut ihre
Zeit, denn der Hügel ist und bleibt grösser als die Fliege. Das Ding, das für
Nhwesi die Trommel schlägt, ist tief im Boden. Die Dunkelheit ist so gross,
dass sie dem Hund Hörner leiht. Wer sich früher als ein anderer eine Hofstatt

erbaute, kann sich mehr zerbrochener Töpfe rühmen. Ofo ist es, der im
Regenwasser die Kraft gibt, die trockene Erde aufzuschneiden. Der Mann,
der seinen Gefährten vorangeht, erblickt die Geister auf dem Weg. Die
Fledermaus sagte, sie wisse, dass sie hässlich sei, und so fliege sie bei Nacht. »

Achebe muss die Konflikte nicht analysieren : indem er zeigt, wie sie

entstehen, legt er ihre Ursachen bloss. Eine solche Schreibweise hat keine Ideologie

nötig und führt unmittelbar in die Kritik. Die Handlungen der
Menschen entsprechen ihrem Charakter, ihrer Erziehung, ihrer jeweiligen
Einsicht in die gesellschaftliche Lage. Konfuse Situationen zwingen die
Betroffenen zu aussergewöhnlichen Reaktionen. Um das Jahr 1960 herum
verschiebt sich mit den Unabhängigkeitserklärungen so vieler afrikanischer
Staaten die Perspektive. Die gesellschaftlichen Übel lassen sich nicht mehr
allein den Kolonisatoren anlasten. Hatten Autoren wie Chinua Achebe schon
vorher auch Kolonialeuropäer menschlich gezeichnet, meist als wohlwollende,

aber durch anerzogene Vorurteile unwissend Unheil anrichtende
Funktionäre, so werden nun auch die afrikanischen Politiker bald mit ironischem
Wohlwollen, bald mit beissender Kritik bedacht.

Der Yoruba-Autor Wole Soyinka geht hier am weitesten. In seinen
Theaterstücken prangert er den Schwindel mit christlichen Erweckungslehren
an, die Raffgier der grossen und kleinen Leute, die Korruption der Politiker,
den Machtrausch von Diktatoren, die Lächerlichkeit der Nachäffung
europäischer Lebensweisen. Soyinka differenziert seine Figuren durch ihre Sprache.

Da sprechen die Hofideologen des Diktators feinstes Oxford-Englisch,
die Parteifunktionäre nigerianisches Englisch, die Polizisten Pidgin-Englisch
und die Opferpriester reines Yoruba. Doch die Gestik macht dem, der kein
Yoruba kann, ihre Rede verständlich.

Zum gleichen Kreis gehört der Autor John Pepper Clark, ein Angehöriger
des Idscho-Volkes aus dem Niger-Delta. Das Leben der Idscho ist hart:
Kampf mit dem Meer, Kampf um den Fischgrund, Kampf um den
Wasserlauf, um den Anteil am Binnenhandel, Kampf gegen den hochmütigen,
trunkenen, die Tropen hassenden Europäer, Kampf gegen die neidischen
Nachbarn am nächsten Wasserlauf. Und Kampf gegen Insekten und Schim-



502 AFRIKA

melpilze und Moder und gegen eine aufdringliche, triefende, alles
Menschenwerk sogleich überwuchernde Vegetation. Doch diese bedrängende Fülle

spendet auch Lebensunterhalt und Reichtum: Fisch und Gemüse, Hölzer
und Palmöl und Palmwein. Leben und Tod liegen so nah beieinander wie
Not und Überfluss. Und die Götter sind personifizierte Naturkräfte, die
Ahnen werden als Spender des Lebens verehrt und betreut, denn unbetreute
Tote sind gefährlich : ihre Seele verlässt die Totenhütte und schlüpft in diesen
oder jenen Menschen und stiftet ihn zu unheilvollen Taten an, um sich zu
rächen.

Clarks Stücke leben völlig in Leben und Glauben des Idscho-Volkes ; sie

spielen auf jener schmalen Scheide zwischen Leben und Tod, stets am Rande
der Gefahr, die von altersher die Existenzform des Idscho-Volkes gewesen
ist. Und das macht sie so modern in einer Zeit, in der auch uns alle
Sicherheit zerbrochen ist. Die Idscho-Lebensphilosophie, die Clark in seinem
Stück «Gesang eines Ziegenbocks» gibt, könnte auch die unsere sein: «Du
magst weinen, gewiss. Aber kannst du dir damit an die Brust schlagen? So

begann es doch mit uns allen und so endet es auch. Kaum ist das Kind aus
dem Schoss, da schreit es - ob aus Schmerz oder aus Freude und Lachen,
wer weiss es? Aber wenn du bis heute gelebt hast, bist du vielleicht reif
genug, die Nuss des Lebens aufzuknacken. Aber erkühnt euch nur nicht zu
sehr, den Knoten zu lösen, in den ihr euch verwickelt. Es reicht doch, wenn
ihr wisst, dass jeder Tag darauf hinweist, warum wir bei unserer Geburt
schrien. Und morgen ist wieder ein anderer Tag, und neue Anspannung, und
neue Kraft.»

Im Mbari-Klub kamen Autoren, die studiert hatten, mit Theaterdirektoren

und Schauspielern der Yoruba-Volksoper zusammen, eine neue
Theaterform, die sich aus den Mysterienspielen afrikanischer Sektenkirchen wie
der Apostolischen Kirche und der Gemeinschaft der Cherubim und
Seraphim entwickelt hatte. Bei diesen Spielen gab es keinen geschriebenen
Text, weitgehend wurden die Dialoge improvisiert, obwohl sie gesungen
wurden, nur die Chöre wurden geprobt. Hubert Ogunde war der erste und ist
noch heute der berühmteste dieser Theaterdirektoren, die Dramatiker,
Komponist, Regisseur und Hauptdarsteller zugleich sind.

Ein anderer dieser Direktoren, Duro Ladipo, begann Anfang der sechziger

Jahre, seine Texte aufzuschreiben und sich einem neuen Stoffgebiet
zuzuwenden : der Yoruba-Überlieferung samt ihren Stilformen. Die Oriki, also die
Preisnamen, die Idschalla, also die Jägerlieder, und die Iwi, also die
Verse der Maskentänzer, wurden zu integrierenden Bestandteilen seiner
historischen und mythologischen Stücke. Mit ihnen gewann die Yoruba-Volksoper

weltweite Anerkennung. Ladipos Stück «Oba Koso», zu deutsch «Der
König stirbt nicht», war die Sensation auf den Berliner Festspielen von 1964.



AFRIKA 503

Aus Duro Ladipos Truppe ging Obotunde Ijimere hervor, der nicht mehr
spielt und inszeniert, sondern nur schreibt und seine Stücke für verschiedene
Truppen liefert. Er benutzt Stoffe der Yoruba-Überlieferung, und er hat
Hugo von Hofmannsthals «Jedermann» für die Yoruba-Bühne umgeschrieben.

In seinem Stück «Die Gefangenschaft des Obatalla» benutzt er eine
bekannte Yoruba-Mythe als Vorlage und geht bis in die Einzelheiten auf die
Yoruba-Überlieferung zurück. Sobald eine Figur auftritt, wird sie mit ihren
Preisnamen angesungen, parallelen Versen, in denen die Eigenschaften der
Person oder der Gottheit in klaren Bildern charakterisiert werden. So etwa
heisst es von Schango, dem Donnergott :

Der Hundfolgt seinem Herrn
und weiss nicht, welchen Weg er nehmen wird.
Das Schaf bleibt im Hause des Herrn,
es weiss nicht, dass der Herr es töten wird.
Wir verehren Schango, den Herrn des Palastes,
obwohl wir nicht wissen, was seine Absichten sind.
Es ist nicht leicht, in Schangos Gesellschaft zu leben.
Krebsbeine sind in Verwirrung,
Papageienbeine sind krumm.
Wenn der Krebs sein Schlupfloch verlässt,
erraten wir nicht, welche Richtung er nehmen wird.
Schango ging nach Ibadan und kam in Ilorin an.

Viele dieser Verse sind gleichsam Sprichwörter. Aus ihrer Aneinanderreihung

entsteht Rede, aus ihrer Gegenüberstellung Dialog. So reiht sich
Gleichnis an Gleichnis, selbst die abstraktesten Gedanken werden in
konkreten Bildern ausgedrückt.

Ein Freund ist kostbar wie ein Kind.
Du kannst dir keinen Freund am Marktplatz kaufen.
Zweihundert Nadeln bilden keine Axt,
Eintausend Sterne strahlen nicht wie eine Sonne.
Die Treue von zweitausend Dienern
Ersetzt dir keinen Freund, der fern ist.
Der Jähzorn eines Freundes kann nie so übel sein,
Dass wir ihn nicht mehr lieben können.
Sein Tun kann niemals so verschroben sein,
Dass wir ihn nicht mehr achten können.
Und sein Gesicht kann nie so hässlich sein,
Dass wir es gar nicht mehr bewundern können.



504 AFRIKA

Deutlich entsteht hier die Steigerung auch der Wiederholung. Auf einen

Grundrhythmus werden Sekundärrhythmen gespannt. Doch die Übersetzung
in eine europäische Sprache kann die Diktion oft nur in Umschreibungen
wiedergeben.

Schango ist über Obatalla erzürnt. Aber er tut seinem Freund unrecht,
und Oya, Schangos Frau, redet dann Obatalla beruhigend zu. Schango
wütet:

Rätst du auch einem Hausherrn zur Geduld,
dessen Gemahlin vergewaltigt wurde?
Soll Feuer aufhören zu brennen,
weil es befreundet ist mit Holz?
Es ist leichter, die Antilope zu töten im Busch
Als den Hund zu opfern im eigenen Haus.
Es ist leichter, seinem Feind zu vergeben
als seinem Freund.

Bringt ihn zum Kerker und mir aus den Augen

Darauf greift Oya ein :

Sei nicht erzürnt, Obatalla,
Du siehst den Wurm und glaubst, er tanze,
dabei ist das die Art, wie er sich fortbewegt.
Du glaubst, Schango bekämpfe dich,
dabei ist das die Art, wie er sich gibt.

Die Übersetzung bietet den vollen Wortlaut. Das Original aber deutet nur
an. Denn für den Yoruba-Autor genügt es, nur den Anfang eines Sprichwortes

wiederzugeben. Er kann sich darauf verlassen, dass sein gebildetes
Publikum den Satz vollenden und ausserdem auf die entsprechende Situation

anwenden kann. Im Original sagt daher Oya nur:

Sei nicht erzürnt, Obatalla,
Der Wurm tanzt.

Das gäbe im Deutschen keinen Sinn. Ein Yoruba aber weiss, dass « Der
Wurm tanzt» für das vollkommene Sprichwort steht: «Du siehst den Wurm
und glaubst, er tanze, dabei ist das die übliche Art, wie er sich fortbewegt. »



AFRIKA 505

Und er weiss ausserdem, dass dieses Sprichwort wiederum gleichnishaft
bedeuten soll : Du glaubst, dass Schango sich über dich ärgert, aber in
Wirklichkeit meint er gar nicht dich, sein Verhalten ist einfach die Art und Weise,
wie der Donnergott sich gibt.

So schliesst die modernste Dichtung den Kreis und übernimmt die
typischsten Stilmittel der Tradition. Sie ist, wie die Négritude forderte, zu den
Quellen zurückgekehrt. Dabei aber hat sie neue moderne Kunstformen
geschaffen, denn so wenig es in der Tradition ein profanes Theaterspiel gab, so

wenig gab es so etwas wie eine Yoruba-Volksoper. Durch die Begegnung
mit der westlichen Kultur hat die afrikanische Dichtung zu neuen, grösseren
Formen gefunden, ist weltläufig und exportierbar geworden und ist doch in
ihren besten Erzeugnissen ihrem eigenen Stil treu geblieben.

Hans Jenny

Gedanken über Afrikas Zukunft

Ein Europäer, der mit einem Afrikaner in Kontakt kommt, findet es

durchaus natürlich, dass er sich mit ihm in einer europäischen Sprache,
meist Englisch oder Französisch, unterhalten kann. Selbstverständlich trägt
dieser Schwarze einen westlichen Anzug. Nach dem Egalitätsdenken
besteht zwischen Schwarz und Weiss, abgesehen von einer unterschiedlichen
Intensität der Hautpigmente und einigen anderen somatischen Äusserlichkei-
ten überhaupt kein Unterschied. Eine allenfalls festgestellte andere
Mentalität wäre ledigUch Restbestand eines veralteten Erziehungssystems.

Die Tünche der Kolonialzeit

Nur wenige, die so denken, machen sich darüber Gedanken, wie kurz eigentlich

die Frist war, die Afrika zur Verfügung stand, um «zivilisiert» zu werden.

Abgesehen von der flüchtigen Berührung der portugiesischen Seefahrer
mit der Küstenbevölkerung, den darauffolgenden Sklavenexporten und den
ersten Missionierungsversuchen, dauerte die eigentliche kolonisatorische
Durchdringung Afrikas nur 75 Jahre. Die Aufteilung des ganzen Kontinents

(mit Ausnahme von Liberia und Äthiopien) unter sieben euro-


	Von der Négritude zum Volkstheater : Reafrikanisierungstendenzen in der modernen afrikanischen Literatur

