Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte
Band: 51 (1971-1972)

Heft: 7: Was soll aus Afrika werden? : Ein Kontinent auf der Suche nach
seiner Zukunft

Artikel: Zur afrikanischen Identitatskrise : ein Uberblick anhand der neueren
Literatur

Autor: Preiswerk, Roy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162649

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

486 AFRIKA

Roy PREISWERK

Zur afrikanischen Identitatskrise

Ein Uberblick anhand der neueren Literatur

Kulturelle Kontinuitdt und Kulturschock

In der heute vorherrschenden Entwicklungskonzeption, die von afrikanischen
Eliten im Rahmen der internationalen Zusammenarbeit angewandt wird,
spielt — wohl oft unbewusst — eine optimistische Einschdtzung des Ausstrah-
lungseffektes eine bedeutende Rolle. Man glaubt gerne, die Lebensform und
die wirtschaftliche Tétigkeit einer verwestlichten Enklave werde sich gra-
duell, aber unaufhaltbar im Sinne eines Modernisierungseffekts auf die
gesamte Bevolkerung ausdehnen. Wenn einmal alle Einwohner eines Landes
eine dynamische Lebenseinstellung entwickelt hétten, fortschrittgliubig ge-
worden seien und Unternehmergeist an den Tag legten, so kOnne einer
raschen Produktionssteigerung nichts mehr im Wege stehen. Bedingung fiir
Wachstum sei also vorerst eine moglichst radikale Verbreitung des Gedan-
kenguts des modernen Sektors auf das soziale und kulturelle Hinterland.
Dies setze als erstes Entwicklungsziel die Alphabetisierung der Bevolkerung
voraus.

Eine von den Eliten gegeniiber der Masse praktizierte paternalistische
Politik dieser Art kennt man in mehreren lateinamerikanischen Staaten seit
langem unter dem Namen «indigenismo». Heute stellt man bei der Anwen-
dung dieser Politik grosse Schwierigkeiten fest. Junge lateinamerikanische
Sozialwissenschafter gehen sogar so weit zu behaupten, die Akkulturation
an die Lebensform der herrschenden Schicht bedeute fiir die Masse kulturel-
len Selbstmord und komme iiberall dort, wo die Umstellung aufgezwungen
werde, einem Kulturmord (Ethnozid) gleich.

Die kulturelle Kontinuitat des Afrikaners ist wohl manchmal unterschitzt
worden. Man stellt dies vor allem fest, wenn man das Verhalten afrikani-
scher Kulturen in Siidamerika untersucht. Jean Ziegler spricht auf Grund
seiner Studien iiber die afrikanische Diaspora in Brasilien von einer «be-
wundernswiirdigen kulturellen Ausdauer der Afrikaner» und von der «quasi
unverdnderten Fortdauer, durch die Jahrhunderte, der reichsten und feinsten



AFRIKA 487

gesellschaftlichen Errungenschaften» 2. Das gleiche kann in Surinam festge-
stellt werden: Die im 18. und 19. Jahrhundert aus den Plantagen ge-
fliichteten Sklaven brachten es fertig, im Innern des Landes ihre urspriing-
liche Kultur zu rekonstruieren. Noch heute leben sie mit ihren eigenen Ge-
brduchen und Institutionen und geniessen eine gewisse Autonomie, umge-
ben von Amerindern, Javanesen, Europiern, Indern3.

Fiir Afrika selber haben allerdings schon in den dreissiger Jahren ge-
wisse Anthropologen darauf geschlossen, dass es eine traditionelle Rein-
kultur nicht mehr gebe?. Praktisch jeder Afrikaner ist mit fremdem Ge-
dankengut in Berithrung gekommen. Daran abzuleiten, der Zersetzungs-
prozess werde sich graduell bis zur volligen Auflosung der eigenen Kultur
weiterentwickeln, ist jedoch ein Fehlschluss. Beschreibungen neueren Da-
tums des landlichen Lebens in Afrika zeigen dies recht eindriicklich5. Was
die Elite betrifft, so steht sie seit Jahrzehnten im Kreuzfeuer des Kultur-
schocks.

Identitdtskrise als Zentralthema der afrikanischen Literatur

Die Identitdtskrise der Elite ist das zentrale Thema der afrikanischen Li-
teratur. Seit dem Pionierwerk von Camara Laye, « L’enfant noir» (1934), be-
handeln eine Vielzahl von Romanen die Entwurzelung junger Afrikaner, die
sich studienhalber in die Metropole begeben und nach ihrer Riickkehr in
tragische Konflikte verwickelt werden. Vor der Unabhéngigkeit stosst sich
der mit reformistischen Ideen heimkehrende Absolvent an der Kolonialstruk-
tur. So wird zum Beispiel der Held in Sembéne QOusmanes «O pays, mon
beau peuple» (1957), der sich mit seiner franzdsischen Frau in der Casa-
mance niederldsst, schliesslich von den «colons» ermordet. Nach der Unab-
hiangigkeit rennt der Riickkehrer gegen die afrikanischen Machthaber an,
wie zum Beispiel in «Le Mandat» (1966) des gleichen Autors oder in Wole
Soyinkas « Kongi’s Harvest» (1967).

Das seelische und moralische Drama, welches sich im Aufeinandertref-
fen verschiedener Kulturen beim afrikanisch geformten und européisch ge-
bildeten Afrikaner ergibt, hat wohl keiner besser beschrieben als Cheikh
Amadou Kane in «L’aventure ambigue» (1960). Was dieser Autor besonders
eindriicklich darstellt, ist die Zweideutigkeit der Einstellung sowohl zur her-
gebrachten afrikanischen Kultur als auch zum neu erworbenen europédischen
Wissen. Die afrikanische Tradition wird gleichzeitig verneint und geliebt,
und das europdische Gedankengut wird ebenso bewundert wie gefiirchtet.
Es wird zugegeben, dass Anstosse zu einem unvermeidlichen Erneuerungs-
prozess in Afrika von aussen her kommen mussten, doch ebenso wird das



488 AFRIKA

Verschwinden gewisser fundamentaler Werte (Gemeinschaftssinn, Zeitbe-
griff, Beziehung zur Natur usw.). die scheinbar mit der Modernisierung
im Widerspruch stehen, aufs tiefste bedauert. Wahrend der ganzen Dauer
unseres miithsamen Strebens, sagt Kane, haben wir uns unaufhoérlich ver-
wandelt, um schliesslich in einer Zwittersituation zu verweilen, die uns
mit Schande erfiillt. Den gleichen Gedanken driickt auch Richard Wright aus,
als er sein Buch «White Man, Listen» (1957) den «verwestlichten und
tragischen Eliten» der Dritten Welt widmete, «den einsamen Aussenseitern,
die auf den gratdhnlichen Grenzen zwischen verschiedenen Kulturen prekér
existieren» und die «in der Verwirrung und Stagnation verzweifelt fiir ihre
Herzen eine Heimat suchen.»

Hinter den offensichtlichen kiinstlerischen Bestrebungen der afrikanischen
Schriftsteller verbergen sich seit jeher politische Absichten. Zur Kolonialzeit
war die Behandlung des Kulturkonflikts mancherorts die einzig mdgliche
Form einer anti-kolonialistischen Kampfansage. Die L6sung der durch den
Kulturschock geschaffenen Konflikte war also nicht Selbstzweck, sondern
nur Mittel zur Erreichung dessen, was unweigerlich der damaligen Elite
als Prioritédt erschien: Kwame Nkrumah zum Beispiel hat in einem seiner
beriihmten Ausspriiche diesen Vorrang des «political kingdom» festgehalten.
Diese Haltung war verstindlicherweise mit einem leicht naiven Optimismus
verbunden, demgemadss eine Erneuerung der gesamten nationalen Existenz-
grundlagen sich als Folge der politischen Unabhéngigkeit sozusagen auto-
matisch ergeben miisste.

Der Ruf nach der «zweiten Unabhdingigkeit»

Ein Jahrzehnt spéter ziehen viele Afrikaner eine Bilanz. Meist sind es Ange-
horige der jiingeren Generation, die bereits Schwierigkeiten hat, sich in die
Umstidnde der Erringung der Unabhingigkeit einzufiihlen. Sie wirft ihren
Vorgingern iibertricbene Kompromissbereitschaft vor und sogar, vor allem
im franzodsischen Sprachgebiet, eine gewisse Unterwiirfigkeit gegeniiber der
fritheren Kolonialmacht. Aus ihrer eigenen existentiellen Erfahrung der
letzten zehn Jahre leitet sie eine klare Zielsetzung ab: Die Erreichung der
politischen Unabhéngigkeit stellt nur eine erste Etappe auf dem Weg zur
vollkommenen Befreiung dar. Diese Befreiung kann nicht, wie es die erste
Generation afrikanischer Regierungschefs einhellig verkiindet hat, durch das
beschleunigte Vorantreiben des wirtschaftlichen Entwicklungsprozesses er-
reicht werden, denn gerade dadurch geraten die neuen Staaten in ein noch
engeres Abhidngigkeitsverhidltnis zur Aussenwelt. Voraussetzung fiir eine
authentische Entwicklung ist ein besseres Selbstverstindnis. Nichts weniger



AFRIKA 489

als eine «zweite Unabhidngigkeit» fordern viele junge Afrikaner: eine
psychologische und kulturelle Befreiung. Der neue Afrikaner kann sich
nicht blindlings in eine Entwicklungsaufgabe stiirzen. In der Verschieden-
heit menschlicher Kulturen muss er zuerst eine von seiner eigenen Situa-
tion nicht vollig entfremdete Wertbasis fiir sein Handeln finden. Dazu
kommt die notwendige Selbstbehauptung als Rasse, die Bejahung des
Schwarzseins und damit die Befreiung vom weissen Rassismus.

Es wire verfehlt, von einem Generationenkonflikt zu sprechen, denn die
Beziehungen zwischen verschiedenen Altersgruppen sind auch unter euro-
pdisierten Afrikanern anders als in Europa. Noch verfehlter wire es, den
neu entstandenen Gegensatz mit einer einfachen Dichotomie umschreiben
zu wollen: auf der einen Seite die Tendenz, nach der politischen Unab-
hiangigkeit die wirtschaftliche Entwicklung als Hauptziel zu betrachten, auf
der andern Seite die Forderung nach kulturellem Selbstverstidndnis als
Voraussetzung fiir ein authentisches Entwicklungsmodell. Eine kurze Sche-
matisierung der verschiedenen Positionen erfordert zumindest eine Auftei-
lung in vier Kategorien: Vernichtung der fremden Kultur, Bejahung der
eigenen Kultur, Bejahung der eigenen Rasse, Verneinung der eigenen Kul-
tur als Ubergang zur totalen Emanzipation.

Vernichtung der fremden Kultur

Obwohl weder chronologisch noch der Bedeutung nach als erste Kategorie
zu werten, stellen wir die radikalste Reaktion im Kulturkonflikt, die Ver-
nichtung der fremden Kultur, an den Anfang. Sie ist wohl am eindriick-
lichsten im Werk des aus Martinique stammenden Psychiaters Frantz Fanon
«Les damnés de la terre» (1961) dargestellt worden. Fanon zeigt die Paral-
lelitat auf, die sich zwischen der sozialen Schizophrenie in den Kolonien
und der Spaltung der Personlichkeit des Kolonisierten ergibt. Seine Diagnose
in manchen Féllen, die er klinisch untersucht hat, deutet auf Geisteskrankheit.
Oft resultieren aus dem Zwiespalt Angstkomplexe, Apathie, Selbstvernei-
nung, Aggressivitit und Kriminalitdt. (Der nigerianische Psychiater Adeoye
Lambo, Rektor der Universitdt Ibadan und Mitarbeiter der Weltgesundheits-
organisation, hat solche Untersuchungen mit dhnlichen Resultaten durchge-
fithrt.)

Wesentlich ist bei Fanon die aus psychiatrischer Erkenntnis abgeleitete
Strategie des politischen Handelns: Die Uberwindung des inneren Zwie-
spaltes ist dem Kolonisierten verunmdoglicht, solange die dussere Welt ihrer
Dualitit verhaftet bleibt. Noch immer stehen sich in der Dritten Welt ein-
heimische und fremde Weltanschauungen radikal gegeniiber, noch immer



490 AFRIKA

leuchtet der Wohlstand der Weissen aus dem Elend der Schwarzen hervor,
noch immer ist die Lebensform der weissen Stadt eine stindig sichtbare
Anklage an die afrikanische Tradition. Fiir Fanon ist die Folgerung klar:
Die totale physische Zerstéorung der durch den Eindringling eingefiihrten
Strukturen ist Vorbedingung fiir die Wiederherstellung der seelischen Ein-
heit des Menschen der Dritten Welt. Welche Strukturen die jetzigen er-
setzen sollen, ist nicht eindeutig zu ermitteln: Fanon glaubt jedenfalls, dass
aus den Ruinen der Kolonialwelt eine dynamische Erneuerungsbewegung
unweigerlich entstehen muss.

Was Fanon - heute vielfach als Apostel der Gewaltanwendung in der
Dritten Welt bezeichnet — vorausgesagt oder gefordert hat, ist nicht oder
jedenfalls noch nicht eingetreten. In Afrika sind die neuen Regierungen, so-
fern sie iiberhaupt an die Notwendigkeit der Erneuerung glauben, durchwegs
reformistisch. Radikale revolutionidre Bewegungen sind iiberall, wo sie sich
gezeigt haben, systematisch unterdriickt worden. Fanon deswegen einfach als
irrelevant abzutun, wire aber falsch. Erstens haben Fanons Werke, unabhéin-
gig von ihrem militanten Gehalt, unabstreitbare analytische Bedeutung. Zwei-
tens wird er von Afrikanern ernstgenommen, die sich heute die Erringung des
«cultural kingdom» zum Ziel gesetzt haben. Dazu kommt schliesslich, dass
eine Entwicklung zur Gewaltsamkeit unabhéngig von Fanons Rechtfertigung
schon allein aus der wachsenden Unzufriedenheit mit der gegenwirtigen
Entwicklungsstrategie moglich erscheint.

Beachtenswert ist, dass Fanon viel Bedeutungsvolles fiir Afrika ausge-
sagt hat, ohne mit Schwarzafrika intim vertraut zu sein. Beeinflusst von
seinem westindischen Ursprung («In Martinique war ich Franzose») und
seinem Unbehagen in Europa («In Frankreich bis ich ein Neger»), ringt er
sich als Arzt im Algerienkrieg zu seiner bitteren Schlussfolgerung durch.
Vor ihm haben viele schwarze Westinder eine bedeutende Rolle in der
Emanzipation Afrikas gespielt. Schon im 19. Jahrhundert waren Edward
Blyden und Sylvester Williams aus Trinidad Vorldufer des Antikolonialis-
mus und des Panafrikanismus; seit den dreissiger Jahren waren es vor
allem C. L. R. James und George Padmore, beide auch aus Trinidad. Der
Grund dazu ist offensichtlich: C. L. R. James spricht von der «erdriicken-
den Engheit des sozialen Territoriums» in den westindischen Inseln$. Der
westindische Schwarze sucht seine eigene Identitdtskrise in einer vollig ver-
westlichten Umgebung iiber die Rehabilitierung Afrikas zu erreichen: So-
lange Afrika nicht frei ist, muss sich auch der amerikanische und westin-
dische Schwarze unbehaglich fithlen. Auch wenn diese Uberzeugung bei
einer gewissen Elite Westindiens schon lange pridsent war, so ist sie doch
erst einige Jahre nach der politischen Unabhéngigkeit in die Masse einge-
drungen. In Trinidad selber, auch Ursprungsland des «Black-Power-Prota-



AFRIKA 491

gonisten Stokeley Carmichael, setzte die Wiederentdeckung der afrikanischen
Kultur etwa 1967 ein. Sie muss in einen direkten Zusammenhang gebracht
werden mit der « Black-Power»-Revolution vom Februar 1970, die als typi-
sches Beispiel einer kulturell-psychologischen Befreiungsbewegung ohne kla-
res politisches Programm angesehen werden darf. Ob, wie in Trinidad, auch
in Afrika eine «Black-Power»-Bewegung sich gegen schwarze Regierungen
erheben wird, ist fraglich. Stokeley Carmichael hat jedenfalls wéhrend sei-
nes einjdhrigen Aufenthaltes bei Kwame Nkrumah in Guinea angedeutet,
der erste Schritt zur Schwarzen Macht in Afrika liege in der Entmachtung
der herrschenden. schwarzen Eliten, die letztlich nicht das Interesse der

schwarzen Massen, sondern nur dasjenige der weissen Imperialisten férder-
ten.

Bejahung der eigenen Kultur

Die wohl bekannteste Form der kulturellen Selbstbehauptung erscheint in
dem von Leopold S. Senghor entwickelten Konzept der «négritude». (Die
fernen Urspriinge des Konzepts sind auf Haiti zuriickzufiihren, und die
erste Ausarbeitung erfolgte vor Senghor und in weit radikalerer Form durch
Aimé Césaire aus Martinique.) Geméss Thomas Melone kommt «négritude »
als Reaktion gegen iibertriebene Verwestlichung im Gefolge der Romantik,
welche Freiheit gegeniiber einem straffen Ordnungsprinzip aufwertet, und
des Surrealismus, welcher der iibertriebenen Wissenschaftsgldubigkeit eine
Mystik gegeniiberstellt 7. Senghor sucht aber keine Exklusivitdt in der Riick-
kehr zur Tradition: Diese soll vielmehr in ein harmonisches Verhéltnis zur
europdischen Kultur gebracht werden. Senghors Leben, wie es sich in sei-
ner Poesie ausdriickt, ist ein Musterbeispiel der Zerrissenheit der afrika-
nischen Seele zwischen zwei Welten und des verzweifelten Versuches, eine
friedliche Losung zur Uberwindung der Gegensitze zu finden.

Viele junge Afrikaner verwerfen die «négritude» mit Vehemenz. Spottisch
meint Wole Soyinka, ein Tiger habe ja seine «tigritude» auch nicht unter
Beweis zu stellen. Ernsthafter sind andere, wenn sie Senghor vorwerfen, er
habe die Komplementaritit der Kulturen nur auf dem Weg der Selbstaufgabe
erreicht. Tatsdchlich akzeptiert Senghor die Rolle, welche ihm der europé-
ische Ethnozentrismus vorschreibt: Die Rolle des Weiblichen, des Affekti-
ven, des Emotionalen. «La raison est hélléne comme l’intuition est négre»
ist ein berithmter Ausspruch, der Senghor wegen der iiberspitzten Dichoto-
misierung zu Recht starke Kritik eingetragen hat. Marcien Towa kommt auf
Grund seiner eingehenden Analyse von Senghors Lebenswerk zum Schluss,
Senghor mache die Knechtschaft des Schwarzen in einer weissen Welt zur
Fatalitidt8. Obwohl sie nichts Originelles oder grundsitzlich Abweichendes



492 AFRIKA

enthélt, sei hier auch noch die Schrift von Jean-Marie Abanda Ndengue er-
wihnt, deren Titel, « De la négritude au négrisme» (1970) allein schon das
Bestreben nach neuen Konzepten ausdriickt.

Was mit der «négritude» auf philosophischer Ebene im Bezug auf die
Aufwertung der afrikanischen Kultur erreicht wurde, zeigt sich auch prak-
tisch fiir viele Mitglieder der Elite im téglichen Leben. Jean-Paul N’Diaye
stellt allerdings fest, dass das hdufig anzutreffende verbale Bekenntnis zur
Tradition im afrikanischen Biirgertum teils aus Nostalgie fiir eine immer-
verschwundene Vergangenheit, teils zur Briiskierung des Weissen erfolgt?.
Die oberflichliche Identifizierung mit der Masse kann auch auf schlechtes
Gewissen zuriickzufiihren sein: Die relativ gutgestellte Biirgerklasse spiirt,
dass sie die Erwartungen der Masse nicht erfiillt hat. Im Gegenteil, sie hat zu
einem gewissen Grad Verrat an den Glaubensbekenntnissen der von ihr er-
rungenen Unabhéngigkeit begangen.

Bejahung der eigenen Rasse

Einer der wesentlichen Vorwiirfe an Senghor ist, dass er, entgegen wissen-
schaftlicher Erkenntnis, auf rein empirischer und intuitiver Basis die Rassen-
bedingheit der Kulturunterschiede postulierte, was Towa, zum Beispiel, mit
«biologisation du culturel» und Rassismus bezeichnet 0. Der auch im unab-
hédngigen Afrika spiirbare weisse Rassismus ist mithin ein Grund fiir eine
relativ neue Entwicklung: die parallel zur kulturellen Selbstbehauptung lau-
fende «epidermische» Rehabilitierung, die Aufwertung des Schwarzseins.
Nicht ohne Einfluss war hier auch die «Black-Power»-Bewegung in Ameri-
ka, mit ihrer kiinstlerischen und modischen Begleiterscheinung des «Black
is Beautiful»11. Bezeichnend ist, dass von den wenigen verfiigbaren Schrif-
ten von Afrikanern zu diesem Thema (wovon zwei in der Folge kurz be-
handelt werden) meist Texte in englischer Sprache vorliegen. Nur als Hin-
weis sei die bemerkenswerte Tatsache erwidhnt, dass afro-amerikanische
Kunst- und Modeschopfungen, die sich bewusst afrikanischem Kultur-
gut anndhern, aber doch kulturelle Eigenart aufweisen, im englischsprechen-
den Afrika prompt Anklang finden. Ist es nicht erstaunlich, wenn Afrikaner
plotzlich «afro»-Hemden tragen, wenn Afrikanerinnen aus Amerika «afro»-
Periicken importieren, um dann prompt mit «afro-baby» bezeichnet zu
werden, und wenn afrikanische Tanzorchester «afro»-Beat und «afro»-Rock
zu spielen beginnen? Dies umso mehr, als Musik (auch Mode) und poli-
tisches Verhalten nur zwei Aspekte eines einzigen Phdnomens sind: des
Kampfs der Afro-Amerikaner fiir ihre Freiheit und ihre Wiirde12.

Der Nigerianer Remi Fani-Kayode ruft in seiner Schrift « Blackism» (1965)
aus: «Schwarze Volker der Erde, erhebt Euch, vereinigt Euch.» Damit



AFRIKA 493

meint er librigens nach amerikanischer Tradition alle nicht-weissen Volker.
(In den USA ist ein Neger, wer nicht hundertprozentig weiss ist.) Sein
Programm ist nicht ganz klar, aber bezeichnend, und fiir Afrika neu, ist
der Gedanke, dass ein Appell an die Schwarzheit des Afrikaners einen
dynamisierenden Effekt haben und zur endgiiltigen Befreiung und Einigung
Afrikas fiihren soll.

Ebenfalls in Nigeria hat die «Black-Renaissance»-Bewegung folgende
Beurteilung der Lage verkiindet13:

1. Die weiterbestehende Unterdriickung und Ausbeutung des schwarzen
Menschen in der Welt stellt eine Gefahr fiir den Frieden dar.

2. Das gemeinsame Erbe von Kolonialismus und Rassismus zwingt alle
Schwarzen zum gemeinsamen Kampf.

3. Ein besseres Machtverhiltnis zwischen Schwarz und Weiss ist nur iiber
die eigene Anstrengung der Schwarzen zu erreichen, nicht durch moralische
Appelle.

4. Wirtschaftliche Entwicklung ist Hauptziel in den Emanzipationsbestre-
bungen.

5. Die volistindige Entkolonisierung Afrikas liegt in der kollektiven
Verantwortung aller schwarzen Volker.

6. Der schwarze Befreiungskampf setzt die Einheit Afrikas voraus.

7. Schwarze ausserhalb Afrikas miissen sich ebenfalls fiir den Kampf um
totale Emanzipation einigen.

8. Eine historische Perspektive und Anerkennung der Drohung, die vom
weissen Rassismus auf die schwarze Welt ausgeht, gehéren zu den Grund-
lagen des Befreiungskampfes.

9. Notwendigkeit eines Schwarzen Bewusstseins, Wiederherstellung des
Stolzes auf das Schwarzsein, Forderung einer gemeinsamen schwarzen Iden-
titét.

10. Aufgabe jener Traditionen, die einem leistungsfahigen, aber menschli-
chen Wirtschaftssystem im Wege stehen.

11. Bewahrung von Werten, die den Bestrebungen eine geschichtliche
Dimension geben und die eigene Identitdt untermauern.

12. Die apathische und selbstzufriedene afrikanische Elite muss sich dem
Dienst an der schwarzen Masse unterordnen.

Verneinung der eigenen Kultur als Ubergangsphase zur totalen Emanzipation

Eine im Zeitalter der Entkolonisierung iiberraschend anmutende Lisung
schlidgt der bereits erwdhnte junge kamerunesische Philosoph Marcien Towa



494 AFRIKA

vor: die vollige Irrelevanz einer Suche nach Werten in der afrikanischen
Tradition und die Notwendigkeit, der europiischen Uberlegenheit mit euro-
paischem Gedankengut beizukommen 14.

Towas Stellungnahme muss vorerst von der althergebrachten Tendenz
vieler Schwarzer abgegrenzt werden, die darin besteht, sich moglichst an die
europdische Machtkonstellation anzupassen. Im englischen Sprachgebiet
kannte man schon seit langem den «Black Englishman», was bei den Fran-
zosen und Portugiesen mit «assimilé» bzw. «assimilado» bezeichnet wurde.
Diese oft tragisch wirkenden Figuren geh6ren mancherorts bereits zur Folk-
lore. Dass aber die Problematik der totalen Anpassung ein zentrales Thema
der Kolonisation war, hat wohl niemand eindriichlicher dargestellt als Frantz
Fanon in seinem ersten Werk: « Peau noire, Masque blanc» (1952).

Towa geht es selbstverstindlich um etwas ganz anderes. Er nimmt als
Ausgangspunkt die militirische, wissenschaftliche und technologische Unter-
legenheit Afrikas, die eine Domination von aussen her ermdoglich hat. Als
Zielsetzung sieht er die Beendigung dieser Domination und die Erreichung
der Ebenbiirtigkeit mit Europa auf allen Gebicten. Als Methode kommt auf
jeden Fall kein Zuriickgreifen auf traditionelle Wertsysteme in Frage, denn
diese sind ja am Versagen Afrikas vor dem europdischen Ansturm schuld.
In Frage kommt nur die Ubernahme europdischer Wertsysteme. Towa
kommt zu dieser Uberzeugung aufgrund der Feststellung, dass die einzigen
erfolgreichen Entwicklungsmodelle in der aussereuropdischen Welt, das
heisst Japan und China, am Anfang auf einer gewissen Selbstverneinung
beruhten und sich klar durch die Ubernahme westlicher Rezepte und Mit-
tel (dazu gehort auch der Marxismus-Leninismus) auszeichnen. Im Gegen-
satz dazu sind Indien und Afrika dem europdischen Gedankengut weitge-
hend feindselig geblieben. Frappant ist nun aber dass gemdss Towa, die
letzteren die am meisten von aussen her beherrschten Gebiete waren und
auch mit den schlimmsten Identitdtskonflikten zu kdmpfen hatten, wahrend
Japan und China es fertigbrachten, trotz der mit westlichem Antoss durch-
gefiihrten Erneuerung ihre kulturelle Eigenart besser zu bewahren.

Die hier nur skizzenhaft angedeutete Problematik kann durch die Lek-
tiire einer Vielzahl von Werken vertieft werden15. Dadurch kann ein besse-
res Verstindnis erreicht werden fiir die schweren Zeiten, die Afrika bevor-
stehen. Doch ist auch bei uns ein besseres kulturelles Selbstverstdndnis
eines der dringendsten Anliegen der Zukunft. Wie ein Afrikaner einmal
zutreffend sagte: Wir Afrikaner wissen nicht, wie wir zu den uns gesteck-
ten Zielen gelangen koénnen, ihr Europder wisst nicht, wohin euch die zur
Verfiigung stehenden Mittel fithren werden.



AFRIKA 495

1 Rodolfo Stavenhagen, «Seven Erro-
neous Theses about Latin America», New
University Thought, 1966/67. — 2 Jean Zieg-
ler, Le pouvoir africain (Paris: Seuil, 1971),
S. 14. - 3 Philip J. C. Dark, Bush Negro
Art, An African Art in the Americas (Lon-
don: Tiranti, 1954). — 4 Bronislaw Mali-
nowski, Les dynamiques de I’évolution cul-
turelle (Paris: Payot, 1970). - 3 Z. B. Ray-
mond Kunene (ein in Europa lebender Afri-
kaner), Die Grossfamilie, Eine afrikanische
Gesellschaftstheorie (Freiburg: Imba-Ver-
lag, 1971) und Vincent Guerry (ein in Afri-
ka lebender Europier), La vie quotidienne
dans un village baoulé (Abidjan: INADES,
1970). — ¢ C. L. R. James, The Black Jaco-
bins (New York: Random House, 1963)
S. 402. - 7 Thomas Melone, De la négritude
dans la littérature négroafricaine (Paris:
Présence africaine, 1962) S. 38. — 8 Mar-
cien Towa, Léopold Sédar Senghor: Négri-
tude ou Servitude? (Yaoundé: Ed. CLE,
1971). Die Veroffentlichungen dieses Her-
ausgebers werden in der Schweiz von der Li-
brairie ALE in Lausanne vertriecben. —

JANHEINZ JAHN

9 Jean Paul N’Diaye, Elites africaines et
culture occidentale: Assimilation ou rési-
stance? (Paris: Présence africaine, 1969)
S. 9. — 10 Ebenda, S. 102. - 11 Zur Inter-
nationalisierung der «Black-Power »-Bewe-
gung hat ein Schwarzer aus Jamaika anléss-
lich seines Afrika-Aufenthaltes interessante
Beobachtungen gemacht. Vgl. Locksley Ed-
mondson, «The Internationalization of
Black Power: Historical and Contemporary
Perspectives», Mawazo (Uganda), Dezem-
ber 1968. — 12 Denis Constant, « L’ Amérique
noire et le rejet de la référence occiden-
tale», Abbia (Kamerun), Jan. bis April
1970, S. 106. — 13 The Philosophy of Black
Renaissance (Lagos: Black Renaissance
Movement, 1970) S. 42-44. — 14 Unter den
bekannten Anthologien sei im deutschen
Sprachgebiet nur die vom hervorragenden
Afrikakenner Janheinz Jahn verfasste Ge-
schichte der neo-afrikanischen Literatur
(Disseldorf-K6In: Eugen Diederichs, 1966)
erwdhnt. — 15 Marcien Towa, Essai sur
la problématique philosophique dans I’ Afri-
que actuelle (Yaoundé: Ed. CLE, 1971).

Von der Négritude zum Volkstheater

Reafrikanisierungstendenzen in der modernen afrikanischen Literatur

Unsere moderne Kunst ist nicht denkbar ohne die Entdeckung afrikanischer
Plastiken. Auch von moderner Musik kann man nicht reden, ohne den Jazz
einzubeziehen, diese zugleich raffinierteste und populdrste Musik unseres
Zeitalters, die aus der Vermischung abendldndischer und afrikanischer Kul-
turelemente entstand. Und die moderne afrikanische und afroamerikanische
Dichtung, die sich unter dem Oberbegriff (neoafrikanische Dichtung> zu-
sammenfassen ldsst, nannte Sartre «die einzige grosse revolutionidre Dich-
tung unserer Zeit». Ob in Afrika, Amerika oder Europa geschrieben, ist



	Zur afrikanischen Identitätskrise : ein Überblick anhand der neueren Literatur

