
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 51 (1971-1972)

Heft: 7: Was soll aus Afrika werden? : Ein Kontinent auf der Suche nach
seiner Zukunft

Artikel: Zur afrikanischen Identitätskrise : ein Überblick anhand der neueren
Literatur

Autor: Preiswerk, Roy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


486 AFRIKA

Roy Preiswerk

Zur afrikanischen Identitätskrise

Ein Überblick anhand der neueren Literatur

Kulturelle Kontinuität und Kulturschock

In der heute vorherrschenden Entwicklungskonzeption, die von afrikanischen
Eliten im Rahmen der internationalen Zusammenarbeit angewandt wird,
spielt - wohl oft unbewusst - eine optimistische Einschätzung des
Ausstrahlungseffektes eine bedeutende Rolle. Man glaubt gerne, die Lebensform und
die wirtschaftliche Tätigkeit einer verwestlichten Enklave werde sich
graduell, aber unaufhaltbar im Sinne eines Modernisierungseffekts auf die

gesamte Bevölkerung ausdehnen. Wenn einmal alle Einwohner eines Landes
eine dynamische Lebenseinstellung entwickelt hätten, fortschrittgläubig
geworden seien und Unternehmergeist an den Tag legten, so könne einer
raschen Produktionssteigerung nichts mehr im Wege stehen. Bedingung für
Wachstum sei also vorerst eine möglichst radikale Verbreitung des
Gedankenguts des modernen Sektors auf das soziale und kulturelle Hinterland.
Dies setze als erstes Entwicklungsziel die Alphabetisierung der Bevölkerung
voraus.

Eine von den Eliten gegenüber der Masse praktizierte paternalistische
Politik dieser Art kennt man in mehreren lateinamerikanischen Staaten seit

langem unter dem Namen «indigenismo». Heute stellt man bei der Anwendung

dieser Politik grosse Schwierigkeiten fest. Junge lateinamerikanische
Sozialwissenschafter gehen sogar so weit zu behaupten, die Akkulturation
an die Lebensform der herrschenden Schicht bedeute für die Masse kulturellen

Selbstmord und komme überall dort, wo die Umstellung aufgezwungen
werde, einem Kulturmord (Ethnozid) gleich1.

Die kulturelle Kontinuität des Afrikaners ist wohl manchmal unterschätzt
worden. Man stellt dies vor allem fest, wenn man das Verhalten afrikanischer

Kulturen in Südamerika untersucht. Jean Ziegler spricht auf Grund
seiner Studien über die afrikanische Diaspora in Brasilien von einer
«bewundernswürdigen kulturellen Ausdauer der Afrikaner» und von der «quasi
unveränderten Fortdauer, durch die Jahrhunderte, der reichsten und feinsten



AFRIKA 487

gesellschaftlichen Errungenschaften»2. Das gleiche kann in Surinam festgestellt

werden: Die im 18. und 19. Jahrhundert aus den Plantagen
geflüchteten Sklaven brachten es fertig, im Innern des Landes ihre ursprüngliche

Kultur zu rekonstruieren. Noch heute leben sie mit ihren eigenen
Gebräuchen und Institutionen und geniessen eine gewisse Autonomie, umgeben

von Amerindern, Javanesen, Europäern, Indern3.
Für Afrika selber haben allerdings schon in den dreissiger Jahren

gewisse Anthropologen darauf geschlossen, dass es eine traditionelle
Reinkultur nicht mehr gebe4. Praktisch jeder Afrikaner ist mit fremdem
Gedankengut in Berührung gekommen. Daran abzuleiten, der Zersetzungs-

prozess werde sich graduell bis zur völligen Auflösung der eigenen Kultur
weiterentwickeln, ist jedoch ein Fehlschluss. Beschreibungen neueren
Datums des ländlichen Lebens in Afrika zeigen dies recht eindrücklich5. Was
die Elite betrifft, so steht sie seit Jahrzehnten im Kreuzfeuer des
Kulturschocks.

Identitätskrise als Zentralthema der afrikanischen Literatur

Die Identitätskrise der Elite ist das zentrale Thema der afrikanischen
Literatur. Seit dem Pionierwerk von Camara Laye, «L'enfant noir» (1934),
behandeln eine Vielzahl von Romanen die Entwurzelung junger Afrikaner, die
sich studienhalber in die Metropole begeben und nach ihrer Rückkehr in
tragische Konflikte verwickelt werden. Vor der Unabhängigkeit stösst sich
der mit reformistischen Ideen heimkehrende Absolvent an der Kolonialstruktur.

So wird zum Beispiel der Held in Sembène Ousmanes «O pays, mon
beau peuple» (1957), der sich mit seiner französischen Frau in der Casa-

mance niederlässt, schliesslich von den «colons» ermordet. Nach der
Unabhängigkeit rennt der Rückkehrer gegen die afrikanischen Machthaber an,
wie zum Beispiel in «Le Mandat» (1966) des gleichen Autors oder in Wole

Soyinkas «Kongi's Harvest» (1967).
Das seelische und moralische Drama, welches sich im Aufeinandertreffen
verschiedener Kulturen beim afrikanisch geformten und europäisch

gebildeten Afrikaner ergibt, hat wohl keiner besser beschrieben als Cheikh
Amadou Kane in «L'aventure ambigue» (1960). Was dieser Autor besonders
eindrücklich darstellt, ist die Zweideutigkeit der Einstellung sowohl zur
hergebrachten afrikanischen Kultur als auch zum neu erworbenen europäischen
Wissen. Die afrikanische Tradition wird gleichzeitig verneint und geliebt,
und das europäische Gedankengut wird ebenso bewundert wie gefürchtet.
Es wird zugegeben, dass Anstösse zu einem unvermeidlichen Erneuerungs-
prozess in Afrika von aussen her kommen mussten, doch ebenso wird das



488 AFRIKA

Verschwinden gewisser fundamentaler Werte (Gemeinschaftssinn, Zeitbegriff,

Beziehung zur Natur usw.). die scheinbar mit der Modernisierung
im Widerspruch stehen, aufs tiefste bedauert. Während der ganzen Dauer
unseres mühsamen Strebens, sagt Kane, haben wir uns unaufhörlich
verwandelt, um schliesslich in einer Zwittersituation zu verweilen, die uns
mit Schande erfüllt. Den gleichen Gedanken drückt auch Richard Wright aus,
als er sein Buch «White Man, Listen» (1957) den «verwestlichten und
tragischen Eliten» der Dritten Welt widmete, «den einsamen Aussenseitern,
die auf den gratähnlichen Grenzen zwischen verschiedenen Kulturen prekär
existieren» und die «in der Verwirrung und Stagnation verzweifelt für ihre
Herzen eine Heimat suchen. »

Hinter den offensichtlichen künstlerischen Bestrebungen der afrikanischen
Schriftsteller verbergen sich seit jeher politische Absichten. Zur Kolonialzeit
war die Behandlung des Kulturkonflikts mancherorts die einzig mögliche
Form einer anti-kolonialistischen Kampfansage. Die Lösung der durch den
Kulturschock geschaffenen Konflikte war also nicht Selbstzweck, sondern
nur Mittel zur Erreichung dessen, was unweigerlich der damaligen Elite
als Priorität erschien: Kwame Nkrumah zum Beispiel hat in einem seiner
berühmten Aussprüche diesen Vorrang des «political kingdom» festgehalten.
Diese Haltung war verständlicherweise mit einem leicht naiven Optimismus
verbunden, demgemäss eine Erneuerung der gesamten nationalen
Existenzgrundlagen sich als Folge der politischen Unabhängigkeit sozusagen
automatisch ergeben müsste.

Der Ruf nach der «zweiten Unabhängigkeit»

Ein Jahrzehnt später ziehen viele Afrikaner eine Bilanz. Meist sind es

Angehörige der jüngeren Generation, die bereits Schwierigkeiten hat, sich in die
Umstände der Erringung der Unabhängigkeit einzufühlen. Sie wirft ihren
Vorgängern übertriebene Kompromissbereitschaft vor und sogar, vor allem
im französischen Sprachgebiet, eine gewisse Unterwürfigkeit gegenüber der
früheren Kolonialmacht. Aus ihrer eigenen existentiellen Erfahrung der
letzten zehn Jahre leitet sie eine klare Zielsetzung ab: Die Erreichung der
politischen Unabhängigkeit stellt nur eine erste Etappe auf dem Weg zur
vollkommenen Befreiung dar. Diese Befreiung kann nicht, wie es die erste
Generation afrikanischer Regierungschefs einhellig verkündet hat, durch das

beschleunigte Vorantreiben des wirtschaftlichen Entwicklungsprozesses
erreicht werden, denn gerade dadurch geraten die neuen Staaten in ein noch

engeres Abhängigkeitsverhältnis zur Aussenwelt. Voraussetzung für eine
authentische Entwicklung ist ein besseres Selbstverständnis. Nichts weniger



AFRIKA 489

als eine «zweite Unabhängigkeit» fordern viele junge Afrikaner: eine

psychologische und kulturelle Befreiung. Der neue Afrikaner kann sich
nicht blindlings in eine Entwicklungsaufgabe stürzen. In der Verschiedenheit

menschlicher Kulturen muss er zuerst eine von seiner eigenen Situation

nicht völlig entfremdete Wertbasis für sein Handeln finden. Dazu
kommt die notwendige Selbstbehauptung als Rasse, die Bejahung des

Schwarzseins und damit die Befreiung vom weissen Rassismus.
Es wäre verfehlt, von einem Generationenkonflikt zu sprechen, denn die

Beziehungen zwischen verschiedenen Altersgruppen sind auch unter
europäisierten Afrikanern anders als in Europa. Noch verfehlter wäre es, den

neu entstandenen Gegensatz mit einer einfachen Dichotomie umschreiben
zu wollen: auf der einen Seite die Tendenz, nach der politischen
Unabhängigkeit die wirtschaftliche Entwicklung als Hauptziel zu betrachten, auf
der andern Seite die Forderung nach kulturellem Selbstverständnis als

Voraussetzung für ein authentisches Entwicklungsmodell. Eine kurze
Schematisierung der verschiedenen Positionen erfordert zumindest eine Aufteilung

in vier Kategorien: Vernichtung der fremden Kultur, Bejahung der
eigenen Kultur, Bejahung der eigenen Rasse, Verneinung der eigenen Kultur

als Übergang zur totalen Emanzipation.

Vernichtung der fremden Kultur

Obwohl weder chronologisch noch der Bedeutung nach als erste Kategorie
zu werten, stellen wir die radikalste Reaktion im Kulturkonflikt, die
Vernichtung der fremden Kultur, an den Anfang. Sie ist wohl am eindrücklichsten

im Werk des aus Martinique stammenden Psychiaters Frantz Fanon
«Les damnés de la terre» (1961) dargestellt worden. Fanon zeigt die Parallelität

auf, die sich zwischen der sozialen Schizophrenie in den Kolonien
und der Spaltung der Persönlichkeit des Kolonisierten ergibt. Seine Diagnose
in manchen Fällen, die er klinisch untersucht hat, deutet auf Geisteskrankheit.
Oft resultieren aus dem Zwiespalt Angstkomplexe, Apathie, Selbstverneinung,

Aggressivität und Kriminalität. (Der nigerianische Psychiater Adeoye
Lambo, Rektor der Universität Ibadan und Mitarbeiter der Weltgesundheitsorganisation,

hat solche Untersuchungen mit ähnlichen Resultaten durchgeführt.)

Wesentlich ist bei Fanon die aus psychiatrischer Erkenntnis abgeleitete
Strategie des pohtischen Handelns: Die Überwindung des inneren
Zwiespaltes ist dem Kolonisierten verunmöglicht, solange die äussere Welt ihrer
Dualität verhaftet bleibt. Noch immer stehen sich in der Dritten Welt
einheimische und fremde Weltanschauungen radikal gegenüber, noch immer



490 AFRIKA

leuchtet der Wohlstand der Weissen aus dem Elend der Schwarzen hervor,
noch immer ist die Lebensform der weissen Stadt eine ständig sichtbare
Anklage an die afrikanische Tradition. Für Fanon ist die Folgerung klar:
Die totale physische Zerstörung der durch den Eindringling eingeführten
Strukturen ist Vorbedingung für die Wiederherstellung der seelischen Einheit

des Menschen der Dritten Welt. Welche Strukturen die jetzigen
ersetzen sollen, ist nicht eindeutig zu ermitteln : Fanon glaubt jedenfalls, dass

aus den Ruinen der Kolonialwelt eine dynamische Erneuerungsbewegung
unweigerlich entstehen muss.

Was Fanon - heute vielfach als Apostel der Gewaltanwendung in der
Dritten Welt bezeichnet - vorausgesagt oder gefordert hat, ist nicht oder
jedenfalls noch nicht eingetreten. In Afrika sind die neuen Regierungen,
sofern sie überhaupt an die Notwendigkeit der Erneuerung glauben, durchwegs
reformistisch. Radikale revolutionäre Bewegungen sind überall, wo sie sich

gezeigt haben, systematisch unterdrückt worden. Fanon deswegen einfach als

irrelevant abzutun, wäre aber falsch. Erstens haben Fanons Werke, unabhängig

von ihrem militanten Gehalt, unabstreitbare analytische Bedeutung. Zweitens

wird er von Afrikanern ernstgenommen, die sich heute die Erringung des

«cultural kingdom» zum Ziel gesetzt haben. Dazu kommt schliesslich, dass

eine Entwicklung zur Gewaltsamkeit unabhängig von Fanons Rechtfertigung
schon allein aus der wachsenden Unzufriedenheit mit der gegenwärtigen
Entwicklungsstrategie möglich erscheint.

Beachtenswert ist, dass Fanon viel Bedeutungsvolles für Afrika ausgesagt

hat, ohne mit Schwarzafrika intim vertraut zu sein. Beeinflusst von
seinem westindischen Ursprung («In Martinique war ich Franzose») und
seinem Unbehagen in Europa («In Frankreich bis ich ein Neger»), ringt er
sich als Arzt im Algerienkrieg zu seiner bitteren Schlussfolgerung durch.
Vor ihm haben viele schwarze Westinder eine bedeutende Rolle in der
Emanzipation Afrikas gespielt. Schon im 19. Jahrhundert waren Edward
Blyden und Sylvester Williams aus Trinidad Vorläufer des Antikoloniahsmus

und des Panafrikanismus; seit den dreissiger Jahren waren es vor
allem C. L. R. James und George Padmore, beide auch aus Trinidad. Der
Grund dazu ist offensichtlich: C. L. R. James spricht von der «erdrückenden

Engheit des sozialen Territoriums» in den westindischen Inseln6. Der
westindische Schwarze sucht seine eigene Identitätskrise in einer völlig
verwestlichten Umgebung über die Rehabilitierung Afrikas zu erreichen:
Solange Afrika nicht frei ist, muss sich auch der amerikanische und westindische

Schwarze unbehaglich fühlen. Auch wenn diese Überzeugung bei
einer gewissen Elite Westindiens schon lange präsent war, so ist sie doch
erst einige Jahre nach der politischen Unabhängigkeit in die Masse
eingedrungen. In Trinidad selber, auch Ursprungsland des « Black-Power-Prota-



AFRIKA 491

gonisten Stokeley Carmichael, setzte die Wiederentdeckung der afrikanischen
Kultur etwa 1967 ein. Sie muss in einen direkten Zusammenhang gebracht
werden mit der «Black-Power»-Revolution vom Februar 1970, die als
typisches Beispiel einer kulturell-psychologischen Befreiungsbewegung ohne klares

politisches Programm angesehen werden darf. Ob, wie in Trinidad, auch
in Afrika eine «Black-Power»-Bewegung sich gegen schwarze Regierungen
erheben wird, ist fraglich. Stokeley Carmichael hat jedenfalls während seines

einjährigen Aufenthaltes bei Kwame Nkrumah in Guinea angedeutet,
der erste Schritt zur Schwarzen Macht in Afrika liege in der Entmachtung
der herrschenden schwarzen Eliten, die letztlich nicht das Interesse der
schwarzen Massen, sondern nur dasjenige der weissen Imperialisten förderten.

Bejahung der eigenen Kultur

Die wohl bekannteste Form der kulturellen Selbstbehauptung erscheint in
dem von Leopold S. Senghor entwickelten Konzept der «négritude». (Die
fernen Ursprünge des Konzepts sind auf Haiti zurückzuführen, und die
erste Ausarbeitung erfolgte vor Senghor und in weit radikalerer Form durch
Aimé Césaire aus Martinique.) Gemäss Thomas Melone kommt «négritude»
als Reaktion gegen übertriebene Verwestlichung im Gefolge der Romantik,
welche Freiheit gegenüber einem straffen Ordnungsprinzip aufwertet, und
des Surrealismus, welcher der übertriebenen Wissenschaftsgläubigkeit eine

Mystik gegenüberstellt7. Senghor sucht aber keine Exklusivität in der Rückkehr

zur Tradition: Diese soll vielmehr in ein harmonisches Verhältnis zur
europäischen Kultur gebracht werden. Senghors Leben, wie es sich in seiner

Poesie ausdrückt, ist ein Musterbeispiel der Zerrissenheit der
afrikanischen Seele zwischen zwei Welten und des verzweifelten Versuches, eine
friedliche Lösung zur Überwindung der Gegensätze zu finden.

Viele junge Afrikaner verwerfen die «négritude» mit Vehemenz. Spöttisch
meint Wole Soyinka, ein Tiger habe ja seine «tigritude» auch nicht unter
Beweis zu stellen. Ernsthafter sind andere, wenn sie Senghor vorwerfen, er
habe die Komplementarität der Kulturen nur auf dem Weg der Selbstaufgabe
erreicht. Tatsächlich akzeptiert Senghor die Rolle, welche ihm der europäische

Ethnozentrismus vorschreibt: Die Rolle des Weiblichen, des Affektiven,

des Emotionalen. «La raison est hellène comme l'intuition est nègre»
ist ein berühmter Ausspruch, der Senghor wegen der überspitzten Dichoto-
misierung zu Recht starke Kritik eingetragen hat. Marcien Towa kommt auf
Grund seiner eingehenden Analyse von Senghors Lebenswerk zum Schluss,
Senghor mache die Knechtschaft des Schwarzen in einer weissen Welt zur
Fatalität8. Obwohl sie nichts Originelles oder grundsätzlich Abweichendes



492 AFRIKA

enthält, sei hier auch noch die Schrift von Jean-Marie Abanda Ndengue
erwähnt, deren Titel, «De la négritude au négrisme» (1970) allein schon das
Bestreben nach neuen Konzepten ausdrückt.

Was mit der «négritude» auf philosophischer Ebene im Bezug auf die

Aufwertung der afrikanischen Kultur erreicht wurde, zeigt sich auch praktisch

für viele Mitglieder der Elite im täglichen Leben. Jean-Paul N'Diaye
stellt allerdings fest, dass das häufig anzutreffende verbale Bekenntnis zur
Tradition im afrikanischen Bürgertum teils aus Nostalgie für eine
immerverschwundene Vergangenheit, teils zur Brüskierung des Weissen erfolgt9.
Die oberflächliche Identifizierung mit der Masse kann auch auf schlechtes
Gewissen zurückzuführen sein : Die relativ gutgestellte Bürgerklasse spürt,
dass sie die Erwartungen der Masse nicht erfüllt hat. Im Gegenteil, sie hat zu
einem gewissen Grad Verrat an den Glaubensbekenntnissen der von ihr
errungenen Unabhängigkeit begangen.

Bejahung der eigenen Rasse

Einer der wesentlichen Vorwürfe an Senghor ist, dass er, entgegen
wissenschaftlicher Erkenntnis, auf rein empirischer und intuitiver Basis die Rassen-

bedingheit der Kulturunterschiede postuüerte, was Towa, zum Beispiel, mit
«biologisation du culturel» und Rassismus bezeichnet10. Der auch im
unabhängigen Afrika spürbare weisse Rassismus ist mithin ein Grund für eine
relativ neue Entwicklung: die parallel zur kulturellen Selbstbehauptung
laufende «epidermische» Rehabilitierung, die Aufwertung des Schwarzseins.
Nicht ohne Einfluss war hier auch die «Black-Power»-Bewegung in Amerika,

mit ihrer künstlerischen und modischen Begleiterscheinung des «Black
is Beautiful»11. Bezeichnend ist, dass von den wenigen verfügbaren Schriften

von Afrikanern zu diesem Thema (wovon zwei in der Folge kurz
behandelt werden) meist Texte in enghscher Sprache vorhegen. Nur als Hinweis

sei die bemerkenswerte Tatsache erwähnt, dass afro-amerikanische
Kunst- und Modeschöpfungen, die sich bewusst afrikanischem Kulturgut

annähern, aber doch kulturelle Eigenart aufweisen, im englischsprechenden

Afrika prompt Anklang finden. Ist es nicht erstaunlich, wenn Afrikaner
plötzlich «afro»-Hemden tragen, wenn Afrikanerinnen aus Amerika «afro»-
Perücken importieren, um dann prompt mit «afro-baby» bezeichnet zu
werden, und wenn afrikanische Tanzorchester «afro»-Beat und «afro»-Rock
zu spielen beginnen? Dies umso mehr, als Musik (auch Mode) und
politisches Verhalten nur zwei Aspekte eines einzigen Phänomens sind: des

Kampfs der Afro-Amerikaner für ihre Freiheit und ihre Würde12.
Der Nigerianer RemiFani-Kayode ruft in seiner Schrift «Blackism» (1965)

aus: «Schwarze Völker der Erde, erhebt Euch, vereinigt Euch.» Damit



AFRIKA 493

meint er übrigens nach amerikanischer Tradition alle nicht-weissen Völker.
(In den USA ist ein Neger, wer nicht hundertprozentig weiss ist.) Sein

Programm ist nicht ganz klar, aber bezeichnend, und für Afrika neu, ist
der Gedanke, dass ein Appell an die Schwarzheit des Afrikaners einen
dynamisierenden Effekt haben und zur endgültigen Befreiung und Einigung
Afrikas führen soll.

Ebenfalls in Nigeria hat die «Black-Renaissance»-Bewegung folgende
Beurteilung der Lage verkündet13:

1. Die weiterbestehende Unterdrückung und Ausbeutung des schwarzen
Menschen in der Welt stellt eine Gefahr für den Frieden dar.

2. Das gemeinsame Erbe von Kolonialismus und Rassismus zwingt alle
Schwarzen zum gemeinsamen Kampf.

3. Ein besseres Machtverhältnis zwischen Schwarz und Weiss ist nur über
die eigene Anstrengung der Schwarzen zu erreichen, nicht durch moralische
Appelle.

4. Wirtschaftliche Entwicklung ist Hauptziel in den Emanzipationsbestrebungen.

5. Die vollständige Entkolonisierung Afrikas liegt in der kollektiven
Verantwortung aller schwarzen Völker.

6. Der schwarze Befreiungskampf setzt die Einheit Afrikas voraus.
7. Schwarze ausserhalb Afrikas müssen sich ebenfalls für den Kampf um

totale Emanzipation einigen.
8. Eine historische Perspektive und Anerkennung der Drohung, die vom

weissen Rassismus auf die schwarze Welt ausgeht, gehören zu den Grundlagen

des Befreiungskampfes.
9. Notwendigkeit eines Schwarzen Bewusstseins, Wiederherstellung des

Stolzes auf das Schwarzsein, Förderung einer gemeinsamen schwarzen Identität.

10. Aufgabe jener Traditionen, die einem leistungsfähigen, aber menschlichen

Wirtschaftssystem im Wege stehen.
11. Bewahrung von Werten, die den Bestrebungen eine geschichtliche

Dimension geben und die eigene Identität untermauern.
12. Die apathische und selbstzufriedene afrikanische Elite muss sich dem

Dienst an der schwarzen Masse unterordnen.

Verneinung der eigenen Kultur als Übergangsphase zur totalen Emanzipation

Eine im Zeitalter der Entkolonisierung überraschend anmutende Lösung
schlägt der bereits erwähnte junge kamerunesische Philosoph Marcien Towa



494 AFRIKA

vor: die völlige Irrelevanz einer Suche nach Werten in der afrikanischen
Tradition und die Notwendigkeit, der europäischen Überlegenheit mit
europäischem Gedankengut beizukommen14.

Towas Stellungnahme muss vorerst von der althergebrachten Tendenz
vieler Schwarzer abgegrenzt werden, die darin besteht, sich möglichst an die
europäische Machtkonstellation anzupassen. Im englischen Sprachgebiet
kannte man schon seit langem den «Black Englishman», was bei den
Franzosen und Portugiesen mit «assimilé» bzw. «assimilado» bezeichnet wurde.
Diese oft tragisch wirkenden Figuren gehören mancherorts bereits zur Folklore.

Dass aber die Problematik der totalen Anpassung ein zentrales Thema
der Kolonisation war, hat wohl niemand eindrüchlicher dargestellt als Frantz
Fanon in seinem ersten Werk: «Peau noire, Masque blanc» (1952).

Towa geht es selbstverständlich um etwas ganz anderes. Er nimmt als

Ausgangspunkt die militärische, wissenschaftliche und technologische
Unterlegenheit Afrikas, die eine Domination von aussen her ermöglich hat. Als
Zielsetzung sieht er die Beendigung dieser Domination und die Erreichung
der Ebenbürtigkeit mit Europa auf allen Gebieten. Als Methode kommt auf
jeden Fall kein Zurückgreifen auf traditionelle Wertsysteme in Frage, denn
diese sind ja am Versagen Afrikas vor dem europäischen Ansturm schuld.
In Frage kommt nur die Übernahme europäischer Wertsysteme. Towa
kommt zu dieser Überzeugung aufgrund der Feststellung, dass die einzigen
erfolgreichen Entwicklungsmodelle in der aussereuropäischen Welt, das
heisst Japan und China, am Anfang auf einer gewissen Selbstverneinung
beruhten und sich klar durch die Übernahme westlicher Rezepte und Mittel

(dazu gehört auch der Marxismus-Leninismus) auszeichnen. Im Gegensatz

dazu sind Indien und Afrika dem europäischen Gedankengut weitgehend

feindselig geblieben. Frappant ist nun aber dass gemäss Towa, die
letzteren die am meisten von aussen her beherrschten Gebiete waren und
auch mit den schlimmsten Identitätskonflikten zu kämpfen hatten, während
Japan und China es fertigbrachten, trotz der mit westlichem Antoss
durchgeführten Erneuerung ihre kulturelle Eigenart besser zu bewahren.

Die hier nur skizzenhaft angedeutete Problematik kann durch die Lektüre

einer Vielzahl von Werken vertieft werden15. Dadurch kann ein besseres

Verständnis erreicht werden für die schweren Zeiten, die Afrika
bevorstehen. Doch ist auch bei uns ein besseres kulturelles Selbstverständnis
eines der dringendsten Anliegen der Zukunft. Wie ein Afrikaner einmal
zutreffend sagte: Wir Afrikaner wissen nicht, wie wir zu den uns gesteckten

Zielen gelangen können, ihr Europäer wisst nicht, wohin euch die zur
Verfügung stehenden Mittel führen werden.



AFRIKA 495

1 Rodolfo Stavenhagen, «Seven
Erroneous Theses about Latin America», New
University Thought, 1966/67. - 2 Jean Ziegler,

Le pouvoir africain (Paris: Seuil, 1971),
S. 14. - s Philip J. C. Dark, Bush Negro
Art, An African Art in the Americas (London:

Tiranti, 1954). - 4 Bronislaw
Malinowski, Les dynamiques de l'évolution
culturelle (Paris: Payot, 1970). - 6 Z. B.
Raymond Kunene (ein in Europa lebender
Afrikaner), Die Grossfamilie, Eine afrikanische
Gesellschaftstheorie (Freiburg: Imba-Verlag,

1971) und Vincent Guerry (ein in Afrika

lebender Europäer), La vie quotidienne
dans un village baoulé (Abidjan: INADES,
1970). - 6 C. L. R. James, The Black Jacobins

(New York: Random House, 1963)
S. 402. -7 Thomas Melone, De la négritude
dans la littérature négroafricaine (Paris:
Présence africaine, 1962) S. 38. - 8 Marcien

Towa, Leopold Sedar Senghor: Négritude

ou Servitude? (Yaounde: Ed. CLE,
1971). Die Veröffentlichungen dieses
Herausgebers werden in der Schweiz von der
Librairie ALE in Lausanne vertrieben. -

9 Jean Paul N'Diaye, Elites africaines et
culture occidentale: Assimilation ou
résistance? (Paris: Présence africaine, 1969)
S. 9. - 10 Ebenda, S. 102. - u Zur
Internationalisierung der «Black-Power»-Bewe-
gung hat ein Schwarzer aus Jamaika anlässlich

seines Afrika-Aufenthaltes interessante
Beobachtungen gemacht. Vgl. Locksley Ed-
mondson, «The Internationalization of
Black Power : Historical and Contemporary
Perspectives», Mawazo (Uganda), Dezember

1968. - 12Denis Constant, «L'Amérique
noire et le rejet de la référence occidentale»,

Abbia (Kamerun), Jan. bis April
1970, S. 106. - 13 The Philosophy of Black
Renaissance (Lagos: Black Renaissance
Movement, 1970) S. 42-44. - 14 Unter den
bekannten Anthologien sei im deutschen
Sprachgebiet nur die vom hervorragenden
Afrikakenner Janheinz Jahn verfasste
Geschichte der neo-afrikanischen Literatur
(Düsseldorf-Köln: EugenDiederichs, 1966)
erwähnt. - 15 Marcien Towa, Essai sur
la problématique philosophique dans l'Afrique

actuelle (Yaounde: Ed. CLE, 1971).

Janheinz Jahn

Von der Négritude zum Volkstheater

Reafrikanisierungstendenzen in der modernen afrikanischen Literatur

Unsere moderne Kunst ist nicht denkbar ohne die Entdeckung afrikanischer
Plastiken. Auch von moderner Musik kann man nicht reden, ohne den Jazz

einzubeziehen, diese zugleich raffinierteste und populärste Musik unseres
Zeitalters, die aus der Vermischung abendländischer und afrikanischer
Kulturelemente entstand. Und die moderne afrikanische und afroamerikanische
Dichtung, die sich unter dem Oberbegriff <neoafrikanische Dichtung)
zusammenfassen lässt, nannte Sartre «die einzige grosse revolutionäre Dichtung

unserer Zeit». Ob in Afrika, Amerika oder Europa geschrieben, ist


	Zur afrikanischen Identitätskrise : ein Überblick anhand der neueren Literatur

