Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte
Band: 51 (1971-1972)

Heft: 7: Was soll aus Afrika werden? : Ein Kontinent auf der Suche nach
seiner Zukunft

Rubrik: Was soll aus Afrika werden?

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Was soll aus Afrika werden?

ZU DIESEM HEFT

Man erinnert sich: Vor ziemlich genau zehn Jahren schien Afrika in
Flammen zu stehen. Kolonie um Kolonie erlangte die Unabhingig-
keit; Ost und West rangen, buhlten, infiltrierten nach Krdften. Aber
bereits die paar wenigen Jahre seither haben geniigt, um all das
Riskante und Furchtbare, das in Afrika passiert ist — Kongo und
Biafra, Meuterer und Séldner, Revolten und Gegenrevolten - ge-
wissermassen a distance durch den umgekehrten Feldstecher zu sehen
als das, was sich so bequem und handlich mit einem Wort umschreiben
und abtun lisst: « Geburtswehen». Nun scheint Normalitit eingekehrt
zu sein. Africa addio?

Doch inzwischen zeichnet sich ein neues weltpolitisches Gleichge-
wicht ab, und Afrika muss seinen Platz darin finden. In Ostafrika
fassen die Chinesen Fuss. Die Sowjets haben ihre festen Klienten.
Andere auch. Werden die Wiirfel einst in Afrika fallen? Niemand
weiss es. Aber wir haben jedenfalls Grund genug, um uns zu fragen,
wie es denn nun eigentlich in Afrika weitergehen soll. D. F.

WERNER HOLZER

Die unsichtbaren Grenzen Afrikas

Der Traum vom einen Afrika

Manchmal traumen Afrikaner einen schénen Traum: Sie sehen darin ihren
grossen Kontinent als eine gemeinsam leidende, aber auch gemeinsam han-
delnde Einheit, der bald seinen Platz neben den méchtigen Industrienationen
dieser Welt einnehmen wird. Dieses Bild von dem einen Afrika, dieser Trug-
schluss, der die tiefgreifenden Gegenséitze nicht sehen will, gleicht auf ver-
bliiffende Art jener naiven Vorstellung, die viele Européder auch heute noch
vom Schwarzen Kontinent haben. Ungeachtet eigener Erfahrungen macht



472 AFRIKA

in den Augen des weissen Mannes die gemeinsame schwarze Hautfarbe die
Afrikaner alle gleich. Man verurteilt zwar die Folgen von Stammesgegen-
sdtzen, legt aber doch iiberall den gleichen Massstab an. Der afrikanische
Einheitstraum hat selbstverstindlich andere Wurzeln. Fiir ihn ist die schwar-
ze Haut nur ein Sympol, eine stindige Erinnerung daran, dass der Schwarze
Mann allen Verschiedenheiten zum Trotz gemeinsam das Schicksal der frem-
den Herrschaft, der Diskriminierung seiner Rasse, erdulden musste, dass er
iiber Jahrzehnte und oft iiber Jahrhunderte hinweg nicht Herr seines eige-
nen Schicksals war.

Fiir Afrika als Ganzes, aber auch fiir die Mehrzahl seiner Staaten, hat
noch immer jener warnende Hinweis eines britischen Ethnologen Giiltigkeit,
der schon ein Jahrzehnt vor dem nigerianischen Biirgerkrieg iiber Nigeria
ausgesprochen wurde. Niichtern erklirte dieser Wissenschaftler damals, die
Menschen in Nordnigeria unterschieden sich von ihren Landsleuten im
Siiden etwa ebenso, wie finnische Lappen von Sizilianern. Noch wenige
Wochen vor der Unabhéngigkeitserkldrung Biafras, der damaligen nigeria-
nischen Ostregion, wollten viele Nigerianer diese Tatsache nicht wahr-
haben. Bei einer Diskussion mit nigerianischen Studenten in einer deutschen
Universitat weigerten sich die meisten von ihnen damals standhaft, Aus-
kunft dariiber zu geben, aus welchem Landesteil Nigerias, von welchem Volk
also, sie kamen. Fast zornig sagten sie ihren Gesprichspartnern immer
wieder: «Wir sind Nigerianer !» Jede Frage nach Unterschieden schien ihnen
nichts anderes als ein Versuch der Weissen, Zwietracht nach Afrika zu
tragen.

Erniichterung

Ein Jahrzehnt staatlicher Unabhidngigkeit und zahlreiche innere Konflikte
Afrikas haben viele afrikanische Traumer erniichtert. Sie mussten erkennen,
dass die gemeinsame Erfahrung aus der Kolonialzeit allein nicht stark genug
ist, um jene Hindernisse aus dem Weg zu rdumen, die eine unterschiedliche
historische, soziologische und wirtschaftliche Entwicklung und verschiedene
Kulturen, Sprachen und Religionen einst geschaffen haben. Solange man
noch gegen die Kolonialmédchte um die Unabhédngigkeit kimpfen musste,
schien alles einfach. Die gemeinsame Gegnerschaft und das gleiche Ziel,
iiberdeckte nicht nur die egoistischen Gegensdtze zwischen einzelnen
Gruppen innerhalb der damaligen Kolonien, sondern schien auch grossere,
regionale Gruppierungen fiir die Zeit nach der Unabhéngigkeit zuzulassen.
Afrikanische Politiker wie Leopold Senghor und Modibo Keita in West-
afrika und Julius Nyerere und Tom Mboya in Ostafrika, hatten gegen Ende
der fiinfziger Jahre konkrete Vorstellungen davon, wie aus kolonialen Ver-



AFRIKA 473

waltungseinheiten nicht kleine Nationalstaaten, sondern grosse afrikanische
Bundesstaaten werden konnten. Kwame Nkrumah in Ghana trdumte seit
1957, als sein Land als erstes unabhingig geworden war, von den Vereinig-
ten Staaten von Afrika und wies die Menschen des Kontinents immer
wieder auf das Vorbild der USA oder der UdSSR hin.

Die beginnende Entkolonisierung, durch den Kalten Krieg zwischen
West und Ost kriftig vorangetrieben, wurde deshalb zwischen 1950 und 1960
zur grossen Zeit afrikanischer Traume von einer gemeinsamen schéneren Zu-
kunft. Ein Nationalismus, der zunichst alle Stimme innerhalb kolonialer
Grenzen zu verbinden schien, wurde in den Augen der Afrikaner zu einem
Hebel, mit dem man die fremde Herrschaft aus den Angeln heben kénnte.
Fiir einen Kontinent, dessen nationalstaatliche Traditionen — soweit sie iiber-
haupt vorhanden waren — schon Jahrhunderte verschiittet lagen, war das
eine fast revolutionire Wandlung. Mit einem Mal waren es nicht mehr
Stammesfiirsten, wie zum Beginn der Kolonialherrschaft, die sich mit ihren
Untertanen den fremden Eindringlingen entgegenstellten, sondern intellek-
tuelle afrikanische Nationalisten. Diese am Beispiel des europdischen Na-
tionalismus geschulten Ménner fiihrten den Widerstand der verschiedenen
Gruppen in nationalen Organisationen zusammen. Es ist kein Zufall, dass
die damals gegriindeten Parteien sich in der Mehrzahl die Bezeichnung
«Sammlungsbewegung» — im franzosisch sprechenden Afrika — und «Na-
tionalunion» — im englisch sprechenden — gaben. Wie stark und geféhr-
lich fiir die Zukunft die Komponente des Gruppenegoismus in jeder na-
tionalistischen Idee ist, musste den Afrikanern damals entgehen. Sie sahen
meist nur, wie der Schritt vom Stamm zur Nation die weissen Staaten vor-
angebracht hatte.

So notwendig aber der nationalistische Eifer fiir den Kampf um die
Unabhéngigkeit auch gewesen ist, er konnte nur voriibergehend dariiber
hinwegtéduschen, dass die nach und nach entstehenden jungen afrikanischen
Staaten meist nicht viel mehr als Verwaltungseinheiten innerhalb kiinst-
licher, durch die Kolonialherrschaft gezogener Grenzen darstellten — Staaten
also ohne Nationen. Der natiirliche Egoismus der Stimme und Gruppen,
von den Kolonialmédchten in der Vergangenheit hdufig noch unter dem
Motto des «Divide et impera» weidlich genutzt, blieb hinter der natio-
nalen Fassade stark wie eh und je. Die enge Bindung des einzelnen Afri-
kaners an die eigene Grossfamilie und seinen Stamm bestimmten auch wei-
terhin wesentlich sein Leben. In diesen traditionellen Institutionen afrika-
nischen Lebens lag seine Sicherheit begriindet, wenn er krank wurde, ar-
beitslos oder alt. Solange niemand anders ihm diese Sicherheit bieten konn-
te, galt und gilt deshalb ihnen seine Loyalitdt. Sie waren weiter funktionie-
rende Wirklichkeit.



474 AFRIKA

Die Stunde der Wahrheit kam mit der Ablésung der fremden Herr-
schaft durch eigene Regierungen. Die bisherige Kampfgemeinschaft bekam
tiefe Risse. Von nun an regierten die einen, mussten die Verantwortung
tragen und sahen sich schnell zum Beispiel den zwar berechtigten, oft aber
auch unerfiillbaren Forderungen ihrer einstigen Kampfgenossen gegeniiber,
die nun die Interessen schwarzer Arbeiter vertraten. Traditionelle Herrscher
sahen sich von modernen Politikern in ihrer Macht eingeschrinkt. Die
Sprecher christlicher und islamischer Gemeinschaften begannen um Vorteile
fiir ihre Gruppen zu kdmpfen. Grosse Stimme, wie etwa die Kikujus in
Kenia, jagten den kleineren Stimmen des Landes Angst vor neuer Dominie-
rung ein.

Miihselige Modernisierung

Kaum entstanden, waren die jungen afrikanischen « Nationen» in vielen Fél-
len von innen her bedroht. Wirtschaftlich in der Mehrheit schwach, meist
ungeniigend organisiert und dem starken Beharrungsvermdgen traditioneller
Strukturen ausgesetzt, zeigte sich bald, dass ihr Nationalismus ohne die
Klammer des gemeinsamen Feindes auf schwachen Fiissen stand. Afrikas
Staatschefs standen bald vor einem mehrfachen Dilemma: Um den Zerfall
ihrer neuen Staaten zu verhindern, mussten sie entweder mit den traditionel-
len Herrschern ihren Frieden machen oder deren Einfluss auf weite Teile der
lIandlichen Bevilkerung ausschalten. Im Senegal, in Kenia, in Nordnigeria
und in Ghana - nach dem Sturz Kwame Nkrumahs — spielten bald ehe-
malige Hauptlinge, Scheichs und Emire die Rolle des Politikers oder Ver-
waltungsbeamten. In vielen Fallen hatte sich damit nur der Titel, nicht aber
die Denk- und Verhaltensweise gedndert. Anderseits hat der Versuch der
Ausschaltung traditioneller Herrschaftsformen und ihrer entwicklungshem-
menden Tendenzen die inneren Gegensitze in vielen afrikanischen Staaten
nur noch vertieft. Kwame Nkrumah in Ghana und Sekou Touré in Guinea
vor allem liessen es auf eine Kraftprobe ankommen und gaben den alten
Herren des Landes nur noch folkloristische Funktionen, wenn sie sich
nicht vollig der Autoritit des neuen Staates unterordneten. Nkrumahs
Sturz im Jahre 1966 hatte hier eine seiner Ursachen.

Doch auch dort, wo es nicht zu einer so deutlich sichtbaren Fronten-
bildung kam, wo Méanner wie Jomo Kenyatta in Kenia, Julius Nyerere in Tan-
sania oder Kenneth Kaunda in Sambia eine behutsamere Politik des «nation
building» betrieben, hat dieser langsame Modernisierungsprozess zu Span-
nungen gefiihrt. Althergebrachte Gewohnheiten stiessen sich mit neuen Not-
wendigkeiten. Solange etwa die alten Bodenverfassungen Giiltigkeit besitzen
— in Athiopien etwa sind es iiber hundert verschiedene Rechtsformen -



AFRIKA 475

kann keine afrikanische Regierung mit dem Problem der Zersiedlung und
damit mit der lebensnotwendigen Reform der afrikanischen Landwirt-
schaft fertig werden.

Nationalismus — zweischneidiges Schwert

In der Auseinandersetzung mit der Stammesvergangenheit war die einzige
wirksame Waffe wiederum der neue Nationalismus, fiir den man vor allem
die jiingeren Menschen begeistern konnte. Er entwickelte sich allerdings
haufig zu einem zweischneidigen Schwert. Nkrumah zum Beispiel und seine
politischen Freunde berauschten sich selbst und ihre Anhédnger mit einem
hektischen Nationalismus, der im iibrigen Afrika, bei konservativen wie bei
fortschrittlichen Politikern, Misstrauen weckte. Der damalige Regierungs-
chef des Senegal, Mamadou Dia, sprach es offen aus: « Ghanokratie, damit
wollen wir nichts zu tun haben.» Er, wie auch Tom Mboya in Kenia,
fiirchteten, dass hinter Nkrumahs panafrikanischen Traumen nicht viel mehr
als persdnlicher Ehrgeiz verborgen war. Tatsdachlich war Ghanas Politik An-
fang der sechziger Jahre von Bewusstseinsspaltung befallen. Auf der einen
Seite predigte man im Inneren Chauvinismus, beniitzte Formeln wie Neo-
kolonialismus und Imperialismus vor allem, um dem miide werdenden Na-
tionalismus neuen Schwung zu verleihen und ziichtete damit nicht selten
ghanaischen Hochmut gegeniiber anderen Afrikanern. Die Ausweisung aller
nicht ghanaischen Afrikaner in den Jahren 1969/70 ist eine spéte Folge dieser
Politik. Auf der anderen Seite sorgte Nkrumah dafiir, dass in die Verfassung
seines Landes ein Passus aufgenommen wurde, der ausdriicklich festlegte,
Ghana sei bereit, «ganz oder teilweise auf nationale Souveranitit zu Gun-
sten grosserer afrikanischer Einheiten zu verzichten.» Vor dem «Allafrikani-
schen Kongress» im April des Jahres 1960 rief Nkrumah den Delegierten
zu: « Nichts als unsere eigenen grundlosen Befiirchtungen und Zweifel kon-
nen uns davon abhalten, eine wahrhaft praktische politische Union (ganz
Schwarzafrikas) zu schaffen. Die Grosse dieses Zieles iiberstrahlt alles andere
so sehr, dass sie jeden verpflichtet . .., seine eigenen kleinen Interessen, sei-
nen Stolz und sein Selbstbewusstsein zuriickzustellen. Die iiberwéltigende
Bedeutung afrikanischer Einheit fordert den Verzicht auf alle Vorbehalte
personlicher, stammesmaéssiger oder regionaler Art.»

Statt Panafrika: Balkanisierung

In dem Jahrzehnt, das seither vergangen ist, hat sich nicht nur in Ghana
gezeigt, dass das Mittel des afrikanischen Nationalismus zwar langsame,



476 AFRIKA

aber doch sichtbare Anderungen im Inneren der einzelnen Linder bewir-
ken konnte, dass er aber ein Hemmschuh nicht nur fiir die panafrikanischen
Bestrebungen, sondern sogar fiir die weit realistischeren regionalen Be-
miihungen ist. Inzwischen erstarrte ndmlich die nationalistische Bewegung
in vielen Staaten des Kontinents zu einem Représentations-Nationalismus,
wie er vor einem Jahrhundert Europas kleine Konigreiche und Fiirstentiimer
geprigt hat. Die weitgehende «Balkanisierung» Afrikas im Gefolge der
Entkolonialisierung hat in vielen der kleineren, ohne fremde Hilfe nicht
lebensfahigen Staaten neue Herrschaftstraditionen begriindet, die grossréu-
migen Planungen immer mehr im Wege stehen. «Wir haben heute alle unsere
eigenen Prasidenten, Minister, Parlamente und Generéle», beklagte kiirzlich
ein Westafrikaner diesen Zustand, «und konnen von ihnen nicht mehr
lassen, obwohl wir alle uns diesen Aufwand nicht erlauben kénnen. Uns
steht inzwischen unser neuer, kiinstlicher Nationalismus im Weg.» Tatsdch-
lich bedeutet Nationalismus in vielen dieser kleinen Republiken nicht viel
mehr als personlicher Ehrgeiz und Eitelkeit der Regierenden und Neid der
Regierten auf die jeweiligen Nachbarn, denen es vielleicht wirtschaftlich
ein wenig besser geht. Solange dies aber die Basis eines Staates ist, muss
die innere Situation instabil bleiben. Die Leichtigkeit, mit der bei Mili-
tarputschen die Spitze ausgewechselt werden kann, ist dafiir nur ein Beweis.

Nun ist die Kleinstaaterei Afrikas nicht nur eine Folge der Uneinsichtig-
keit afrikanischer Politiker. Viele von ihnen wurden durch dusseren Ein-
fluss geradezu in diese Situation gedrangt. Die bereits frither erwidhnten
Bestrebungen, grosse koloniale Verwaltungseinheiten iiber den Tag der Un-
abhingigkeit hinaus zu bewahren, sind an fremder Einflussnahme geschei-
tert. Das gilt fiir die geplante Mali-Fdderation aus dem ehemaligen Fran-
zOsisch-Westafrika ebenso wie fiir den von Pridsident Nyerere damals ange-
strebten Ostafrikanischen Staatenbund aus Kenia, Uganda und Tanganjika,
das sich inzwischen mit Sansibar zu einer Union von Tansania zusammen-
geschlossen hat. Gegen die Mali-F6deration stellten sich einflussreiche fran-
zosische Kreise, die von einigen afrikanischen Politikern wie Prisident
Houphouet-Boigny unterstiitzt wurden. Die Chance, Unabhéngigkeit zu ge-
wihren und doch wirtschaftlichen und politischen Einfluss zu wahren,
schien den Kolonialméchten in den fiinfziger Jahren in vielen kleinen afrika-
nischen Staaten eher gewahrt als in grossen Foderationen. Die gleiche
Uberlegung verbarg sich hinter den Aktionen belgischer Wirtschaftskreise,
die noch lange nach der Unabhéngigkeit der ehemaligen Kongokolonie die
Sezessionsversuche der Provinz Katanga tatkriftig gefordert haben, ob-
wohl Belgien selbst zuvor den Kongo auf der Grundlage der Interdepen-
denz seiner grossen Provinzen entwickelt und verwaltet hatte.

Die Gegner grosserer afrikanischer Einheiten weisen dagegen immer wie-



AFRIKA 477

der auf die inneren Gegensétzlichkeiten hin, auf den Ehrgeiz der ver-
schiedenen Personen und Gruppen, wenn sie Foderationen nicht fur prak-
tikabel halten. Dies ist jedoch nur die halbe Wahrheit; denn vieles von
diesem Ehrgeiz und von den Gegensitzen ist durchaus kiinstlich geschaffen
worden, kurz bevor man sich dazu entschied, die Kolonien freizugeben. Vor
allem aber sind die kleinen kolonialen Verwaltungseinheiten in kaum ei-
nem Fall natiirlich gewachsen. Bei der innerafrikanischen Grenzziehung
gegen Ende des vergangenen Jahrhunderts wurde sich das sonst so zer-
strittene Europa schnell einig. Kolonien entstanden mit Riicksichtnahme
auf europdische Gegebenheiten und nicht auf afrikanische Wirklichkeit.
Stimme wurden dabei zerschnitten, Sprachzonen getrennt und historische
Einheiten aufgelost. So ist es kein Zufall, dass die heute vielgescholtenen
afrikanischen Stimme - wie die Ewe in Togo, die Fulbe in Mali und die
Haussa in Nigeria und Niger - die neuen nationalen Grenzen leicht miss-
achten.

Die Schwierigkeiten wachsen

Die Staaten Afrikas miissen mit diesen sichtbaren und vielen unsichtbaren
Grenzen leben. Ob sie dabei alle iiberleben konnen, ist jedoch fraglich.
Zu den inneren Problemen — dem Konflikt zwischen Stamm und Nation,
zwischen christlich und islamisch geformten Gesellschaften, zwischen stadti-
schem Entwicklungsvorsprung und lindlicher Riickstéindigkeit — kommen
dussere Probleme hinzu, auf die Afrika bisher wenig Einfluss nehmen
kann. Die erste Entwicklungsdekade, im vergangenen Jahr abgelaufen, hat
gezeigt, dass man mit den herkommlichen Methoden und Mitteln die Pro-
bleme der Entwicklungsldnder im allgemeinen und Afrikas im besonderen
nicht 16sen kann. Trotz der aufgewendeten Milliardenbetrige und betricht-
licher technischer und personeller Hilfe ist der Abstand zwischen den Be-
sitzenden und den Habenichtsen in diesem Zeitraum grosser und die Lage
vieler afrikanischer Staaten noch verzweifelter geworden. Nicht nur in
Ghana, Mali, Dahomey und Tschad frisst der Zins- und Tilgungsdienst heute
die meisten neuen Kredite auf. Das hat seine Ursache zu einem Teil darin,
dass diese Rohstoff liefernden Staaten fast schutzlos dem Schwanken der
Weltmarktpreise ausgesetzt sind. Zu einem anderen Teil liegt es gewiss auch
an der Tatsache, dass die meisten Geberlinder — wie man in dem unver-
déchtigen Pearson-Bericht nachlesen kann — Entwicklungshilfe bisher haufig
als eine Art stille Exportférderung betrachtet haben. Schuld aber trigt ebenso
die politische und damit staatliche Struktur Afrikas, die regionale Planung
von Infrastruktur und Wirtschaft verhindert und sich aus nationalem Egois-
mus dem Entstehen grosserer Mirkte widersetzt.



478 AFRIKA
Ausweg aus dem Teufelskreis?

Viele der politischen Spannungen zwischen verschiedenen Lindern Afrikas
und auch innerhalb einzelner Staaten haben ausschliesslich wirtschaftliche
und soziale Ursachen. Der Verfall der Erzeugerpreise fiir ein bestimmtes
Produkt kann iiber das Schicksal einer Regierung entscheiden. Die politische
Anlehnung an Lander der westlichen Welt oder des Ostblocks bedeutet ange-
sichts dieser Tatsachen nur ein Hinausschieben der latenten Konflikte. Die
«Organisation fiir afrikanische Einheit», das zeigt sich immer deutlicher,
kann heute nicht mehr sein als ein notwendiges Forum, vor dem man
nach Kompromissen in innerafrikanischen Streitigkeiten sucht. Afrikas po-
litische Landkarte wird sie ebenso wenig iiber Nacht dndern kdnnen, wie
die wirklichkeitsfremden panafrikanischen Bestrebungen vor einem Jahr-
zehnt dazu im Stande waren. Doch wenn Afrika diese schwierige Periode
seiner Geschichte iiberstehen will, ohne in Chaos oder neue Abhéngigkeiten
Zu geraten, dann muss es aus eigener Kraft die Fahigkeit entwickeln, grossere
regionale Planungs- und Wirtschaftseinheiten zu begriinden. Nur so wird der
Kontinent sich langsam aus dem Teufelskreis von Armut und Riickstdndig-
keit befreien konnen, die am Anfang allen staatlichen Zerfalls stehen. Ob
dieser Kontinent der mehr als tausend Sprachen dazu allerdings die Kraft
aufbringt, ist zu diesem Zeitpunkt schwer zu sagen.

HaNs KARL FREY

Regionale Zusammenarbeit und nationaler
Aufbau im Widerstreit

Vom Kolonialismus zum « Neokolonialismus»

Die urspriingliche Zweckbestimmung der Kolonialwirtschaft war, dem Mut-
terland zu giinstigen Bedingungen Rohstoffe und Naturprodukte zu ver-
schaffen und ihm den Absatz seiner Manufakturwaren zu sichern. Die Ent-
wicklung einer nationalen Volkswirtschaft mit lokaler Versorgungsindustrie



AFRIKA 479

und Binnenhandel war nicht beabsichtigt. Nur dort, wo in Minen und auf
Plantagen die vom Mutterland bendtigten Exportgiiter produziert wurden,
gab es Oasen wirtschaftlicher Entwicklung, an der auch die einheimischen
Arbeitskrifte Anteil hatten. Die weit iiberwiegende Bevolkerung lebte aber
fernab in jahrhundertealter Subsistenzwirtschaft. Die Verkehrsstruktur war
darauf ausgerichtet, die Exportgiiter per Eisenbahn oder auf dem Strassen-
wege zu den Seehdfen und die Importgiiter von dort ins Innere des Landes
zu schaffen. Fiir Querverbindungen innerhalb des Kolonialgebiets oder sogar
von einem zum andern bestand keine Veranlassung. Im Moment der Unab-
hingigkeitserklarung verfiigten die Koloniallinder zwar iiber perfekte Ver-
bindungen und Wirtschaftsbeziehungen zum ehemaligen Mutterland, waren
aber meistens vom iibrigen Afrika isoliert. Und da ihnen das Kapital und
der Knowhow fehlten, um ihre Wirtschaft umzuorientieren, lief sie sehr oft
weiterhin in den eingefahrenen Geleisen, woraus resultierte, was polemisch
doch nicht zu Unrecht als « Neokolonialismus» bezeichnet wird.

Ansdtze zu nationaler und regionaler Wirtschaft

Wenn auch diese Tendenz iiberall festzustellen ist, gibt es doch Gebiete, wo
schon friih Ansdtze zu nationaler und regionaler Wirtschaft entstanden, nim-
lich dort, wo sich européische Siedler in grosser Zahl einfanden und das
Kolonialgebiet zu ihrer Wahlheimat machten. Schwerpunkte einer solchen
Entwicklung waren Kenia in Ostafrika und Siid-Rhodesien in Zentralafrika.
In beiden Léndern begniigten sich die Siedler nicht mit einer Handlanger-
rolle fiir das Mutterland. Sie bauten eine leistungsfahige Landwirtschaft
mit Viehzucht, Milch- und Forstwirtschaft auf, sie griindeten lokale In-
dustriebetriebe und brachten ein modernes Verkehrssystem zustande. Dies
geschah aus einer Haltung, die auf der einen Seite durch Loyalitit zum
Mutterland und auf der andern Seite durch Herrenbewusstsein, rassischen
Paternalismus und Wagemut fiir die neue Heimat gekennzeichnet war.

Die Kronkolonie Kenia galt schon zu Beginn des Jahrhunderts wegen
der guten Boden und des angenehmen Klimas im Hochland als potentielles
Einwanderungsland. In seinem Buch « My African Journey» hatte Winston
Churchill 1907 als Colonial Secretary allerdings davor gewarnt, Kenia zu
einem «White Man’s Country» zu machen. Aber nach den beiden Welt-
kriegen stromten mit Férderung der K olonialmacht doch Tausende von euro-
pdischen Siedlern herein. Die Afrikaner mussten den angestammten Boden im
Hochland verlassen, das von nun an den Europdern reserviert blieb. Dort
erstanden grossziigige Farmen und Plantagen, wihrend die afrikanische Be-
volkerung in den «Reserves» keine Exportgiiter produzieren durfte. Der



480 AFRIKA

kleine und mittlere Handel war fast ausschliesslich in Hinden asiatischer
Einwanderer. So lebten in Kenia 1960 bei einer Wohnbevdlkerung von
8 Millionen 170 000 Inder und 60 000 Européer, die als Herren des Landes
zahlreich genug waren, um eine diversifizierte Volkswirtschaft aufzubauen
und das Land einwandfrei zu verwalten. Doch die politische Botmaissigkeit
der Nicht-Europder und der krasse soziale Unterschied zwischen Europdern
und Indern einerseits und Afrikanern anderseits war eine politische Hypo-
thek, die nach einer Bereinigung rief.

Anders war die Lage in den benachbarten Lindern. Uganda und die
Insel Sansibar waren Protektorate und liessen nur eine beschrinkte Ein-
wanderung von Europdern zu. In Tanganjika, dem friiheren Deutsch-Ost-
afrika und spéteren Mandatsgebiet des Volkerbundes und Treuhandschafts-
gebiet der Vereinten Nationen, hatte die Kolonialmacht die staatliche Unab-
hingigkeit vorzubereiten und bremste daher die Einwanderung. Wenn auch
in diesen drei Lindern die Europder und Inder im Wirtschaftsleben eine
dominierende Rolle spielten, so hatten die Einheimischen politisch doch ein
ganz anderes Gewicht als in Kenia. Dieses war aber wirtschaftlich weit
fortgeschrittener.

Der Drang der européischen Siedler in Kenia, sich das iibrige Ostafrika als
Absatzmarkt zu sichern, veranlasste die Kolonialmacht, einen ostafrikani-
schen Wirtschaftsraum unter Fiihrung von Kenia mit einheitlicher Wahrung,
freiem Warenverkehr und gemeinsamen Diensten zu schaffen. Zuerst die
«High Commission of East Africa» und dann die «East African Common
Services Organisation», beide in Nairobi, waren die zentrale Verwaltung fiir
Zoll und Verkehrssteuern, Einkommenserhebung, Eisenbahn und Hifen,
Post, Telefon, Telegraf, « East African Airways» und eine Reihe von Ver-
suchsstationen. Fiir die Wéahrung verantwortlich war das «East African
Currency Board», ein Ableger der Bank of England.

Aufstieg und Fall der « Federation of Rhodesia and Njassaland»

Noch ausgepriagter war der Vorgang in Siid-Rhodesien. Schon 1923 hatte
die Kolonialmacht dieser Kolonie die Selbstverwaltung verliehen. Diese,
kombiniert mit einem System von Privilegien beim Erwerb von Grund und
Boden, auf dem Arbeitsmarkt, in Industrie und Handel, erlaubte den
Europdern, ein staatliches Gebilde mit selbsttragender Volkswirtschaft
aufzubauen. Sehr zu Hilfe kam ihnen dabei, dass die benachbarten Kolo-
nialgebiete Nord-Rhodesien und Njassaland wirtschaftlich nach Siid-Rhode-
sien ausgerichtet waren. So war es nicht verwunderlich, dass die dortigen
Européder darauf drangen, einen zentralafrikanischen Wirtschaftsraum zu
schaffen, dem die Kolonialmacht ihren Segen gab. Die «Federation of



AFRIKA 481

Rhodesia and Njassaland» hatte ihr politisches und wirtschaftliches Ge-
hirn in Salisbury, wihrend Nord-Rhodesien mit seinem Kupferreichtum
das Kapital und das unterentwickelte Njassaland billige Arbeitskrifte lie-
ferten. Rund 200 000 Européer beherrschten damit einen Wirtschaftsraum
von rund 12 Millionen, in dem die Afrikaner die Position von Untertanen
hatten.

Im Zuge der vorwirtsdriangenden Dekolonisierungsbewegung zeigte sich,
dass die Foderation wenig Chancen fiir Uberleben hatte, da die européische
Herrenschicht in Salisbury nicht bereit war, ihre Privilegien zu Gunsten ei-
ner gerechteren Verteilung von Rechten und Pflichten zu opfern. Die Kolo-
nialmacht entzog der Foderation ihre Unterstiitzung und gewéhrte Nord-
Rhodesien (Sambia) und Njassaland (Malawi) die staatliche Unabhéngig-
keit. Stid-Rhodesien, das sich nun Rhodesien nannte, rebellierte gegen das
Mutterland und erkldrte sich selber unabhingig. Mit dem Zusammen-
bruch der Foderation 16sten sich auch die gemeinsamen Dienste auf, nimlich
Eisenbahn, Post, Telephon, Telegraph, Elektrizitatsverwaltung und die
«Central African Airways». Die neuen Staaten Sambia und Malawi dringen
darauf, sich auch wirtschaftlich von Rhodesien zu l6sen. Doch die Um-
orientierung braucht seine Zeit, und noch heute ist Rhodesien trotz der
UNo-Sanktionen ein wichtiger Handelspartner der beiden Lénder.

Die Ostafrikanische Gemeinschaft: ein Erfolg

Diesem Beispiel eines misslungenen Versuchs grossrdaumiger Entwicklung
steht das Zustandekommen der Ostafrikanischen Gemeinschaft gegeniiber.
In den Verhandlungen anfangs der sechziger Jahre iiber die Unabhéngigkeit
von Tanganjika, Uganda, Kenia und Sansibar legte die Kolonialmacht
Wert darauf, dass die bisherige wirtschaftliche Zusammenarbeit beibehalten
und wenn moglich durch eine politische Féderation gekront werde. Die Un-
terhdndler von Kenia erkannten ihre Chance. Sie erkldrten sich fiir den po-
litisch-wirtschaftlichen Zusammenschluss, wohl wissend, dass sie in Prisi-
dent Kenyatta den herausragenden Fiihrer fiir ganz Ostafrika hatten und
iiber die beste Wirtschaftsstruktur verfiigten. Tanganjika und Uganda waren
nicht gegen die politische Foderation, wollten aber vorerst nur mit den
gemeinsamen Diensten und der gemeinsamen Wahrung fortfahren, in der Er-
wartung, dass ihnen ermoglicht werde, den wirtschaftlichen Riickstand auf-
zuholen.

Doch bald zeigte sich, dass Kenia der Nutzniesser dieser regionalen Zu-
sammenarbeit war. Der Zahlungsverkehr mit dem Ausland konzentrierte
sich in Nairobi, und die Handelsbilanz von Kenia wurde gegeniiber Ugan-



482 AFRIKA

da und Tansania — wie der neue Staat nach dem Zusammenschluss mit
Sansibar hiess — mit dem wachsenden Investitions- und Konsumbediirfnis
der beiden Lander immer aktiver. Sie versuchten daher, eine fiir Ostafrika
bindende Investitionspolitik zustande zu bringen. Kenia war nicht dagegen,
hatte aber Sorge, dass seine betrachtlichen Produktions-Kapazititen Schaden
erleiden kénnten. 1965 kiindigte Tansania seine eigene Wahrung an, worauf
Uganda folgte und auch Kenia mitziechen musste. Der Untergang des «East
African Shilling» erschien vielen als der Beginn der Desintegration — doch zu
Unrecht: Denn eine Wirtschaftsgemeinschaft souverdner Staaten ist nur le-
bensfahig, wenn ihr Wachstum sich in einem gewissen Gleichgewicht be-
findet. Dieses kann nur mit nationalen Wéahrungen erreicht werden. Auch
zeigte sich, dass die gemeinsamen Dienste die Klammer waren, die Ostafrika
wirtschaftlich zusammenbhielt.

Diese Erkenntnis fithrte zum Schluss, dass ein neues Instrumentarium fiir
die wirtschaftliche Zusammenarbeit ndtig war, um einerseits die gemein-
samen Dienste zu sichern und anderseits nach dem Vorbild der Europédischen
Wirtschaftsgemeinschaft einen gemeinsamen Markt mit einer besseren Ver-
teilung der Investitionen und des Wohlstandes zu erreichen. Der aner-
kannte Okonome Professor Kjeld Philips aus Dianemark erhielt den Auf-
trag, eine Studien-Kommission mit je drei Mitgliedern von Kenia, Uganda
und Tansania zu leiten und einen Vertragsentwurf auszuarbeiten. Nach 18
Monaten war der «Philips-Report» samt dem Entwurf fiir einen «Treaty
for East African Co-operation» bereit. Am 6. Juni 1967 wurde dieser Ver-
trag unterzeichnet und trat am 1. Dezember des gleichen Jahres in Kraft.
Er konstituiert die «East African Community» mit der aus den drei Staats-
chefs bestehenden «East African Authority», je einem «East African Mini-
ster» aus den drei Partnerstaaten, fiinf «Councils», der «East African
Legislative Assembly», dem « Common Market Tribunal», dem «Court of
Appeal for East Africa», den als Regiebetriebe funktionierenden « Corpora-
tions» fiir Eisenbahn, Hifen, PTT und Luftfahrt und mit Forschungs-
instituten.

Hindernisse

Die grosste Schwierigkeit bot bei diesen Verhandlungen wie erwartet die
Sicherung des gemeinsamen Marktes fiir Landwirtschafts- und Industrie-
produkte. Uganda und Tansania verlangten die Gewihr, dass Kenia mit
seiner fortgeschrittenen Entwicklung nicht der Schwerpunkt neuer Investi-
tionen werde und seine Versorgungsposition fiir Ostafrika damit weiter aus-
baue. Fiir eine Reihe von Landwirtschaftsgiitern wurden quantitative Re-
striktionen zugelassen. Im Industriesektor wurde eine «Transfer Tax» einge-



AFRIKA 483

fiihrt, die von einem Partnerstaat fiir Waren der beiden andern dann er-
hoben werden darf, wenn seine industrielle Handelsbilanz gegeniiber diesen
im ganzen defizitdr ist. Die «Transfer Tax» darf nicht héher sein als 50 Pro-
zent des Ansatzes im gemeinsamen Aussentarif fiir die gleiche Warenpo-
sition, soll maximal acht Jahre dauern und kann nur innert fiinfzehn Jahren
nach Inkrafttreten des Vertrages erhoben werden. Ferner wurde eine « East
African Development Bank» gegriindet, mit dem unausgesprochenen Zweck,
vor allem Investitionen in Uganda und Tansania zu fordern.

Damit hat Kenia zu einer Losung Hand geboten, die in verschiedenen
Bereichen fiir eine lingere Ubergangszeit keinen gemeinsamen Markt zu-
lasst. Nach den bisherigen Erfahrungen ist es fraglich, ob die «Transfer
Tax» den gewiinschten Effekt einer gleichmissigeren Entwicklung der drei
Staaten tatsdchlich haben wird. Eher hat man den Eindruck, dass jeder
Partner die gleichen Industrien aufzubauen sucht und damit die Vorziige ei-
nes Marktes von 33 Millionen Konsumenten verloren gehen. Solange es nicht
gelingt, sich iiber eine gemeinsame Investitionspolitik zu einigen, wird der
gemeinsame Markt bloss ein Postulat bleiben. Erschwerend ist dabei, dass
die drei Partner eine ideologisch verschiedene Wirtschaftspolitik treiben,
die in Kenia liberal, in Tansania sozialistisch und in Uganda liberal-
sozialistisch ist.

Weitere Beitritte und Assoziationen?

Bei den Feierlichkeiten anlédsslich des Inkrafttretens des Vertrages waren
Kaiser Haile Selassie, Prisident Kaunda von Sambia, der Prisident von
Somalia und Vertreter von Rwanda, Burundi, Kongo und Malawi anwe-
send. Alle erkldrten, sie interessierten sich fiir einen Beitritt oder eine
Assoziation. In der Folge wurden Verhandlungsgesuche von Athiopien,
Somalia, Sambia und Burundi gestellt. Ein Verhandlungsteam der Com-
munity ist seither am Werke, indessen ohne dass es bis jetzt zu einem Bei-
tritt oder einer Assoziation gekommen wire. Fiir Athiopien, Somalia und
Burundi liegt die Hauptschwierigkeit darin, dass ihre Handels- und Ver-
kehrsbeziehungen zu Ostafrika noch in den Anfingen stecken. Sambia als
potentiell stirkster Beitrittskandidat braucht den Zugang zum Indischen
Ozean und wendet zusammen mit Tansania dem mit chinesischer Hilfe ge-
bauten «Tanzam-Railway»-Projekt seine Hauptaufmerksamkeit zu. Dane-
ben will es sich die Tiire nach dem Siiden offen halten, fiir den Fall, dass
es mit der Zeit doch zu einer Regelung mit Rhodesien, Mozambique
und Angola kommt. Ein Beitritt zur Community begegnet daher gewissen
Schwierigkeiten.



484 AFRIKA
Zdgerndes Rwanda

Rwanda, dessen Importe und Exporte iiber die Seehdfen Mombasa und Dar
es Salaam abgewickelt werden und das damit entscheidend von Ostafrika
abhiingig ist, hat bisher kein Verhandlungsgesuch gestellt. Der schweizerische
Berater des Présidenten von Rwanda hat wiederholt auf die Wichtigkeit hin-
gewiesen, das Verhiltnis zur Community zu regeln. Auch hat der Delegierte
fiir technische Zusammenarbeit in Bern der Regierung von Rwanda auf
ihr Begehren einen Experten zur Verfiigung gestellt, der zur Aufgabe hat, alle
Aspekte der regionalen Zusammenarbeit mit den Nachbarldndern zu priifen
und einen besonderen Dienst hierfiir aufzuzichen. Wie berechtigt diese Be-
mithungen sind, hat sich letzthin gezeigt, als Uganda gegeniiber Rwanda
und Tansania die Grenze schloss, mit der Begriindung, die beiden Linder
liessen Anhdnger des fritheren Pridsidenten Obote von ihrem Territorium
aus operieren. Obwohl die Grenze gegeniiber Rwanda kiirzlich wieder ge-
offnet wurde, bleibt die Bereinigung des Verhélitnisses zwischen Rwanda
und der Community ein dringliches Anliegen.

Das Zerwiirfnis zwischen dem Prisidenten von Uganda, General Idi
Amin, und Préasident Nyerere von Tansania hat der Community fiir den
Moment ihre Dynamik genommen. Niemand wird sich aber mit dem Makel
behaften wollen, dieses Werk regionaler Zusammenarbeit zu Grabe getragen
zu haben. Die Tendenz ist daher offensichtlich, die Community weiter funk-
tionieren zu lassen. Doch fehlt ihr der Schwung, der die Arbeit der ersten
Jahre befliigelte. Man darf aber annehmen, dass es mit der Zeit zu einer
Aussohnung kommt. Denn die Ostafrikaner und mit ungeklirter Situation
im Siiden in gewissem Sinne auch Sambia sind im gleichen Boot und kon-
nen es sich nicht leisten, auszusteigen. Allein die Liquidation der gemein-
samen Dienste, die einen wesentlichen Beitrag an die gute Infrastruktur in
Ostafrika und damit zum Gelingen der Community leisten, wiirde jahrelange
und komplizierte Verhandlungen erfordern und — wie auch immer sie heraus-
kdme - allein einen Riickschlag bringen.

Eigenstdndigkeit geht vor

Diese zwei Beispiele regionaler Zusammenarbeit zeigen, dass wie iiberall
in der Welt und gerade auch in Europa die nationale Zielsetzung und die
Sicherung der Eigenstdndigkeit ein «a priori» sind und iiberstaatliche Zu-
sammenarbeit nur dann zulassen, wenn sie dadurch nicht gefihrdet wer-
den. Dies gilt ganz besonders fiir Entwicklungslinder, die nach langer
Zeit fremder Herrschaft ihren eigenen Weg suchen und gangbar machen
miissen.



AFRIKA 485

Dariiber hinaus stellt sich in den meisten Ldndern von Afrika die
Schwierigkeit, dass ihnen die verkehrs- und handelsméssige Infrastruktur
filr zwischenstaatlichen Austausch fehlt. Bevor sie also an regionale Zu-
sammenarbeit denken konnen, miissen sie die Moglichkeit haben, sie zu
praktizieren. Hierfiir braucht es sehr erhebliche Investitionen, die diese Ldn-
der allein nicht aufbringen konnen. Es ist daher erfreulich, dass eine ganze
Reihe von Geberldndern Mittel bereitstellen, um an Stelle der einseitigen
Kolonialorientierung neue komplementire Wirtschaftstrukturen zu schaffen.
Gerade die Schweiz unterstiitzt immer wieder solche Bestrebungen. Auch die
internationalen Organisationen marschieren in dieser Richtung, wobe1 die
Bemiihungen der Weltbank und des UNDP hervorzuheben sind.

Zukunftshoffnungen berechtigt

Von grosser Bedeutung ist dabei, was die afrikanischen Lénder selber fiir
eine bessere Zusammenarbeit zu tun in der Lage und bereit sind. Die
«UNO Economic Commission for Africa» in Addis Abeba unter ihrem
fahigen Chef Gardiner und die «African Development Bank» in Abidjan
leisten niitzliche Arbeit, wenn die Erfolge bis jetzt auch bescheiden sind.
Die «Organisation for African Unity» hat an ihren letzten Tagungen viel
Zeit auf die Problematik der regionalen Zusammenarbeit verwandt. Im
Vordergrund steht die Ost-West-Strassenverbindung von Ostafrika nach Ni-
geria. Es stellen sich hier fiir die OAu praktische Entwicklungsaufgaben,
die fiir die Zukunft weit wichtiger als die politischen Auseinandersetzungen
werden konnten. Esist zu hoffen, dass die Versachlichung der Debatten in der
OAu Fortschritte macht und die Einheit eher iiber die Verwirklichung von
wirtschaftlicher Zusammenarbeit denn iiber Frontstellungen gegeniiber aus-
sen angestrebt wird. Ansétze hierfiir sind vielleicht mehr vorhanden, als der
kritische Beobachter aus der iibrigen Welt oft zu erkennen vermag. Jeden-
falls sollten die Aussenstehenden mit Verstindnis und Geduld alle Be-
mithungen dieser Art unterstiitzen, ohne aus dem Auge zu lassen, dass der
Widerstreit zwischen regionaler Zusammenarbeit und nationaler Selbstver-
wirklichung eine historische Gegebenheit ist, die akzeptiert, doch bewil-
tigt werden muss.



486 AFRIKA

Roy PREISWERK

Zur afrikanischen Identitatskrise

Ein Uberblick anhand der neueren Literatur

Kulturelle Kontinuitdt und Kulturschock

In der heute vorherrschenden Entwicklungskonzeption, die von afrikanischen
Eliten im Rahmen der internationalen Zusammenarbeit angewandt wird,
spielt — wohl oft unbewusst — eine optimistische Einschdtzung des Ausstrah-
lungseffektes eine bedeutende Rolle. Man glaubt gerne, die Lebensform und
die wirtschaftliche Tétigkeit einer verwestlichten Enklave werde sich gra-
duell, aber unaufhaltbar im Sinne eines Modernisierungseffekts auf die
gesamte Bevolkerung ausdehnen. Wenn einmal alle Einwohner eines Landes
eine dynamische Lebenseinstellung entwickelt hétten, fortschrittgliubig ge-
worden seien und Unternehmergeist an den Tag legten, so kOnne einer
raschen Produktionssteigerung nichts mehr im Wege stehen. Bedingung fiir
Wachstum sei also vorerst eine moglichst radikale Verbreitung des Gedan-
kenguts des modernen Sektors auf das soziale und kulturelle Hinterland.
Dies setze als erstes Entwicklungsziel die Alphabetisierung der Bevolkerung
voraus.

Eine von den Eliten gegeniiber der Masse praktizierte paternalistische
Politik dieser Art kennt man in mehreren lateinamerikanischen Staaten seit
langem unter dem Namen «indigenismo». Heute stellt man bei der Anwen-
dung dieser Politik grosse Schwierigkeiten fest. Junge lateinamerikanische
Sozialwissenschafter gehen sogar so weit zu behaupten, die Akkulturation
an die Lebensform der herrschenden Schicht bedeute fiir die Masse kulturel-
len Selbstmord und komme iiberall dort, wo die Umstellung aufgezwungen
werde, einem Kulturmord (Ethnozid) gleich.

Die kulturelle Kontinuitat des Afrikaners ist wohl manchmal unterschitzt
worden. Man stellt dies vor allem fest, wenn man das Verhalten afrikani-
scher Kulturen in Siidamerika untersucht. Jean Ziegler spricht auf Grund
seiner Studien iiber die afrikanische Diaspora in Brasilien von einer «be-
wundernswiirdigen kulturellen Ausdauer der Afrikaner» und von der «quasi
unverdnderten Fortdauer, durch die Jahrhunderte, der reichsten und feinsten



AFRIKA 487

gesellschaftlichen Errungenschaften» 2. Das gleiche kann in Surinam festge-
stellt werden: Die im 18. und 19. Jahrhundert aus den Plantagen ge-
fliichteten Sklaven brachten es fertig, im Innern des Landes ihre urspriing-
liche Kultur zu rekonstruieren. Noch heute leben sie mit ihren eigenen Ge-
brduchen und Institutionen und geniessen eine gewisse Autonomie, umge-
ben von Amerindern, Javanesen, Europiern, Indern3.

Fiir Afrika selber haben allerdings schon in den dreissiger Jahren ge-
wisse Anthropologen darauf geschlossen, dass es eine traditionelle Rein-
kultur nicht mehr gebe?. Praktisch jeder Afrikaner ist mit fremdem Ge-
dankengut in Berithrung gekommen. Daran abzuleiten, der Zersetzungs-
prozess werde sich graduell bis zur volligen Auflosung der eigenen Kultur
weiterentwickeln, ist jedoch ein Fehlschluss. Beschreibungen neueren Da-
tums des landlichen Lebens in Afrika zeigen dies recht eindriicklich5. Was
die Elite betrifft, so steht sie seit Jahrzehnten im Kreuzfeuer des Kultur-
schocks.

Identitdtskrise als Zentralthema der afrikanischen Literatur

Die Identitdtskrise der Elite ist das zentrale Thema der afrikanischen Li-
teratur. Seit dem Pionierwerk von Camara Laye, « L’enfant noir» (1934), be-
handeln eine Vielzahl von Romanen die Entwurzelung junger Afrikaner, die
sich studienhalber in die Metropole begeben und nach ihrer Riickkehr in
tragische Konflikte verwickelt werden. Vor der Unabhéngigkeit stosst sich
der mit reformistischen Ideen heimkehrende Absolvent an der Kolonialstruk-
tur. So wird zum Beispiel der Held in Sembéne QOusmanes «O pays, mon
beau peuple» (1957), der sich mit seiner franzdsischen Frau in der Casa-
mance niederldsst, schliesslich von den «colons» ermordet. Nach der Unab-
hiangigkeit rennt der Riickkehrer gegen die afrikanischen Machthaber an,
wie zum Beispiel in «Le Mandat» (1966) des gleichen Autors oder in Wole
Soyinkas « Kongi’s Harvest» (1967).

Das seelische und moralische Drama, welches sich im Aufeinandertref-
fen verschiedener Kulturen beim afrikanisch geformten und européisch ge-
bildeten Afrikaner ergibt, hat wohl keiner besser beschrieben als Cheikh
Amadou Kane in «L’aventure ambigue» (1960). Was dieser Autor besonders
eindriicklich darstellt, ist die Zweideutigkeit der Einstellung sowohl zur her-
gebrachten afrikanischen Kultur als auch zum neu erworbenen europédischen
Wissen. Die afrikanische Tradition wird gleichzeitig verneint und geliebt,
und das europdische Gedankengut wird ebenso bewundert wie gefiirchtet.
Es wird zugegeben, dass Anstosse zu einem unvermeidlichen Erneuerungs-
prozess in Afrika von aussen her kommen mussten, doch ebenso wird das



488 AFRIKA

Verschwinden gewisser fundamentaler Werte (Gemeinschaftssinn, Zeitbe-
griff, Beziehung zur Natur usw.). die scheinbar mit der Modernisierung
im Widerspruch stehen, aufs tiefste bedauert. Wahrend der ganzen Dauer
unseres miithsamen Strebens, sagt Kane, haben wir uns unaufhoérlich ver-
wandelt, um schliesslich in einer Zwittersituation zu verweilen, die uns
mit Schande erfiillt. Den gleichen Gedanken driickt auch Richard Wright aus,
als er sein Buch «White Man, Listen» (1957) den «verwestlichten und
tragischen Eliten» der Dritten Welt widmete, «den einsamen Aussenseitern,
die auf den gratdhnlichen Grenzen zwischen verschiedenen Kulturen prekér
existieren» und die «in der Verwirrung und Stagnation verzweifelt fiir ihre
Herzen eine Heimat suchen.»

Hinter den offensichtlichen kiinstlerischen Bestrebungen der afrikanischen
Schriftsteller verbergen sich seit jeher politische Absichten. Zur Kolonialzeit
war die Behandlung des Kulturkonflikts mancherorts die einzig mdgliche
Form einer anti-kolonialistischen Kampfansage. Die L6sung der durch den
Kulturschock geschaffenen Konflikte war also nicht Selbstzweck, sondern
nur Mittel zur Erreichung dessen, was unweigerlich der damaligen Elite
als Prioritédt erschien: Kwame Nkrumah zum Beispiel hat in einem seiner
beriihmten Ausspriiche diesen Vorrang des «political kingdom» festgehalten.
Diese Haltung war verstindlicherweise mit einem leicht naiven Optimismus
verbunden, demgemadss eine Erneuerung der gesamten nationalen Existenz-
grundlagen sich als Folge der politischen Unabhéngigkeit sozusagen auto-
matisch ergeben miisste.

Der Ruf nach der «zweiten Unabhdingigkeit»

Ein Jahrzehnt spéter ziehen viele Afrikaner eine Bilanz. Meist sind es Ange-
horige der jiingeren Generation, die bereits Schwierigkeiten hat, sich in die
Umstidnde der Erringung der Unabhingigkeit einzufiihlen. Sie wirft ihren
Vorgingern iibertricbene Kompromissbereitschaft vor und sogar, vor allem
im franzodsischen Sprachgebiet, eine gewisse Unterwiirfigkeit gegeniiber der
fritheren Kolonialmacht. Aus ihrer eigenen existentiellen Erfahrung der
letzten zehn Jahre leitet sie eine klare Zielsetzung ab: Die Erreichung der
politischen Unabhéngigkeit stellt nur eine erste Etappe auf dem Weg zur
vollkommenen Befreiung dar. Diese Befreiung kann nicht, wie es die erste
Generation afrikanischer Regierungschefs einhellig verkiindet hat, durch das
beschleunigte Vorantreiben des wirtschaftlichen Entwicklungsprozesses er-
reicht werden, denn gerade dadurch geraten die neuen Staaten in ein noch
engeres Abhidngigkeitsverhidltnis zur Aussenwelt. Voraussetzung fiir eine
authentische Entwicklung ist ein besseres Selbstverstindnis. Nichts weniger



AFRIKA 489

als eine «zweite Unabhidngigkeit» fordern viele junge Afrikaner: eine
psychologische und kulturelle Befreiung. Der neue Afrikaner kann sich
nicht blindlings in eine Entwicklungsaufgabe stiirzen. In der Verschieden-
heit menschlicher Kulturen muss er zuerst eine von seiner eigenen Situa-
tion nicht vollig entfremdete Wertbasis fiir sein Handeln finden. Dazu
kommt die notwendige Selbstbehauptung als Rasse, die Bejahung des
Schwarzseins und damit die Befreiung vom weissen Rassismus.

Es wire verfehlt, von einem Generationenkonflikt zu sprechen, denn die
Beziehungen zwischen verschiedenen Altersgruppen sind auch unter euro-
pdisierten Afrikanern anders als in Europa. Noch verfehlter wire es, den
neu entstandenen Gegensatz mit einer einfachen Dichotomie umschreiben
zu wollen: auf der einen Seite die Tendenz, nach der politischen Unab-
hiangigkeit die wirtschaftliche Entwicklung als Hauptziel zu betrachten, auf
der andern Seite die Forderung nach kulturellem Selbstverstidndnis als
Voraussetzung fiir ein authentisches Entwicklungsmodell. Eine kurze Sche-
matisierung der verschiedenen Positionen erfordert zumindest eine Auftei-
lung in vier Kategorien: Vernichtung der fremden Kultur, Bejahung der
eigenen Kultur, Bejahung der eigenen Rasse, Verneinung der eigenen Kul-
tur als Ubergang zur totalen Emanzipation.

Vernichtung der fremden Kultur

Obwohl weder chronologisch noch der Bedeutung nach als erste Kategorie
zu werten, stellen wir die radikalste Reaktion im Kulturkonflikt, die Ver-
nichtung der fremden Kultur, an den Anfang. Sie ist wohl am eindriick-
lichsten im Werk des aus Martinique stammenden Psychiaters Frantz Fanon
«Les damnés de la terre» (1961) dargestellt worden. Fanon zeigt die Paral-
lelitat auf, die sich zwischen der sozialen Schizophrenie in den Kolonien
und der Spaltung der Personlichkeit des Kolonisierten ergibt. Seine Diagnose
in manchen Féllen, die er klinisch untersucht hat, deutet auf Geisteskrankheit.
Oft resultieren aus dem Zwiespalt Angstkomplexe, Apathie, Selbstvernei-
nung, Aggressivitit und Kriminalitdt. (Der nigerianische Psychiater Adeoye
Lambo, Rektor der Universitdt Ibadan und Mitarbeiter der Weltgesundheits-
organisation, hat solche Untersuchungen mit dhnlichen Resultaten durchge-
fithrt.)

Wesentlich ist bei Fanon die aus psychiatrischer Erkenntnis abgeleitete
Strategie des politischen Handelns: Die Uberwindung des inneren Zwie-
spaltes ist dem Kolonisierten verunmdoglicht, solange die dussere Welt ihrer
Dualitit verhaftet bleibt. Noch immer stehen sich in der Dritten Welt ein-
heimische und fremde Weltanschauungen radikal gegeniiber, noch immer



490 AFRIKA

leuchtet der Wohlstand der Weissen aus dem Elend der Schwarzen hervor,
noch immer ist die Lebensform der weissen Stadt eine stindig sichtbare
Anklage an die afrikanische Tradition. Fiir Fanon ist die Folgerung klar:
Die totale physische Zerstéorung der durch den Eindringling eingefiihrten
Strukturen ist Vorbedingung fiir die Wiederherstellung der seelischen Ein-
heit des Menschen der Dritten Welt. Welche Strukturen die jetzigen er-
setzen sollen, ist nicht eindeutig zu ermitteln: Fanon glaubt jedenfalls, dass
aus den Ruinen der Kolonialwelt eine dynamische Erneuerungsbewegung
unweigerlich entstehen muss.

Was Fanon - heute vielfach als Apostel der Gewaltanwendung in der
Dritten Welt bezeichnet — vorausgesagt oder gefordert hat, ist nicht oder
jedenfalls noch nicht eingetreten. In Afrika sind die neuen Regierungen, so-
fern sie iiberhaupt an die Notwendigkeit der Erneuerung glauben, durchwegs
reformistisch. Radikale revolutionidre Bewegungen sind iiberall, wo sie sich
gezeigt haben, systematisch unterdriickt worden. Fanon deswegen einfach als
irrelevant abzutun, wire aber falsch. Erstens haben Fanons Werke, unabhéin-
gig von ihrem militanten Gehalt, unabstreitbare analytische Bedeutung. Zwei-
tens wird er von Afrikanern ernstgenommen, die sich heute die Erringung des
«cultural kingdom» zum Ziel gesetzt haben. Dazu kommt schliesslich, dass
eine Entwicklung zur Gewaltsamkeit unabhéngig von Fanons Rechtfertigung
schon allein aus der wachsenden Unzufriedenheit mit der gegenwirtigen
Entwicklungsstrategie moglich erscheint.

Beachtenswert ist, dass Fanon viel Bedeutungsvolles fiir Afrika ausge-
sagt hat, ohne mit Schwarzafrika intim vertraut zu sein. Beeinflusst von
seinem westindischen Ursprung («In Martinique war ich Franzose») und
seinem Unbehagen in Europa («In Frankreich bis ich ein Neger»), ringt er
sich als Arzt im Algerienkrieg zu seiner bitteren Schlussfolgerung durch.
Vor ihm haben viele schwarze Westinder eine bedeutende Rolle in der
Emanzipation Afrikas gespielt. Schon im 19. Jahrhundert waren Edward
Blyden und Sylvester Williams aus Trinidad Vorldufer des Antikolonialis-
mus und des Panafrikanismus; seit den dreissiger Jahren waren es vor
allem C. L. R. James und George Padmore, beide auch aus Trinidad. Der
Grund dazu ist offensichtlich: C. L. R. James spricht von der «erdriicken-
den Engheit des sozialen Territoriums» in den westindischen Inseln$. Der
westindische Schwarze sucht seine eigene Identitdtskrise in einer vollig ver-
westlichten Umgebung iiber die Rehabilitierung Afrikas zu erreichen: So-
lange Afrika nicht frei ist, muss sich auch der amerikanische und westin-
dische Schwarze unbehaglich fithlen. Auch wenn diese Uberzeugung bei
einer gewissen Elite Westindiens schon lange pridsent war, so ist sie doch
erst einige Jahre nach der politischen Unabhéngigkeit in die Masse einge-
drungen. In Trinidad selber, auch Ursprungsland des «Black-Power-Prota-



AFRIKA 491

gonisten Stokeley Carmichael, setzte die Wiederentdeckung der afrikanischen
Kultur etwa 1967 ein. Sie muss in einen direkten Zusammenhang gebracht
werden mit der « Black-Power»-Revolution vom Februar 1970, die als typi-
sches Beispiel einer kulturell-psychologischen Befreiungsbewegung ohne kla-
res politisches Programm angesehen werden darf. Ob, wie in Trinidad, auch
in Afrika eine «Black-Power»-Bewegung sich gegen schwarze Regierungen
erheben wird, ist fraglich. Stokeley Carmichael hat jedenfalls wéhrend sei-
nes einjdhrigen Aufenthaltes bei Kwame Nkrumah in Guinea angedeutet,
der erste Schritt zur Schwarzen Macht in Afrika liege in der Entmachtung
der herrschenden. schwarzen Eliten, die letztlich nicht das Interesse der

schwarzen Massen, sondern nur dasjenige der weissen Imperialisten férder-
ten.

Bejahung der eigenen Kultur

Die wohl bekannteste Form der kulturellen Selbstbehauptung erscheint in
dem von Leopold S. Senghor entwickelten Konzept der «négritude». (Die
fernen Urspriinge des Konzepts sind auf Haiti zuriickzufiihren, und die
erste Ausarbeitung erfolgte vor Senghor und in weit radikalerer Form durch
Aimé Césaire aus Martinique.) Geméss Thomas Melone kommt «négritude »
als Reaktion gegen iibertriebene Verwestlichung im Gefolge der Romantik,
welche Freiheit gegeniiber einem straffen Ordnungsprinzip aufwertet, und
des Surrealismus, welcher der iibertriebenen Wissenschaftsgldubigkeit eine
Mystik gegeniiberstellt 7. Senghor sucht aber keine Exklusivitdt in der Riick-
kehr zur Tradition: Diese soll vielmehr in ein harmonisches Verhéltnis zur
europdischen Kultur gebracht werden. Senghors Leben, wie es sich in sei-
ner Poesie ausdriickt, ist ein Musterbeispiel der Zerrissenheit der afrika-
nischen Seele zwischen zwei Welten und des verzweifelten Versuches, eine
friedliche Losung zur Uberwindung der Gegensitze zu finden.

Viele junge Afrikaner verwerfen die «négritude» mit Vehemenz. Spottisch
meint Wole Soyinka, ein Tiger habe ja seine «tigritude» auch nicht unter
Beweis zu stellen. Ernsthafter sind andere, wenn sie Senghor vorwerfen, er
habe die Komplementaritit der Kulturen nur auf dem Weg der Selbstaufgabe
erreicht. Tatsdchlich akzeptiert Senghor die Rolle, welche ihm der europé-
ische Ethnozentrismus vorschreibt: Die Rolle des Weiblichen, des Affekti-
ven, des Emotionalen. «La raison est hélléne comme l’intuition est négre»
ist ein berithmter Ausspruch, der Senghor wegen der iiberspitzten Dichoto-
misierung zu Recht starke Kritik eingetragen hat. Marcien Towa kommt auf
Grund seiner eingehenden Analyse von Senghors Lebenswerk zum Schluss,
Senghor mache die Knechtschaft des Schwarzen in einer weissen Welt zur
Fatalitidt8. Obwohl sie nichts Originelles oder grundsitzlich Abweichendes



492 AFRIKA

enthélt, sei hier auch noch die Schrift von Jean-Marie Abanda Ndengue er-
wihnt, deren Titel, « De la négritude au négrisme» (1970) allein schon das
Bestreben nach neuen Konzepten ausdriickt.

Was mit der «négritude» auf philosophischer Ebene im Bezug auf die
Aufwertung der afrikanischen Kultur erreicht wurde, zeigt sich auch prak-
tisch fiir viele Mitglieder der Elite im téglichen Leben. Jean-Paul N’Diaye
stellt allerdings fest, dass das hdufig anzutreffende verbale Bekenntnis zur
Tradition im afrikanischen Biirgertum teils aus Nostalgie fiir eine immer-
verschwundene Vergangenheit, teils zur Briiskierung des Weissen erfolgt?.
Die oberflichliche Identifizierung mit der Masse kann auch auf schlechtes
Gewissen zuriickzufiihren sein: Die relativ gutgestellte Biirgerklasse spiirt,
dass sie die Erwartungen der Masse nicht erfiillt hat. Im Gegenteil, sie hat zu
einem gewissen Grad Verrat an den Glaubensbekenntnissen der von ihr er-
rungenen Unabhéngigkeit begangen.

Bejahung der eigenen Rasse

Einer der wesentlichen Vorwiirfe an Senghor ist, dass er, entgegen wissen-
schaftlicher Erkenntnis, auf rein empirischer und intuitiver Basis die Rassen-
bedingheit der Kulturunterschiede postulierte, was Towa, zum Beispiel, mit
«biologisation du culturel» und Rassismus bezeichnet 0. Der auch im unab-
hédngigen Afrika spiirbare weisse Rassismus ist mithin ein Grund fiir eine
relativ neue Entwicklung: die parallel zur kulturellen Selbstbehauptung lau-
fende «epidermische» Rehabilitierung, die Aufwertung des Schwarzseins.
Nicht ohne Einfluss war hier auch die «Black-Power»-Bewegung in Ameri-
ka, mit ihrer kiinstlerischen und modischen Begleiterscheinung des «Black
is Beautiful»11. Bezeichnend ist, dass von den wenigen verfiigbaren Schrif-
ten von Afrikanern zu diesem Thema (wovon zwei in der Folge kurz be-
handelt werden) meist Texte in englischer Sprache vorliegen. Nur als Hin-
weis sei die bemerkenswerte Tatsache erwidhnt, dass afro-amerikanische
Kunst- und Modeschopfungen, die sich bewusst afrikanischem Kultur-
gut anndhern, aber doch kulturelle Eigenart aufweisen, im englischsprechen-
den Afrika prompt Anklang finden. Ist es nicht erstaunlich, wenn Afrikaner
plotzlich «afro»-Hemden tragen, wenn Afrikanerinnen aus Amerika «afro»-
Periicken importieren, um dann prompt mit «afro-baby» bezeichnet zu
werden, und wenn afrikanische Tanzorchester «afro»-Beat und «afro»-Rock
zu spielen beginnen? Dies umso mehr, als Musik (auch Mode) und poli-
tisches Verhalten nur zwei Aspekte eines einzigen Phdnomens sind: des
Kampfs der Afro-Amerikaner fiir ihre Freiheit und ihre Wiirde12.

Der Nigerianer Remi Fani-Kayode ruft in seiner Schrift « Blackism» (1965)
aus: «Schwarze Volker der Erde, erhebt Euch, vereinigt Euch.» Damit



AFRIKA 493

meint er librigens nach amerikanischer Tradition alle nicht-weissen Volker.
(In den USA ist ein Neger, wer nicht hundertprozentig weiss ist.) Sein
Programm ist nicht ganz klar, aber bezeichnend, und fiir Afrika neu, ist
der Gedanke, dass ein Appell an die Schwarzheit des Afrikaners einen
dynamisierenden Effekt haben und zur endgiiltigen Befreiung und Einigung
Afrikas fiihren soll.

Ebenfalls in Nigeria hat die «Black-Renaissance»-Bewegung folgende
Beurteilung der Lage verkiindet13:

1. Die weiterbestehende Unterdriickung und Ausbeutung des schwarzen
Menschen in der Welt stellt eine Gefahr fiir den Frieden dar.

2. Das gemeinsame Erbe von Kolonialismus und Rassismus zwingt alle
Schwarzen zum gemeinsamen Kampf.

3. Ein besseres Machtverhiltnis zwischen Schwarz und Weiss ist nur iiber
die eigene Anstrengung der Schwarzen zu erreichen, nicht durch moralische
Appelle.

4. Wirtschaftliche Entwicklung ist Hauptziel in den Emanzipationsbestre-
bungen.

5. Die volistindige Entkolonisierung Afrikas liegt in der kollektiven
Verantwortung aller schwarzen Volker.

6. Der schwarze Befreiungskampf setzt die Einheit Afrikas voraus.

7. Schwarze ausserhalb Afrikas miissen sich ebenfalls fiir den Kampf um
totale Emanzipation einigen.

8. Eine historische Perspektive und Anerkennung der Drohung, die vom
weissen Rassismus auf die schwarze Welt ausgeht, gehéren zu den Grund-
lagen des Befreiungskampfes.

9. Notwendigkeit eines Schwarzen Bewusstseins, Wiederherstellung des
Stolzes auf das Schwarzsein, Forderung einer gemeinsamen schwarzen Iden-
titét.

10. Aufgabe jener Traditionen, die einem leistungsfahigen, aber menschli-
chen Wirtschaftssystem im Wege stehen.

11. Bewahrung von Werten, die den Bestrebungen eine geschichtliche
Dimension geben und die eigene Identitdt untermauern.

12. Die apathische und selbstzufriedene afrikanische Elite muss sich dem
Dienst an der schwarzen Masse unterordnen.

Verneinung der eigenen Kultur als Ubergangsphase zur totalen Emanzipation

Eine im Zeitalter der Entkolonisierung iiberraschend anmutende Lisung
schlidgt der bereits erwdhnte junge kamerunesische Philosoph Marcien Towa



494 AFRIKA

vor: die vollige Irrelevanz einer Suche nach Werten in der afrikanischen
Tradition und die Notwendigkeit, der europiischen Uberlegenheit mit euro-
paischem Gedankengut beizukommen 14.

Towas Stellungnahme muss vorerst von der althergebrachten Tendenz
vieler Schwarzer abgegrenzt werden, die darin besteht, sich moglichst an die
europdische Machtkonstellation anzupassen. Im englischen Sprachgebiet
kannte man schon seit langem den «Black Englishman», was bei den Fran-
zosen und Portugiesen mit «assimilé» bzw. «assimilado» bezeichnet wurde.
Diese oft tragisch wirkenden Figuren geh6ren mancherorts bereits zur Folk-
lore. Dass aber die Problematik der totalen Anpassung ein zentrales Thema
der Kolonisation war, hat wohl niemand eindriichlicher dargestellt als Frantz
Fanon in seinem ersten Werk: « Peau noire, Masque blanc» (1952).

Towa geht es selbstverstindlich um etwas ganz anderes. Er nimmt als
Ausgangspunkt die militirische, wissenschaftliche und technologische Unter-
legenheit Afrikas, die eine Domination von aussen her ermdoglich hat. Als
Zielsetzung sieht er die Beendigung dieser Domination und die Erreichung
der Ebenbiirtigkeit mit Europa auf allen Gebicten. Als Methode kommt auf
jeden Fall kein Zuriickgreifen auf traditionelle Wertsysteme in Frage, denn
diese sind ja am Versagen Afrikas vor dem europdischen Ansturm schuld.
In Frage kommt nur die Ubernahme europdischer Wertsysteme. Towa
kommt zu dieser Uberzeugung aufgrund der Feststellung, dass die einzigen
erfolgreichen Entwicklungsmodelle in der aussereuropdischen Welt, das
heisst Japan und China, am Anfang auf einer gewissen Selbstverneinung
beruhten und sich klar durch die Ubernahme westlicher Rezepte und Mit-
tel (dazu gehort auch der Marxismus-Leninismus) auszeichnen. Im Gegen-
satz dazu sind Indien und Afrika dem europdischen Gedankengut weitge-
hend feindselig geblieben. Frappant ist nun aber dass gemdss Towa, die
letzteren die am meisten von aussen her beherrschten Gebiete waren und
auch mit den schlimmsten Identitdtskonflikten zu kdmpfen hatten, wahrend
Japan und China es fertigbrachten, trotz der mit westlichem Antoss durch-
gefiihrten Erneuerung ihre kulturelle Eigenart besser zu bewahren.

Die hier nur skizzenhaft angedeutete Problematik kann durch die Lek-
tiire einer Vielzahl von Werken vertieft werden15. Dadurch kann ein besse-
res Verstindnis erreicht werden fiir die schweren Zeiten, die Afrika bevor-
stehen. Doch ist auch bei uns ein besseres kulturelles Selbstverstdndnis
eines der dringendsten Anliegen der Zukunft. Wie ein Afrikaner einmal
zutreffend sagte: Wir Afrikaner wissen nicht, wie wir zu den uns gesteck-
ten Zielen gelangen koénnen, ihr Europder wisst nicht, wohin euch die zur
Verfiigung stehenden Mittel fithren werden.



AFRIKA 495

1 Rodolfo Stavenhagen, «Seven Erro-
neous Theses about Latin America», New
University Thought, 1966/67. — 2 Jean Zieg-
ler, Le pouvoir africain (Paris: Seuil, 1971),
S. 14. - 3 Philip J. C. Dark, Bush Negro
Art, An African Art in the Americas (Lon-
don: Tiranti, 1954). — 4 Bronislaw Mali-
nowski, Les dynamiques de I’évolution cul-
turelle (Paris: Payot, 1970). - 3 Z. B. Ray-
mond Kunene (ein in Europa lebender Afri-
kaner), Die Grossfamilie, Eine afrikanische
Gesellschaftstheorie (Freiburg: Imba-Ver-
lag, 1971) und Vincent Guerry (ein in Afri-
ka lebender Europier), La vie quotidienne
dans un village baoulé (Abidjan: INADES,
1970). — ¢ C. L. R. James, The Black Jaco-
bins (New York: Random House, 1963)
S. 402. - 7 Thomas Melone, De la négritude
dans la littérature négroafricaine (Paris:
Présence africaine, 1962) S. 38. — 8 Mar-
cien Towa, Léopold Sédar Senghor: Négri-
tude ou Servitude? (Yaoundé: Ed. CLE,
1971). Die Veroffentlichungen dieses Her-
ausgebers werden in der Schweiz von der Li-
brairie ALE in Lausanne vertriecben. —

JANHEINZ JAHN

9 Jean Paul N’Diaye, Elites africaines et
culture occidentale: Assimilation ou rési-
stance? (Paris: Présence africaine, 1969)
S. 9. — 10 Ebenda, S. 102. - 11 Zur Inter-
nationalisierung der «Black-Power »-Bewe-
gung hat ein Schwarzer aus Jamaika anléss-
lich seines Afrika-Aufenthaltes interessante
Beobachtungen gemacht. Vgl. Locksley Ed-
mondson, «The Internationalization of
Black Power: Historical and Contemporary
Perspectives», Mawazo (Uganda), Dezem-
ber 1968. — 12 Denis Constant, « L’ Amérique
noire et le rejet de la référence occiden-
tale», Abbia (Kamerun), Jan. bis April
1970, S. 106. — 13 The Philosophy of Black
Renaissance (Lagos: Black Renaissance
Movement, 1970) S. 42-44. — 14 Unter den
bekannten Anthologien sei im deutschen
Sprachgebiet nur die vom hervorragenden
Afrikakenner Janheinz Jahn verfasste Ge-
schichte der neo-afrikanischen Literatur
(Disseldorf-K6In: Eugen Diederichs, 1966)
erwdhnt. — 15 Marcien Towa, Essai sur
la problématique philosophique dans I’ Afri-
que actuelle (Yaoundé: Ed. CLE, 1971).

Von der Négritude zum Volkstheater

Reafrikanisierungstendenzen in der modernen afrikanischen Literatur

Unsere moderne Kunst ist nicht denkbar ohne die Entdeckung afrikanischer
Plastiken. Auch von moderner Musik kann man nicht reden, ohne den Jazz
einzubeziehen, diese zugleich raffinierteste und populdrste Musik unseres
Zeitalters, die aus der Vermischung abendldndischer und afrikanischer Kul-
turelemente entstand. Und die moderne afrikanische und afroamerikanische
Dichtung, die sich unter dem Oberbegriff (neoafrikanische Dichtung> zu-
sammenfassen ldsst, nannte Sartre «die einzige grosse revolutionidre Dich-
tung unserer Zeit». Ob in Afrika, Amerika oder Europa geschrieben, ist



496 AFRIKA

die neoafrikanische Literatur das Ergebnis der Vermischung und Verarbei-
tung afrikanischer und européischer Kultureinfliisse. Sie ist also weder an die
Rasse der Negriden, noch an eine bestimmte Sprache gebunden. Da jedoch
nur wenige Européer bisher die afrikanische Kultur- und Empfindungswelt
innerlich zu erleben vermochten, zihlt die neoafrikanische Literatur fast nur
Schwarze und Mischlinge zu ihren Autoren. Das afrikanische Element in
dieser Literatur, das dem europdischen Publikum noch recht unbekannt ist
und ihm daher als ein exotischer Reiz erscheint, ist jene Komponente, die
diese Literatur charakterisiert.

Diese charakteristischen Stilmittel sind in Afrika entwickelt worden. Sie
lassen sich ableiten aus den traditionellen Wertvorstellungen afrikanischen
Denkens und aus den typischen Stilformen einer bis dahin stets nur miind-
lich iiberlieferten Dichtung.

Die miindlich iiberlieferte Dichtung, die wir Oralliteratur nennen, ldsst
sich oberflichlich in Lieder, Spriiche, Rétsel, Mythen, Sagen, Epen und
Mairchen einteilen. Da gibt es Arbeitslieder, Reiselieder, Wanderlieder, Kin-
derlieder, Spott- und Schimpflieder, Preislieder, Hochzeitslieder, Jagdlieder,
Trauerlieder, Kriegslieder und Liebeslieder. Fiir die gleichen Gelegenheiten
gibt es Spriiche, Zauberformeln, Beschworungen, Gebete. Die Grenze zwi-
schen Sakralem und Profanem ist dabei schwer zu ziehen, das eine geht ins
andere iiber. Ein Jagdlied etwa dient vor allem einem magischen Zweck, es
soll das Wild beschworen. Zauberlied und Fluchlied sind gesungene Zauber-
spriiche, die entweder einen giinstigen Einfluss ausiiben oder einem Gegner
schaden sollen. Jagdlieder enthalten aber oft auch realistische Schilde-
rungen der belebten und beseelten Umwelt. Sie stehen den Fabeln und
Mairchen nahe, wenn sie in der Gestalt eines Tieres menschliche Eigen-
schaften preisen oder tadeln. Die Preislieder fiir eine Gottheit, einen Konig,
einen Helden oder eine Stadt setzen Vorbilder fiir ein Verhalten: der Held der
Vergangenheit setzt den Kiinftigen ein Beispiel.

So ist der Dichter ein Zauberer, der die Welt erneuert: er zaubert ihr
immer neue Wirklichkeiten an, die fest in der vorbildlichen Vergangen-
heit vorgezeichnet sind. Hierin liegt seine Funktion, seine Aufgabe und
seine Verantwortung. Die Gegenwart, die ja nie in Ordnung ist, bedarf des
Vorbilds, der Belehrung, der Ordnung. Der Inhalt dieser Dichtung ist daher,
im grossen gesehen — und das gilt auch fiir die modernen Dichter — die Eman-
zipation des Menschen aus den Fesseln der Gegenwart, die kosmische, sozia-
le und politische Revolution des Bestehenden zur Wiederaufrichtung einer
kosmisch-menschlichen Ordnung, wobei Natur und Kosmos auf den Anruf
des Dichters ihm hilfreich beistehen. Denn jede denkende Kraft, Mensch oder
Geist oder Gottheit, ist Herr des Schicksals und des Universums, mit dem
siesich eins weiss und aus dem ihr daher neue Kréfte zuwachsen. « Die Schwi-



AFRIKA 497

che vieler Menschen besteht darin, dass sie nicht wissen, wie man zum Stein
wird oder zum Baump», schreibt Aimé Césaire.

Das entscheidende formale Mittel einer jeglichen miindlich iiberlieferten
Literatur ist der Rhythmus. Er hat die Aufgabe, Sein und Leben zu ordnen.
Léopold Sédar Senghor schrieb einmal: « Der Rhythmus ist die Architektur
des Seins, ist reine Lebenskraft.» In der Dichtung bestimmt der Rhythmus
die Art und Weise, in der das schopferische Wort aktiv wird. Spannung
wird nicht durch Steigerung, sondern durch Wiederholung erzeugt. Die Dich-
tung wird von Rhythmus und Gegenrhythmus getragen wie die Musik der
afrikanischen Trommelorchester, die das Klangfundament bilden fiir die
Wechselchore. Auf der Basis eines Fundamentalrhythmus werden Sekun-
dédrrhythmen erzeugt durch wiederkehrende Lautfolgen, wiederkehrende Re-
dewendungen und Motive, welche die Wirkung des Ganzen steigern und die
Einheit des Ganzen vielféltig gliedern. Ein Gedicht, wie es uns gedruckt
vorliegt, ist daher unvollstindig, wenn es nicht zumindest durch ein Schlag-
instrument rhythmisiert wird. Senghor hat daher gefordert: «Ich bestehe dar-
auf, dass das Gedicht nur vollendet ist, wenn es Gesang wird, Wort und
Musik zugleich. Es ist Zeit, den Verfall der modernen Welt, vor allem der
Dichtung, aufzuhalten. Die Dichtung muss wieder zu ihren Urspriingen zu-
riickfinden, zu den Zeiten, in denen sie gesungen und getanzt wurde. Wie
in Griechenland, in Israel, vor allem im Agypten der Pharaonen. Und wie
noch heute im schwarzen Afrika.»

Gegenliufige Stromungen

Da sich die moderne geschriebene afrikanische Literatur sowohl aus afrika-
nischen wie aus europdischen Stilkomponenten zusammensetzt, lassen sich
nach dem Verhiltnis dieser beiden Komponenten zwei gegenldufige Stro-
mungen unterscheiden. Im einen Fall zielt das literarische Bemiihen darauf
ab, afrikanische Traditionen abzustreifen und sich in der abendldndischen
Literatur zu integrieren. In der gegenldufigen Stromung bemiihen sich die
Autoren, die abendldndischen Stilelemente und Vorbilder in den Hinter-
grund zu driangen und die afrikanischen bewusst wieder anzureichern.

Die entafrikanisierende Richtung setzte um die Jahrhundertwende an den
Missionsstationen ein, vor allem in Siidafrika. Da lieferte christliche Erzie-
hung europiische Vorbilder fiir eine Dichtung, die nun geschrieben werden
sollte. Aber die Autoren schrieben noch in ihrer Sprache und standen daher
stilistisch noch in ihrer eigenen Tradition. Thomas Mofolo, der bedeutendste
Autor dieser Gruppe, bediente sich aller Stilmittel der Basuto-Erzdhlkunst,
als er mit Feuereifer fiir die neue christliche Lehre focht. Sein Roman
«Schaka» ging in die Weltliteratur ein. Dann aber forderte die intensive



498 AFRIKA

Unterweisung in europiischen Sprachen und abendldndischer, betont christ-
licher Literatur deren Nachahmung, so dass die starken erzidhlerischen Tradi-
tionen allmdhlich verkiimmerten. Eine unpolitische Erbauungsliteratur ent-
stand, die den Missionen diente und den weissen Herren fiir die Gaben der
Zivilisation dankte. Offensichtliche afrikanische Stilmittel und Anschau-
ungen wurden als « Barbarismen» vermieden. Kritische Autoren fliichteten ins
harmlose Genre moralisierender Tiergeschichten oder in historische Beschrei-
bungen der afrikanischen Vergangenheit, die in christlich-moralischer Sicht
romantisch verkliart wurde. In europiischen Sprachen lieferten die Autoren
dieser « Zoglingsliteratur» schliesslich nur noch epigonale Stiliibungen, in de-
nen junge Talente in der neu erlernten Sprache ihre aufkeimenden Féhig-
keiten zeigten.

Die Gegenstromung, die bewusst reafrikanisiert, ist eng mit der Entkolo-
nialisierung und den Unabhéngigkeitsbestrebungen verbunden. Sie ging von
europdisch erzogenen Intellektuellen aus. Drei Studenten, Léon Damas aus
Guayana, Aimé Césaire aus Martinique und Léopold Sédar Senghor vom
Senegal, alle drei von Kind auf franzdsisch erzogen nach jener Assimila-
tionstheorie, die schwarze Franzosen hervorbringen méchte, fanden sich vor
dem zweiten Weltkrieg in Paris zusammen und besannen sich, angeregt durch
die Studien europiischer Ethnologen, auf die Werte der traditionellen afri-
kanischen Kulturen. Sie entdeckten ihre « Négritude» — ihre geistige und
emotionale Verbundenheit mit den traditionellen Werten eines veridealisier-
ten Alt-Afrika. Senghor besann sich auf sein « Reich der Kindheit», Césaire
schrieb sein beriihmtes Gedicht « Zuriick ins Land der Geburt», Damas liess
seine franzosischen Gedichte in karibischen Rhythmen tanzen. Inder Antholo-
gie, in der Senghor 1948 sechzehn neue Autoren vorstellt, werden viele Stil-
mittel Afrikas in den Dienst einer revolutiondren Ideologie gestellt, die gegen
den Kulturimperialismus Europas anrennt und den neuen afrikanischen Au-
toren ein neues Selbstbewusstsein liefert. Denn hatte Europa bis dahin mit
seiner Schrift auch die Muster geliefert, nach denen zu denken, nach denen zu
schreiben war, so warf man nun die europdischen Massstdbe und Vorbilder
ab. Begeistert nahm man die afrikanischen Traditionen auf, und siehe, man
gab damit einer verleumdeten und verachteten Kultur und sich selber die
Wiirde zuriick.

Die junge Generation

Aber die Négritude hatte nur einen Weg gewiesen. Sie blieb in ihren dichte-
rischen Erzeugnissen hinter ihren eigenen Forderungen zuriick. Senghors
beriithmtes Gedicht an seinen Heimatort Joal erschien den Autoren einer um
zwanzig Jahre jiingeren Generation — den Autoren Ghanas oder Nigerias, die



AFRIKA 499

ihre Erziehung nicht in Europa genossen hatten, sondern in Afrika selbst —als
eine dusserliche Beschreibung, fiir Européer gemacht, voller exotischer Stim-
mung. Fiir die junge Generation war das kein realistisches, sondern ein ge-
maltes Afrika, fast ein Afrika der Touristenpostkarten.

Joal! Ich denke zuriick.

Ich denke zuriick an die Mulatinnen im griinen Schatten der Veranden,

An die Mulatinnen mit iiberwirklichen Augen wie Mondschein auf dem
Strand.

Ich denke zuriick an die Pracht des Sonnenuntergangs,

Daraus sich Kumba Ndofen seinen Kionigmantel schneidern lassen wollte.

Ich denke zuriick an die Totenfeste, die dampften vom Blut der
geschlachteten Herden,

Vom Ldirm der Kimpfe und den Gesdngen der Zauberer.

Ich denke zuriick, wie die heidnischen Stimmen das Tantum Ergo pochten

Und an die Umziige und an die Palmen und an die Triumphbogen.

Ich denke zuriick an den Tanz der mannbaren Mddchen . . .

Fiir die jiingeren Dichter war solcherlei einfach kein Stoff mehr. Sie
waren aufgewachsen in dieser Welt, hatten sie tdglich um sich behalten
und sahen keinen Grund, diese Umwelt als schénes Bild zu feiern. Sie
wollten nicht mehr fiir Europier schreiben, nicht mehr Europédern di€ Schoén-
heit und Wiirde Afrikas zeigen, sie wollten eine Kunst schaffen fiir ihre Mit-
biirger, fiir die Afrikaner im eigenen, nun unabhéngigen Staat.

Diese jungen Dichter Nigerias waren zwischen 1931 und 1935 geboren,
hatten in ihrer Kindheit eine Missionsschule besucht, dann eine héhere Schul-
bildung erworben und schliesslich an der Universitit Ibadan in Westnigeria
ihr Studium absolviert. Obwohl sie verschiedenen Volkerschaften entstamm-
ten, fanden sie sich zusammen, schrieben fiir die Universitdtszeitschrift
«The Horn» und fiir die Literaturzeitschrift «Black Orpheus» und waren
Mitglieder des Mbari-Klubs, einer Vereinigung von Autoren, Malern, Bild-
hauern und Schauspielern, die sich vor nun zw®lf Jahren in Ibadan bildete.
In diesem Klub sassen die jungen Intellektuellen nicht nur bei Bier und Palm-
wein zusammen, um ihre Werke zu diskutieren, da brachte jeder an, was er an
neuen Werken geschaffen hatte; Theaterstiicke wurden einstudiert, die Biih-
nenbilder wurden entworfen und an Ort und Stelle gemalt und gebaut, und
die reisenden Theatertruppen zogen von hier aus auf Lastwagen durchs Land.
Der Mbari-Klub brachte neben seiner Zeitschrift auch Biicher heraus, aber
das Theater war nun das bevorzugte Ausdrucksmittel. Einer dieser Autoren,
John Pepper Clark, sagte 1963 in einem Interview:

«Der Roman ist die einzige literarische Form, die Afrika importiert hat.
Das Drama aber ist das beste Ausdrucksmittel fiir einen Autor, der an ein



500 AFRIKA

afrikanisches Publikum denkt. Denn das Lesen eines Romanes oder der Ge-
nuss von Dichtung, wenn sie nicht vorgetragen wird, setzt voraus, dass der
Empfianger der Kunst lesen und schreiben kann. In Afrika aber, wo nur
wenige Menschen lesen und schreiben konnen, ist die Dichtung, die Literatur
immer eine Sache der Gemeinschaft gewesen. Und deshalb ist das Theater so
wichtig und so niitzlich. Der Biihnenautor verkehrt mit seinem Publikum
durch die Bewegung und die Sprache der Schauspieler und verzaubert sie
durch Biihnenbild und Maske. Und das Publikum muss nicht lesen und
schreiben konnen, um vom Autor mitgerissen zu werden.»

Die Autoren des Mbari-Klubs sind keine naiven Geschichtenerzihler.
Ihre Universitidtsausbildung, ihr Studium der Literatur eréffnete ihnen das
klassische wie das moderne Theater der westlichen Welt, und die englische
Sprache, in der sie schreiben und die nicht ihre Muttersprache ist, beherr-
schen sie meisterhaft. Sie haben ihren Dylan Thomas, ihren Christopher Fry,
ihren Arthur Miller ebenso gelesen wie ihren Shakespeare. Sie empfinden
sich nicht als exotische Sonderlinge oder als bediirftige Empfénger geistiger
Entwicklungshilfe, sondern als moderne Autoren der modernen Welt. Und
sie sind so gebildet, dass sie die afrikanischen Kulturen, denen sie entstam-
men, nicht von sich weisen, nicht fiir riickstindig halten, ja dass sie nicht
einmal das Bediirfnis verspiiren, sie zu entschuldigen oder zu erkldren, son-
dern sie einfach ernst nehmen. Afrikanische Religion ist fiir sie kein Aber-
glauben, sondern eine Form des Glaubens unter anderen, afrikanische
Mythologie ist fiir sie so gut wie jede andere Mythologie: ein Stoff fiir den
Autor, ein Material, das er gestalten, dem er Gleichnisse, Metaphern, Typen
entnehmen kann. Und er benutzt vor allem dieses lokale und ganz persén-
liche Material, weil er sich darin auskennt, denn er ist mit seinen lokalen
Traditionen aufgewachsen, und sie begegnen ihm noch immer auf Schritt und
Tritt. So erfiillen diese Autoren die Forderungen der Négritude besser als die
Négritude-Autoren selbst. Auf die Frage, woran man einen afrikanischen
Autor erkenne, antwortet Clark: «Einen afrikanischen Autor erkennt man
daran, dass er in irgendeiner Sprache, die er gerade am besten handhaben
kann, fiir ein keineswegs exklusives Publikum schreibt und jenes Material
benutzt, aus dem er hervorgewachsen ist.»

Neue Perspektiven

Dieser selbstverstindliche Hintergrund von Dorf, Stamm, Landschaft, Sitte
und Lebensweise durchdringt die Sprache dieser Autoren, bestimmt ihren
Rhythmus und ihren Stil. So lasst Chinua Achebe seine Ibo-Bauern in seinen
Romanen auch in englischer Sprache reden, wie diese Bauern wirklich



AFRIKA 501

sprechen: in Sprichwoértern — wobei er darauf achtet, dass durch den Zusam-
menhang auch dem européischen Leser noch ungefihr klar wird, worum es
sich handeln mag. Reissen wir eine solche Passage jedoch aus dem Zu-
sammenhang, wird sie recht unverstandlich, obwohl uns die Bilderfiille beein-
druckt:

«Die Fliege, die um einen Haufen Exkremente herumstolziert, vertut ihre
Zeit, denn der Hiigel ist und bleibt grosser als die Fliege. Das Ding, das fiir
Nhwesi die Trommel schlégt, ist tief im Boden. Die Dunkelheit ist so gross,
dass sie dem Hund Horner leiht. Wer sich friiher als ein anderer eine Hof-
statt erbaute, kann sich mehr zerbrochener Topfe rithmen. Ofo ist es, der im
Regenwasser die Kraft gibt, die trockene Erde aufzuschneiden. Der Mann,
der seinen Gefdhrten vorangeht, erblickt die Geister auf dem Weg. Die Fle-
dermaus sagte, sie wisse, dass sie hasslich sei, und so fliege sie bei Nacht.»

Achebe muss die Konflikte nicht analysieren: indem er zeigt, wie sie ent-
stehen, legt er ihre Ursachen bloss. Eine solche Schreibweise hat keine Ideo-
logie no6tig und fiihrt unmittelbar in die Kritik. Die Handlungen der Men-
schen entsprechen ihrem Charakter, ihrer Erziehung, ihrer jeweiligen Ein-
sicht in die gesellschaftliche Lage. Konfuse Situationen zwingen die Be-
troffenen zu aussergewohnlichen Reaktionen. Um das Jahr 1960 herum ver-
schiebt sich mit den Unabhéngigkeitserkldrungen so vieler afrikanischer
Staaten die Perspektive. Die gesellschaftlichen Ubel lassen sich nicht mehr
allein den Kolonisatoren anlasten. Hatten Autoren wie Chinua Achebe schon
vorher auch Kolonialeuropder menschlich gezeichnet, meist als wohlwollen-
de, aber durch anerzogene Vorurteile unwissend Unbheil anrichtende Funk-
tiondre, so werden nun auch die afrikanischen Politiker bald mit ironischem
Wohlwollen, bald mit beissender Kritik bedacht.

Der Yoruba-Autor Wole Soyinka geht hier am weitesten. In seinen
Theaterstiicken prangert er den Schwindel mit christlichen Erweckungslehren
an, die Raffgier der grossen und kleinen Leute, die Korruption der Politiker,
den Machtrausch von Diktatoren, die Lacherlichkeit der Nachéiffung euro-
paischer Lebensweisen. Soyinka differenziert seine Figuren durch ihre Spra-
che. Da sprechen die Hofideologen des Diktators feinstes Oxford-Englisch,
die Parteifunktiondre nigerianisches Englisch, die Polizisten Pidgin-Englisch
und die Opferpriester reines Yoruba. Doch die Gestik macht dem, der kein
Yoruba kann, ihre Rede verstindlich.

Zum gleichen Kreis gehort der Autor John Pepper Clark, ein Angehoriger
des Idscho-Volkes aus dem Niger-Delta. Das Leben der Idscho ist hart:
Kampf mit dem Meer, Kampf um den Fischgrund, Kampf um den Was-
serlauf, um den Anteil am Binnenhandel, Kampf gegen den hochmiitigen,
trunkenen, die Tropen hassenden Europder, Kampf gegen die neidischen
Nachbarn am néchsten Wasserlauf. Und Kampf gegen Insekten und Schim-



502 AFRIKA

melpilze und Moder und gegen eine aufdringliche, triefende, alles Men-
schenwerk sogleich iiberwuchernde Vegetation. Doch diese bedriangende Fiil-
le spendet auch Lebensunterhalt und Reichtum: Fisch und Gemiise, Holzer
und Palmoél und Palmwein. Leben und Tod liegen so nah beieinander wie
Not und Uberfluss. Und die Gétter sind personifizierte Naturkrifte, die
Ahnen werden als Spender des Lebens verehrt und betreut, denn unbetreute
Tote sind gefédhrlich: ihre Seele verldsst die Totenhiitte und schliipft in diesen
oder jenen Menschen und stiftet ihn zu unheilvollen Taten an, um sich zu
rachen.

Clarks Stiicke leben vollig in Leben und Glauben des Idscho-Volkes; sie
spielen auf jener schmalen Scheide zwischen Leben und Tod, stets am Rande
der Gefahr, die von altersher die Existenzform des Idscho-Volkes gewesen
ist. Und das macht sie so modern in einer Zeit, in der auch uns alle
Sicherheit zerbrochen ist. Die Idscho-Lebensphilosophie, die Clark in seinem
Stiick «Gesang eines Ziegenbocks» gibt, konnte auch die unsere sein: « Du
magst weinen, gewiss. Aber kannst du dir damit an die Brust schlagen? So
begann es doch mit uns allen und so endet es auch. Kaum ist das Kind aus
dem Schoss, da schreit es — ob aus Schmerz oder aus Freude und Lachen,
wer weiss es? Aber wenn du bis heute gelebt hast, bist du vielleicht reif
genug, die Nuss des Lebens aufzuknacken. Aber erkiihnt euch nur nicht zu
sehr, den Knoten zu l0sen, in den ihr euch verwickelt. Es reicht doch, wenn
ihr wisst, dass jeder Tag darauf hinweist, warum wir bei unserer Geburt
schrien. Und morgen ist wieder ein anderer Tag, und neue Anspannung, und
neue Kraft.»

Im Mbari-Klub kamen Autoren, die studiert hatten, mit Theaterdirek-
toren und Schauspielern der Yoruba-Volksoper zusammen, eine neue Thea-
terform, die sich aus den Mysterienspielen afrikanischer Sektenkirchen wie
der Apostolischen Kirche und der Gemeinschaft der Cherubim und Sera-
phim entwickelt hatte. Bei diesen Spielen gab es keinen geschriebenen
Text, weitgehend wurden die Dialoge improvisiert, obwohl sie gesungen
wurden, nur die Chére wurden geprobt. Hubert Ogunde war der erste und ist
noch heute der beriihmteste dieser Theaterdirektoren, die Dramatiker,
Komponist, Regisseur und Hauptdarsteller zugleich sind.

Ein anderer dieser Direktoren, Duro Ladipo, begann Anfang der sechzi-
ger Jahre, seine Texte aufzuschreiben und sich einem neuen Stoffgebiet zuzu-
wenden : der Yoruba-Uberlieferung samt ihren Stilformen. Die Oriki, also die
Preisnamen, die Idschalla, also die Jadgerlieder, und die Iwi, also die
Verse der Maskenténzer, wurden zu integrierenden Bestandteilen seiner hi-
storischen und mythologischen Stiicke. Mit ihnen gewann die Yoruba-Volks-
oper weltweite Anerkennung. Ladipos Stiick « Oba Koso», zu deutsch « Der
Konig stirbt nicht», war die Sensation auf den Berliner Festspiclen von 1964.



AFRIKA 503

Aus Duro Ladipos Truppe ging Obotunde Ijimere hervor, der nicht mehr
spielt und inszeniert, sondern nur schreibt und seine Stiicke fiir verschiedene
Truppen liefert. Er benutzt Stoffe der Yoruba-Uberlieferung, und er hat
Hugo von Hofmannsthals «Jedermann » fiir die Yoruba-Biihne umgeschrie-
ben. In seinem Stiick « Die Gefangenschaft des Obatalla» benutzt er eine be-
kannte Yoruba-Mythe als Vorlage und geht bis in die Einzelheiten auf die
Y oruba-Uberlieferung zuriick. Sobald eine Figur auftritt, wird sie mit ihren
Preisnamen angesungen, parallelen Versen, in denen die Eigenschaften der
Person oder der Gottheit in klaren Bildern charakterisiert werden. So etwa
heisst es von Schango, dem Donnergott:

Der Hund folgt seinem Herrn

und weiss nicht, welchen Weg er nehmen wird.
Das Schaf bleibt im Hause des Herrn,

es weiss nicht, dass der Herr es toten wird.

Wir verehren Schango, den Herrn des Palastes,
obwohl wir nicht wissen, was seine Absichten sind.
Es ist nicht leicht, in Schangos Gesellschaft zu leben.
Krebsbeine sind in Verwirrung,

Papageienbeine sind krumm.

Wenn der Krebs sein Schlupfloch verldsst,

erraten wir nicht, welche Richtung er nehmen wird.
Schango ging nach Ibadan und kam in Ilorin an.

Viele dieser Verse sind gleichsam Sprichworter. Aus ihrer Aneinander-
reihung entsteht Rede, aus ihrer Gegeniiberstellung Dialog. So reiht sich
Gleichnis an Gleichnis, selbst die abstraktesten Gedanken werden in kon-
kreten Bildern ausgedriickt.

Ein Freund ist kostbar wie ein Kind.

Du kannst dir keinen Freund am Marktplatz kaufen.
Zweihundert Nadeln bilden keine Axt,
Eintausend Sterne strahlen nicht wie eine Sonne.
Die Treue von zweitausend Dienern

Ersetzt dir keinen Freund, der fern ist.

Der Jihzorn eines Freundes kann nie so iibel sein,
Dass wir ihn nicht mehr lieben konnen.

Sein Tun kann niemals so verschroben sein,

Dass wir ihn nicht mehr achten kénnen.

Und sein Gesicht kann nie so hdisslich sein,

Dass wir es gar nicht mehr bewundern kénnen.



504 AFRIKA

Deutlich entsteht hier die Steigerung auch der Wiederholung. Auf einen
Grundrhythmus werden Sekundéirrhythmen gespannt. Doch die Ubersetzung
in eine europdische Sprache kann die Diktion oft nur in Umschreibungen
wiedergeben.

Schango ist iiber Obatalla erziirnt. Aber er tut seinem Freund unrecht,
und Oya, Schangos Frau, redet dann Obatalla beruhigend zu. Schango
wiitet:

Rdtst du auch einem Hausherrn zur Geduld,
dessen Gemahlin vergewaltigt wurde?

Soll Feuer aufhéren zu brennen,

weil es befreundet ist mit Holz?

Es ist leichter, die Antilope zu téten im Busch
Als den Hund zu opfern im eigenen Haus.

Es ist leichter, seinem Feind zu vergeben

als seinem Freund.

Bringt ihn zum Kerker und mir aus den Augen!

Darauf greift Oya ein:

Sei nicht erziirnt, Obatalla,

Du siehst den Wurm und glaubst, er tanze,
dabei ist das die Art, wie er sich fortbewegt.
Du glaubst, Schango bekdmpfe dich,

dabei ist das die Art, wie er sich gibt.

Die Ubersetzung bietet den vollen Wortlaut. Das Original aber deutet nur
an. Denn fiir den Yoruba-Autor geniigt es, nur den Anfang eines Sprich-
wortes wiederzugeben. Er kann sich darauf verlassen, dass sein gebildetes
Publikum den Satz vollenden und ausserdem auf die entsprechende Situa-
tion anwenden kann. Im Original sagt daher Oya nur:

Sei nicht erziirnt, Obatalla,
Der Wurm tanzt.

Das giabe im Deutschen keinen Sinn. Ein Yoruba aber weiss, dass « Der
Wurm tanzt» fiir das vollkommene Sprichwort steht: « Du siehst den Wurm
und glaubst, er tanze, dabei ist das die iibliche Art, wie er sich fortbewegt.»



AFRIKA 505

Und er weiss ausserdem, dass dieses Sprichwort wiederum gleichnishaft
bedeuten soll: Du glaubst, dass Schango sich iiber dich drgert, aber in Wirk-
lichkeit meint er gar nicht dich, sein Verhalten ist einfach die Art und Weise,
wie der Donnergott sich gibt.

So schliesst die modernste Dichtung den Kreis und iibernimmt die
typischsten Stilmittel der Tradition. Sie ist, wie die Négritude forderte, zu den
Quellen zuriickgekehrt. Dabei aber hat sie neue moderne Kunstformen ge-
schaffen, denn so wenig es in der Tradition ein profanes Theaterspiel gab, so
wenig gab es so etwas wie eine Yoruba-Volksoper. Durch die Begegnung
mit der westlichen Kultur hat die afrikanische Dichtung zu neuen, grosseren
Formen gefunden, ist weltldufig und exportierbar geworden und ist doch in
ihren besten Erzeugnissen ihrem eigenen Stil treu geblieben.

HANS JENNY

Gedanken uiber Afrikas Zukunft

Ein Européder, der mit einem Afrikaner in Kontakt kommt, findet es
durchaus natiirlich, dass er sich mit ihm in einer europdischen Sprache,
meist Englisch oder Franzosisch, unterhalten kann. Selbstverstindlich tragt
dieser Schwarze einen westlichen Anzug. Nach dem Egalititsdenken be-
steht zwischen Schwarz und Weiss, abgesehen von einer unterschiedlichen
Intensitit der Hautpigmente und einigen anderen somatischen Ausserlichkei-
ten iiberhaupt kein Unterschied. Eine allenfalls festgestellte andere Men-
talitdt wére lediglich Restbestand eines veralteten Erziehungssystems.

Die Tiinche der Kolonialzeit

Nur wenige, die so denken, machen sich dariiber Gedanken, wie kurz eigent-
lich die Frist war, die Afrika zur Verfiigung stand, um «zivilisiert» zu wer-
den. Abgesehen von der fliichtigen Beriihrung der portugiesischen Seefahrer
mit der Kiistenbevdlkerung, den darauf folgenden Sklavenexporten und den
ersten Missionierungsversuchen, dauerte die eigentliche kolonisatorische
Durchdringung Afrikas nur 75 Jahre. Die Aufteilung des ganzen Konti-
nents (mit Ausnahme von Liberia und Athiopien) unter sieben euro-



506 AFRIKA

pdische Michte und die Tiirkei erfolgte an der Berliner Konferenz im Jahre
1885. Die Kolonialzeit ging 1960 zu Ende. Das ist eine enorm kurze
geschichtliche Epoche. Aber sie geniigte offenbar, um in Afrika die tradi-
tionellen Gesellschaftsformen, die tribalistische Lebensweise der Schwarzen
und ihre geschlossene Hauswirtschaft aufzulosen. Albert Schweitzer hat
einmal in richtiger Erkenntnis der Lage gesagt, dass die Unabhingigkeit
der Primitiven in dem Augenblick verloren gegangen sei, als das erste Boot
der Weissen mit Schiesspulver, Rum oder Stoffen eintraf,

Es wird oft verkannt, dass mit der Zerstérung der alten Stammesord-
nung, mit der Aushéhlung des Ahnenglaubens und mit dem Verstummen
der Trommeln noch keine neue Welt fiir die Schwarzafrikaner erschlossen
wurde. Auto, Television und Jet-Flugzeug schufen zwar Kontakte zur west-
lichen Welt, aber keine geistige Basis. Altes ging verloren, Neues wurde
kaum integriert, das Denken erfuhr keine Umwandlung. Die westliche Zivi-
lisation blieb vielfach Tiinche.

Westminster-Ideal als vermeintliches Vorbild

Durch falsche, aus der Aufkldrung iibernommene Vorstellungen iiber die
Gleichheit aller Menschen oder aus Kollektivscham iiber die Missetaten ihrer
Vorfahren haben die Europder dem afrikanischen Ruf nach Befreiung von
der Kolonialherrschaft fast iiberall kampflos nachgegeben. Vielfach wurde
diesem Zerfall des Herrschaftswillens in Europa noch durch die Meinung
Vorschub geleistet, die afrikanischen Politiker wiirden in den unabhingig
gewordenen Staaten nach dem Westminster-Ideal der parlamentarischen De-
mokratie regieren.

Anlass zu solchem Optimismus gab vor allem die Erziehung der schwarz-
afrikanischen Elite in Missionsschulen und an westlichen Universitédten.
Selbst Revolutiondre, die wegen subversiver Tétigkeit Gefdngnisstrafen zu
verbiissen hatten, erlangten nach ihrer Entlassung rasch wieder das Vertrauen
der Kolonialbehorden, sobald sich die Vox populi durch vermeintlich freie
Wahlen fiir ihre Sache entschieden hatte.

Das typische Beispiel ist die Goldkiiste, wo der charismatische aber auch
demagogische Politiker Kwame Nkrumah mit dem Segen des Gouverneurs
und des Colonial Office zum ersten Regierungschef des Staates Ghana er-
nannt wurde, obwohl besonnene Manner wie Dr. Danquah und der heutige
Premier Professor Kofi Busia dringend warnten. Diese Oppositionspolitiker
kannten besser als die unter dem Einfluss des «Wind of Change» handeln-
den Engldnder die verhdngnisvollen Folgen einer zu frithen Unabhéngig-
keit. Aber als Vertreter traditioneller Krifte standen sie nach Ansicht der
Kolonialmacht im falschen Lager und verdienten daher kein Gehor.



AFRIKA 507
Zehnjahresbilanz der Unabhdngigkeit

Heute, nach gut zehn Jahren Unabhéngigkeit der meisten afrikanischen Ge-
biete, sind wir in der Lage, eine erste Zwischenbilanz zu ziehen. Von den
49 afrikanischen Territorien waren nach dem Zweiten Weltkrieg vier (Siid-
afrika, Athiopien, Liberia, Agypten) unabhingig. Bis 1960 gelangten 24 ehe-
malige Kolonien oder Protektorate zur Entlassung aus européischer Bevor-
mundung. Thnen folgten in den sechziger Jahren 14 weitere Unabhéngig-
keits-Erkldrungen. Von Européern regiert oder kontrolliert werden zurzeit
noch die portugiesischen Uberseeprovinzen, die Spanische Sahara, Fran-
zo6sisch-Somaliland, Siidwestafrika und Rhodesien.

Was ereignete sich in den 38 afrikanischen Lindern, die zwischen 1951
und 1968 selbstindig wurden? Fiir einen Anhinger westlich-demokratischer
Regierungsformen ist die Entwicklung nicht sehr ermutigend. Ein Land
nach dem andern hat entweder die Verfassung, die ihm die Kolonialmacht
hinterliess, gedndert oder durch Staatsstreich die demokratische Regie-
rungsform aufgeldst. Vielfach wurden dabei die traditionellen Konigs- oder
Hiuptlings-Institutionen zerschlagen, ohne dass es zur Bildung einer neuen
Fiihrungsschicht auf demokratischem Wege kam. In den meisten schwarz-
afrikanischen Landern verblieb als letzter realer Machtfaktor das Militar.

Wir konnen uns das Aufzihlen der Regierungsumstiirze, Revolutionen,
gegliickter und missgliickter Mordanschldge ersparen. Die Liste ist lang und
nicht unblutig. Innere Wirren und Biirgerkriege waren ebenso zahlreich. Die
Sezession des Katanga fiihrte zur Intervention der UNo und in den nach-
folgenden Jahren befanden sich grosse Teile des Kongo in einem biirger-
kriegsdhnlichen Zustand. Kamerun erlebte den Aufstand des Bamileke-
Stammes, Nigeria die Sezession der Ibo und einen daraus resultierenden
zweieinhalb Jahre dauernden blutigen Ausrottungskrieg. Im Siiden des Sudan,
wo ebenfalls zeitweise genozid-dhnliche Zustdnde herrschten, wird seit acht
Jahren gekdmpft. Die Republik Tschad hatte sich Guerillas aus dem Nor-
den zu erwehren, in Athiopien kdampften aufstindische Eritreer und Somali.
In Angola, und Mogambique geht der Guerilla-Krieg auf zehn Jahre zuriick.
In Portugiesisch-Guinea herrscht Kleinkrieg, wihrend Sekou Touré sich
dauernd von Uberfillen bedroht fiihlt. Zeitweise ereignen sich auch in Ma-
lawi, Rhodesien und Stidwestafrika Terrorakte.

Doch sollte bei all diesen negativen Momenten auch der positiven Seite
gedacht werden. Finige dieser neuen Staaten weisen seit 1960 eine erstaun-
liche Stabilitiat auf. Von fiinfzehn ehemaligen franzdsischen Herrschaftsge-
bieten stehen in acht Nachfolgestaaten seit der Griindung dieselben Prisi-
denten an der Spitze.

Es zeigt sich, dass unter allen bisherigen afrikanischen Regierungsformen



508 AFRIKA

das Prisidialsystem oder die Militirdiktatur die grosste Stabilitit aufweisen.
In siebzehn afrikanischen Staaten regieren zurzeit Prasidenten in mehr oder
weniger autoritirer Form. Zu den profiliertesten Personlichkeiten zédhlen
Senghor, Houphouet-Boigny, Tsiranana, Kenyatta, Ahidjo und Banda. Sie
herrschen meist unumschrinkt und zwar dank ihrer Personlichkeit, ihrer
hohen Intelligenz und ihrer Regierungskunst. Zu ihnen gesellt sich der
Nestor der afrikanischen Fiihrer, der greise Kaiser Haile Selassie, seit 1916
im Amt, seit 1928 Alleinherrscher.

Die politischen Rechte und die individuellen Freiheiten sind in Afrika
seit der Unabhéngigkeit wesentlich geringer als seinerzeit unter den euro-
paischen Kolonialherren. In den meisten Staaten wird die Presse zensuriert,
die Versammlungsfreiheit stark eingeschriankt und manchmal auch die Reli-
gionsfreiheit in Frage gestellt. Eine Ausnahme macht Ghana, wo der liberal
gesinnte ehemalige Soziologieprofessor Kofi Busia, bestrebt ist, die parlamen-
tarische Demokratie wieder zu beleben. Unter dem Druck der Verhéltnisse
war aber auch Busia gezwungen, einige hunderttausend arbeitslose Ausldnder
auszuweisen. Sollte ihm dennoch sein Experiment einer Westminster-Demo-
kratie gelingen, so wire dies die Ausnahme, die in Afrika die Regel be-
statigt.

Man darf nicht vergessen, dass das Herrscherrecht in Afrika auf der
religiovsen oder manchmal sogar sakralen Bedeutung des Konigs oder
Hauptlings beruhte. Im Prisidialsystem iibertragt der Schwarzafrikaner das
Autoritdtsprinzip vom Stammeshduptling auf den Prédsidenten als einem
«Oberhduptling», der eine respektable Verehrung geniesst und vielfach auch
von der grossen Mehrheit der Stammesfremden anerkannt wird.

Auf Grund der oben geschilderten Situation kénnen einige Vermu-
tungen iiber die Zukunft Afrikas gewagt werden. Die uns allen bekannten
Vaterfiguren, die heute noch meist aus der ersten Generation stammen und
an der Macht sind, stehen zwischen 60 und 70 Jahren, viele auch schon
dariiber. Es ist nicht sicher, ob ihre Ablosung immer so reibungslos ver-
laufen wird, wie beim kiirzlichen Tod des langjdhrigen Pridsidenten William
Tubman von Liberia. Machtkidmpfe der Epigonen, Umsturzversuche und
Biirgerkriege sind daher auch in jenen Lidndern nicht auszuschliessen, die
heute noch als stabil gelten.

Marx ante portas?

Als der chinesische Ministerprisident Tschou En-lai vor einigen Jahren Afrika
besuchte, erklirte er abschliessend, dieser Kontinent sei reif fiir eine Revolu-
tion. Bedenkt man die ungeheuren Anstrengungen, die sowohl von Moskau



AFRIKA 509

wie von Peking fiir die Errichtung kommunistischer Diktaturen gemacht
wurden — angefangen von der Ausbildung Tausender von Afrikanern an den
Hochschulen des Ostens bis zu den massiven Waffenlieferungen — so ist das
Resultat bis heute recht diirftig ausgefallen. Nur in zwei kleineren Lédndern,
Sansibar und Kongo-Brazzaville, verfiigen die Kommunisten iiber reale
Macht. In Ghana und Uganda wurden Linksregierungen gestiirzt. Im Sudan
haben die Kommunisten in diesem Sommer nach einem missgliickten Putsch-
versuch eine schwere und blutige Schlappe erlitten. In Agypten sind die
Freunde Moskaus seit dem Tode Nassers mehr und mehr verdréngt worden.

Dennoch ist die Lage nicht ungefihrlich. Die Sowjets beherrschen mit
ihren militdrischen Basen das Ostliche Mittelmeer, das untere Niltal und die
Kanalzone. Die Chinesen brachten Tausende von Arbeitern fiir den Bau der
Tansam-Bahn nach Ostafrika. Die Guerillas in Mogambique und Angola
werden in den riickwértigen Lagern von Offizieren aus den Ostblocklédn-
dern geschult, wobei die Ideologie eine grosse Rolle spielt.

So ist ein weiteres Vordringen des Kommunismus nicht ausgeschlossen.
Dennoch sind die Aussichten fiir die Errichtung marxistischer Diktaturen in
Afrika nicht allzu gross. Ein Haupthindernis bildet die religiose Einstellung
und transzendente Empfindbarkeit der Afrikaner, seien sie Christen, Mos-
lems oder Animisten. Ihr metaphysisches Weltbild steht im Gegensatz zum
atheistischen Materialismus der marxistischen Lehre. Die Vorstellung einer
Gemeinschaft der Lebenden und Toten innerhalb des Stammes, die Macht
der Ahnen und die Abhéngigkeit des Einzelnen von Totem und Tabu, die
durch den Einbruch der Zivilisation keine Minderung erfuhren, bilden ent-
scheidende Hindernisse fiir die Ausbreitung des Kommunismus.

Panafrika - eine kiinftige Grossmacht?

350 Millionen Menschen leben in Afrika. Wiirden sie sich zu einem einzi-
gen Staat vereinigen, so wéire Panafrika neben China und Indien das dritt-
grosste Reich auf dieser Erde.

Der Traum von Panafrika geht bereits auf die Jahrhundertwende zuriick.
Sein Ursprung kommt nicht aus Afrika selbst, sondern aus dem karibischen
Raum, wo die Nachkommen ehemaliger Negersklaven schon friihzeitig von
einer Vereinigung aller Menschen schwarzer Hautfarbe triumten. Pioniere
dieser Bewegung sind Edward W. Blyden, von der westindischen Insel St.
Thomas stammend, Henry Sylvester Williams aus Trinidad, der spiter in
London die erste panafrikanische Konferenz einberief, Marcus Aurelius
Garvey aus Jamaica, der Nordamerikaner Dr. W. E. Burghardt DuBois
und der in Trinidad geborene George Padmore.



510 AFRIKA

An zahlreichen panafrikanistischen Kongressen wurden bis zum Zweiten
Weltkrieg Resolutionen iiber die Befreiung und Einigung des Kontinents
gefasst. In Kwame Nkrumah, dem ersten Regierungschef von Ghana, fand
die Idee eines vereinigten Afrika den starksten politischen Befiirworter. Am
15. April 1958 konnte Nkrumah in seiner Hauptstadt die Vertreter von acht
souverdnen afrikanischen Staaten begriissen. Im Mai 1963 nahm er an der
Griindung der Organization of African Unity (OAU) in Addis Abeba teil.

Ist die OAU eine Vorlduferin zu einem vereinigten Afrika? Mitglied der
Vereinigung sind simtliche souverdnen afrikanischen Staaten mit Ausnahme
von Siidafrika und Rhodesien. Die OAu hat in den acht Jahren ihres Be-
stehens jdhrlich eine Gipfelkonferenz der Staatsoberhdupter durchgefiihrt,
zweimal im Jahr treffen sich die Aussenminister, und als stdndiges Organ
existiert in Addis Abeba ein Generalsekretariat. Es ist aber offensichtlich,
dass diese lose Verbindung keine Ansétze fiir eine engere Organisation ent-
hilt, und sich folglich auch nicht mit der EwG vergleichen ldsst. Trotz der
pathetischen Betonung der Einigkeit und Solidaritidt kann die OAU nicht iiber
ihre tiefgreifenden inneren Gegensitze hinwegtauschen.

Die OAu war unfihig, den Biafrakrieg zu verhindern oder den inneren
Wirren im Siidsudan ein Ende zu setzen; sie war auch nicht in der Lage, den
Kleinkrieg in Eritrea zu beenden oder zwischen den Somali und ihren
Nachbarn iiber territoriale Anspriiche zu richten. Streit entstand iiber die
Vertretung Ugandas und iiber den von Houphouet-Boigny vorgeschlagenen
Dialog mit Siidafrika, so dass an der letzten Gipfelkonferenz in Addis
Abeba (21.-23. Juni 1971) nur noch zehn Staatschefs teilnahmen.

Der senegalesische Dichterprisident, Léopold Sédar Senghor erklérte vor
kurzem, der einzige «greif bare» Mythos, die einzige «moderne Ideologie»,
die die Probe des zwanzigsten Jahrhunderts bestanden habe, sei «die Ideolo-
gie der Nation».

Afrika wird auch in Zukunft aus 40 oder 50 Nationen bestchen. Ange-
sichts der 700 Bantu- und Negersprachen, der unterschiedlichen Rassen,
Kulturen und Zivilisationsstufen, braucht diese staatliche Aufgliederung
nicht unbedingt bedauert zu werden. Denn gerade Afrika bietet uns den
exemplarischen Beweis, dass nicht alle Menschen gleich sind.

Portugal und Siidafrika

Eine grobe Gliederung Afrikas ergibt drei Subkontinente: den islamischen
und teilweise arabisierten Norden mit hellhdutigen semitischen und berbe-
rischen Vélkern; den subtropischen und tropischen Mittelteil siidlich der
Sahara mit Volkern und Stammen schwarzer Hautfarbe und iiberwiegend



AFRIKA 511

animistischer Religion, und den heterogenen Siiden mit Bantu, Resten der
einstigen Urbevolkerung khoisanider Rasse (Hottentotten und Buschmaén-
ner) und eingewanderten Europdern. Dieser Siiden wird zum Teil durch die
Herrschaft der Portugiesen, dem dltesten Kolonialvolk Europas, den seit tiber
300 Jahren anséssigen Buren (Afrikanern) und spiter hinzugekommenen
Engldndern, Deutschen und anderen europiischen Voélkern geprégt.

Hier ist nicht der Ort, das vielschichtige Problem der «weissen Min-
derheitsregierungen» im siidlichen Afrika zu diskutieren. Wenn wir uns aber
mit der Zukunft Afrikas beschiftigen, so darf der Siiden nicht unerwahnt
bleiben. Die Voraussagen iiber eine baldige Kapitulation der Portugiesen
in Angola und Mogambique, und eines blutigen Rassenkriegs in Siidafrika,
wie sie noch 1960 allgemein zu horen waren, haben sich nicht erfillt. In
jiingster Zeit scheint die einst geschlossene Front der schwarzafrikanischen
Gegnerschaft gegen die weisse Vorherrschaft im Siiden einer modifizierteren
Einstellung zu weichen. Nicht nur die drei wirtschaftlich abhéngigen ehe-
maligen englischen Protektorate, auch entferntere Linder wie Malawi und
Madagaskar haben heute sowohl politische wie wirtschaftliche Bande mit
Pretoria angekniipft. Houphouet-Boignys Ruf nach einem Dialogist zwar von
der OAU mehrheitlich abgelehnt worden.

Entscheidende Wandlungen im siidlichen Afrika sind in den ndchsten zehn
Jahren zu erwarten. Aber sie werden aller Wahrscheinlichkeit nach trotz der
von aussen gesteuerten Partisanenbewegung nicht kriegerischer, sondern evo-
lutionirer Natur sein. Zentrifugale Tendenzen in den portugiesischen Uber-
seeprovinzen sind denkbar, und in Siidafrika die Verselbstindigung der auf
ethnischer Basis aufgebauten « Bantustans».

Bevolkerungsexplosion und Arbeitslosigkeit

Eine sachliche Analyse iiber die Zukunftsprobleme Afrikas fiihrt zum
Schluss, dass moglicherweise die Grenzfragen trotz der schwerwiegenden
ethnischen Differenzen eher in den Hintergrund treten werden, und damit
auch die politische Zerrissenheit, weil die elementaren Probleme aller Ent-
wicklungsldnder immer dringlicher nach einer Losung rufen: Bevolkerungs-
explosion, das Analphabetentum, Arbeitslosigkeit, Verstadterung.

Die grossziigigste Entwicklungshilfe mit den besten Fachkriften wird
kaum in der Lage sein, diesen Problemen Meister zu werden, geschweige
denn eine korrupte Fiihrung und die Lethargie der Massen, wie sie sich
zuweilen in afrikanischen Ldndern breitmachen.

Bereits der Nachholbedarf Afrikas ist ungewdhnlich gross: Im Jahr 1960
hatte der schwarze Kontinent mit 81,5 Prozent relativ am meisten Anal-



512 AFRIKA

phabeten in der Welt. (Europa 5,1, Nordamerika 2,9 Prozent.) Diese Tat-
sache besagt aber nichts iiber die potentielle Intelligenz der Schwarzafrikaner.
Aber selbst wenn wir annehmen, dass diese nicht geringer ist als auf anderen
Kontinenten, so bleibt immer noch ein entscheidendes Handicap: Intelligenz
niitzt nichts, wenn sie nicht zielstrebig eingesetzt wird, wenn nicht mit ihr
gewisse Mindestforderungen fiir die Adaption moderner Zivilisation erfiillt
sind: Disziplin und Durchhalteverm6gen am Arbeitsplatz, Sinn fiir Organi-
sation, diskursives Denken. Tausende von Schwarzafrikanern haben aus Eu-
ropa und Amerika ihre Doktorhiite nach Hause gebracht, ohne ihr Wissen
dem eigenen Land sinnvoll zu Verfiigung zu stellen.

Spater als in Siidamerika und Ostasien, aber vermutlich mit derselben In-
tensitdt beginnt sich in Afrika das Geburtenproblem auszuwirken. Spekta-
kuldre Erfolge sind auf dem Gebiet des Gesundheitswesens erziehlt worden,
was zu einer rasch ansteigenden Geburtenkurve und einem erheblichen Riick-
gang der Sduglingssterblichkeit fiihrte. 1960 zdhlte Afrika 240 Millionen,
1970 bereits 350 Millionen Menschen. Bis zur Jahrtausendwende wird sich
diese Zahl verdoppeln, und Afrika wird dann mehr Einwohner besitzen als
heute die gesamte westliche Welt.

Konnen die Intelligenzreserven der gebildeten Schichten zur Behebung
dieses Problems eingesetzt werden ? Was die Schulbildung betrifft, so wire es
vielleicht moglich, bessere Verhéltnisse zu schaffen. Aber die meisten
schwarzafrikanischen Linder sind von einer allgemeinen Schulpflicht noch
weit entfernt, und viele Kinder besuchen nicht ldnger als zwei bis drei Jahre
die Grundschule. An den Universititen sind jene Fécher, die zum poli-
tischen Aufstieg verhelfen, wie Jurisprudenz, Soziologie, Nationalokonomie,
iiberbesetzt, wihrend es an Studenten der Ingenieurwissenschaften mangelt.
Afrikaner, die als Arzte an europiischen oder amerikanischen Hochschulen
ausgebildet werden, ziehen es vor, eine Anstellung im Lande ihrer Studien
zu suchen, wihrend umgekehrt weisse Missionsidrzte im Busch nur deshalb
ausharren, weil fiir sie kein Nachfolger gefunden wird. Ghana, Kamerun und
andere Lander haben eine weit grossere Zahl an Medizinern im Ausland als
auf ihrem eigenen Territorium.

Das schwierigste Problem, das Afrika zu l6sen hat, ist aber die Zuwande-
rung in die Stddte und die dort entstchende Massenarbeitslosigkeit. Dakar
hat seine Bevolkerungszahl in zehn Jahren verdoppelt und soll in den néch-
sten zehn Jahren von 500 000 auf 1 250 000 ansteigen. Kinshasa, das friihere
Léopoldville, zihlte am Tage der Unabhingigkeit 420 000, heute bereits
1 300 000 Einwohner. Die Bevolkerung Accras stieg in 40 Jahren von 70 000
auf 550 000.

Die Beschaffung von Arbeitspldtzen fiir die aus der Schule entlassenen
Jugendlichen ist das Problem Nummer eins. In vielen zu rasch gewachsenen



AFRIKA 513

Stddten Afrikas betrdgt die Arbeitslosigkeit einen Viertel bis die Halfte der
arbeitsfahigen Bevolkerung. Dank der immer noch vorhandenen Stammes-
solidaritdt herrscht trotz dieser prekiren Zustinde noch kein ausgesproche-

ner Hunger. Was kann sich aber in den niachsten zehn oder zwanzig Jahren
ereignen ?

Kontinent der unbeschrinkten Moglichkeiten?

In Zusammenarbeit mit einem Heer europdischer und amerikanischer Ent-
wicklungshelfer und bei richtigem organisatorischem Einsatz des schwarzen
Arbeitspotentials verbleiben doch einige Hoffnungen. Trotz der bereits er-
stellten Grosskraftwerke (Assuan, Volta, Kariba) sind die hydraulischen Re-
serven der afrikanischen Fliisse noch kaum beansprucht. Neue Grosskraft-
werke entstehen in den ndchsten Jahren am Sambesi (Cabora Bassa) am
Kunene (Ruacana) und am Oranje (Verwoerddamm). Die grosste Energie-
reserve — vermutlich der ganzen Welt —, das Kongobecken, ist noch kaum pro-
spektiert worden.

Nicht nur Siidafrika, auch zahlreiche andere afrikanische Ldnder verfii-
gen iiber erhebliche Rohstoffreserven. Dort, wo Kupfer, Kautschuk, Dia-
manten, Eisenerz, Bauxit oder Erdol zur Ausfuhr gelangen, kann mit einer
stetigen Steigerung des Sozialprodukts iiber die Geburtenrate hinaus gerech-
net werden. Dort, wo durch eine grossziigige (und nicht eng nationalistische)
Wirtschaftsplanung den ausserafrikanischen Technikern und Unternehmern
Entfaltungsmdéglichkeiten bleibt, wie etwa an der Elfenbeinkiiste, sind die
Aussichten ebenfalls giinstig.

Rohstoff- und energiearme Lidnder, deren Regierungen mit Sozialisie-
rungsexperimenten den Mangel an eigener Unternehmerinitiative auszuglei-
chen versuchen, haben allerdings in den nichsten Jahren keine verheissungs-
volle Zukunft zu erwarten.

Die Zukunft Afrikas diirfte daher von Land zu Land die unterschied-
lichsten Resultate bringen, den einen Fortschritt, den andern Stagnation und
Niedergang. Und zur gleichen Zeit werden die Afrikaner versuchen, die
Herausforderung der westlichen Zivilisation in ihre eigene Welt der Ahnen
und Geister zu integrieren. Noch steht aus, ob ihnen dies gelingen wird.



	Was soll aus Afrika werden?
	Zu diesem Heft
	Die unsichtbaren Grenzen Afrikas
	Regionale Zusammenarbeit und nationaler Aufbau im Widerstreit
	Zur afrikanischen Identitätskrise : ein Überblick anhand der neueren Literatur
	Von der Négritude zum Volkstheater : Reafrikanisierungstendenzen in der modernen afrikanischen Literatur
	Gedanken über Afrikas Zukunft


