
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 51 (1971-1972)

Heft: 7: Was soll aus Afrika werden? : Ein Kontinent auf der Suche nach
seiner Zukunft

Rubrik: Was soll aus Afrika werden?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was soll aus Afrika werden?

ZU DIESEM HEFT

Man erinnert sich: Vor ziemlich genau zehn Jahren schien Afrika in
Flammen zu stehen. Kolonie um Kolonie erlangte die Unabhängigkeit;

Ost und West rangen, buhlten, infiltrierten nach Kräften. Aber
bereits die paar wenigen Jahre seither haben genügt, um all das
Riskante und Furchtbare, das in Afrika passiert ist - Kongo und
Biafra, Meuterer und Söldner, Revolten und Gegenrevolten -
gewissermassen à distance durch den umgekehrten Feldstecher zu sehen
als das, was sich so bequem und handlich mit einem Wort umschreiben
und abtun lässt: «Geburtswehen». Nun scheint Normalität eingekehrt
zu sein. Africa addio

Doch inzwischen zeichnet sich ein neues weltpolitisches Gleichgewicht

ab, und Afrika muss seinen Platz darin finden. In Ostafrika
fassen die Chinesen Fuss. Die Sowjets haben ihre festen Klienten.
Andere auch. Werden die Würfel einst in Afrika fallen? Niemand
weiss es. Aber wir haben jedenfalls Grund genug, um uns zu fragen,
wie es denn nun eigentlich in Afrika weitergehen soll. D. F.

Werner Holzer

Die unsichtbaren Grenzen Afrikas

Der Traum vom einen Afrika

Manchmal träumen Afrikaner einen schönen Traum: Sie sehen darin ihren
grossen Kontinent als eine gemeinsam leidende, aber auch gemeinsam
handelnde Einheit, der bald seinen Platz neben den mächtigen Industrienationen
dieser Welt einnehmen wird. Dieses Bild von dem einen Afrika, dieser
Trugschluss, der die tiefgreifenden Gegensätze nicht sehen will, gleicht auf
verblüffende Art jener naiven Vorstellung, die viele Europäer auch heute noch
vom Schwarzen Kontinent haben. Ungeachtet eigener Erfahrungen macht



472 AFRIKA

in den Augen des weissen Mannes die gemeinsame schwarze Hautfarbe die
Afrikaner alle gleich. Man verurteilt zwar die Folgen von Stammesgegensätzen,

legt aber doch überall den gleichen Massstab an. Der afrikanische
Einheitstraum hat selbstverständlich andere Wurzeln. Für ihn ist die schwarze

Haut nur ein Sympol, eine ständige Erinnerung daran, dass der Schwarze
Mann allen Verschiedenheiten zum Trotz gemeinsam das Schicksal der fremden

Herrschaft, der Diskriminierung seiner Rasse, erdulden müsste, dass er
über Jahrzehnte und oft über Jahrhunderte hinweg nicht Herr seines eigenen

Schicksals war.
Für Afrika als Ganzes, aber auch für die Mehrzahl seiner Staaten, hat

noch immer jener warnende Hinweis eines britischen Ethnologen Gültigkeit,
der schon ein Jahrzehnt vor dem nigerianischen Bürgerkrieg über Nigeria
ausgesprochen wurde. Nüchtern erklärte dieser Wissenschaftler damals, die
Menschen in Nordnigeria unterschieden sich von ihren Landsleuten im
Süden etwa ebenso, wie finnische Lappen von Sizilianern. Noch wenige
Wochen vor der Unabhängigkeitserklärung Biafras, der damaligen nigerianischen

Ostregion, wollten viele Nigerianer diese Tatsache nicht
wahrhaben. Bei einer Diskussion mit nigerianischen Studenten in einer deutschen
Universität weigerten sich die meisten von ihnen damals standhaft,
Auskunft darüber zu geben, aus welchem Landesteil Nigerias, von welchem Volk
also, sie kamen. Fast zornig sagten sie ihren Gesprächspartnern immer
wieder: «Wir sind Nigerianer !» Jede Frage nach Unterschieden schien ihnen
nichts anderes als ein Versuch der Weissen, Zwietracht nach Afrika zu
tragen.

Ernüchterung

Ein Jahrzehnt staatlicher Unabhängigkeit und zahlreiche innere Konflikte
Afrikas haben viele afrikanische Träumer ernüchtert. Sie mussten erkennen,
dass die gemeinsame Erfahrung aus der Kolonialzeit allein nicht stark genug
ist, um jene Hindernisse aus dem Weg zu räumen, die eine unterschiedliche
historische, soziologische und wirtschaftliche Entwicklung und verschiedene
Kulturen, Sprachen und Religionen einst geschaffen haben. Solange man
noch gegen die Kolonialmächte um die Unabhängigkeit kämpfen müsste,
schien alles einfach. Die gemeinsame Gegnerschaft und das gleiche Ziel,
überdeckte nicht nur die egoistischen Gegensätze zwischen einzelnen
Gruppen innerhalb der damaligen Kolonien, sondern schien auch grössere,
regionale Gruppierungen für die Zeit nach der Unabhängigkeit zuzulassen.
Afrikanische Politiker wie Leopold Senghor und Modibo Keita in
Westafrika und Julius Nyerere und Tom Mboya in Ostafrika, hatten gegen Ende
der fünfziger Jahre konkrete Vorstellungen davon, wie aus kolonialen Ver-



AFRIKA 473

waltungseinheiten nicht kleine Nationalstaaten, sondern grosse afrikanische
Bundesstaaten werden könnten. Kwame Nkrumah in Ghana träumte seit
1957, als sein Land als erstes unabhängig geworden war, von den Vereinigten

Staaten von Afrika und wies die Menschen des Kontinents immer
wieder auf das Vorbild der USA oder der UdSSR hin.

Die beginnende Entkolonisierung, durch den Kalten Krieg zwischen
West und Ost kräftig vorangetrieben, wurde deshalb zwischen 1950 und 1960

zur grossen Zeit afrikanischer Träume von einer gemeinsamen schöneren
Zukunft. Ein Nationalismus, der zunächst alle Stämme innerhalb kolonialer
Grenzen zu verbinden schien, wurde in den Augen der Afrikaner zu einem
Hebel, mit dem man die fremde Herrschaft aus den Angeln heben könnte.
Für einen Kontinent, dessen nationalstaatliche Traditionen - soweit sie
überhaupt vorhanden waren - schon Jahrhunderte verschüttet lagen, war das
eine fast revolutionäre Wandlung. Mit einem Mal waren es nicht mehr
Stammesfürsten, wie zum Beginn der Kolonialherrschaft, die sich mit ihren
Untertanen den fremden Eindringlingen entgegenstellten, sondern intellektuelle

afrikanische Nationalisten. Diese am Beispiel des europäischen
Nationalismus geschulten Männer führten den Widerstand der verschiedenen
Gruppen in nationalen Organisationen zusammen. Es ist kein Zufall, dass
die damals gegründeten Parteien sich in der Mehrzahl die Bezeichnung
«Sammlungsbewegung» - im französisch sprechenden Afrika - und
«Nationalunion» - im englisch sprechenden - gaben. Wie stark und gefährlich

für die Zukunft die Komponente des Gruppenegoismus in jeder
nationalistischen Idee ist, müsste den Afrikanern damals entgehen. Sie sahen
meist nur, wie der Schritt vom Stamm zur Nation die weissen Staaten
vorangebracht hatte.

So notwendig aber der nationalistische Eifer für den Kampf um die
Unabhängigkeit auch gewesen ist, er konnte nur vorübergehend darüber
hinwegtäuschen, dass die nach und nach entstehenden jungen afrikanischen
Staaten meist nicht viel mehr als Verwaltungseinheiten innerhalb künstlicher,

durch die Kolonialherrschaft gezogener Grenzen darstellten - Staaten
also ohne Nationen. Der natürliche Egoismus der Stämme und Gruppen,
von den Kolonialmächten in der Vergangenheit häufig noch unter dem
Motto des «Divide et impera» weidlich genutzt, blieb hinter der nationalen

Fassade stark wie eh und je. Die enge Bindung des einzelnen
Afrikaners an die eigene Grossfamilie und seinen Stamm bestimmten auch
weiterhin wesentlich sein Leben. In diesen traditionellen Institutionen
afrikanischen Lebens lag seine Sicherheit begründet, wenn er krank wurde,
arbeitslos oder alt. Solange niemand anders ihm diese Sicherheit bieten konnte,

galt und gilt deshalb ihnen seine Loyalität. Sie waren weiter funktionierende

Wirklichkeit.



474 AFRIKA

Die Stunde der Wahrheit kam mit der Ablösung der fremden
Herrschaft durch eigene Regierungen. Die bisherige Kampfgemeinschaft bekam
tiefe Risse. Von nun an regierten die einen, mussten die Verantwortung
tragen und sahen sich schnell zum Beispiel den zwar berechtigten, oft aber
auch unerfüllbaren Forderungen ihrer einstigen Kampfgenossen gegenüber,
die nun die Interessen schwarzer Arbeiter vertraten. Traditionelle Herrscher
sahen sich von modernen Politikern in ihrer Macht eingeschränkt. Die
Sprecher christlicher und islamischer Gemeinschaften begannen um Vorteile
für ihre Gruppen zu kämpfen. Grosse Stämme, wie etwa die Kikujus in
Kenia, jagten den kleineren Stämmen des Landes Angst vor neuer Dominierung

ein.

Mühselige Modernisierung

Kaum entstanden, waren die jungen afrikanischen «Nationen» in vielen Fällen

von innen her bedroht. Wirtschaftlich in der Mehrheit schwach, meist
ungenügend organisiert und dem starken Beharrungsvermögen traditioneller
Strukturen ausgesetzt, zeigte sich bald, dass ihr Nationalismus ohne die
Klammer des gemeinsamen Feindes auf schwachen Füssen stand. Afrikas
Staatschefs standen bald vor einem mehrfachen Dilemma: Um den Zerfall
ihrer neuen Staaten zu verhindern, mussten sie entweder mit den traditionellen

Herrschern ihren Frieden machen oder deren Einfluss auf weite Teile der
ländlichen Bevölkerung ausschalten. Im Senegal, in Kenia, in Nordnigeria
und in Ghana - nach dem Sturz Kwame Nkrumahs - spielten bald
ehemalige Häuptlinge, Scheichs und Emire die Rolle des Politikers oder
Verwaltungsbeamten. In vielen Fällen hatte sich damit nur der Titel, nicht aber
die Denk- und Verhaltensweise geändert. Anderseits hat der Versuch der

Ausschaltung traditioneller Herrschaftsformen und ihrer entwicklungshemmenden

Tendenzen die inneren Gegensätze in vielen afrikanischen Staaten

nur noch vertieft. Kwame Nkrumah in Ghana und Sekou Touré in Guinea
vor allem liessen es auf eine Kraftprobe ankommen und gaben den alten
Herren des Landes nur noch folkloristische Funktionen, wenn sie sich

nicht völlig der Autorität des neuen Staates unterordneten. Nkrumahs
Sturz im Jahre 1966 hatte hier eine seiner Ursachen.

Doch auch dort, wo es nicht zu einer so deutlich sichtbaren Frontenbildung

kam, wo Männer wie Jomo Kenyatta in Kenia, Julius Nyerere in
Tansania oder Kenneth Kaunda in Sambia eine behutsamere Politik des «nation
building» betrieben, hat dieser langsame Modernisierungsprozess zu
Spannungen geführt. Althergebrachte Gewohnheiten stiessen sich mit neuen
Notwendigkeiten. Solange etwa die alten Bodenverfassungen Gültigkeit besitzen

- in Äthiopien etwa sind es über hundert verschiedene Rechtsformen -



AFRIKA 475

kann keine afrikanische Regierung mit dem Problem der Zersiedlung und
damit mit der lebensnotwendigen Reform der afrikanischen Landwirtschaft

fertig werden.

Nationalismus - zweischneidiges Schwert

In der Auseinandersetzung mit der Stammesvergangenheit war die einzige
wirksame Waffe wiederum der neue Nationalismus, für den man vor allem
die jüngeren Menschen begeistern konnte. Er entwickelte sich allerdings
häufig zu einem zweischneidigen Schwert. Nkrumah zum Beispiel und seine

politischen Freunde berauschten sich selbst und ihre Anhänger mit einem
hektischen Nationalismus, der im übrigen Afrika, bei konservativen wie bei
fortschrittlichen Politikern, Misstrauen weckte. Der damalige Regierungschef

des Senegal, Mamadou Dia, sprach es offen aus : « Ghanokratie, damit
wollen wir nichts zu tun haben.» Er, wie auch Tom Mboya in Kenia,
fürchteten, dass hinter Nkrumahs panafrikanischen Träumen nicht viel mehr
als persönlicher Ehrgeiz verborgen war. Tatsächlich war Ghanas Politik
Anfang der sechziger Jahre von Bewusstseinsspaltung befallen. Auf der einen
Seite predigte man im Inneren Chauvinismus, benützte Formeln wie
Neokolonialismus und Imperialismus vor allem, um dem müde werdenden
Nationalismus neuen Schwung zu verleihen und züchtete damit nicht selten

ghanaischen Hochmut gegenüber anderen Afrikanern. Die Ausweisung aller
nicht ghanaischen Afrikaner in den Jahren 1969/70 ist eine späte Folge dieser
Politik. Auf der anderen Seite sorgte Nkrumah dafür, dass in die Verfassung
seines Landes ein Passus aufgenommen wurde, der ausdrücklich festlegte,
Ghana sei bereit, «ganz oder teilweise auf nationale Souveränität zu Gunsten

grösserer afrikanischer Einheiten zu verzichten. » Vor dem «Allafrikanischen

Kongress» im April des Jahres 1960 rief Nkrumah den Delegierten
zu: «Nichts als unsere eigenen grundlosen Befürchtungen und Zweifel können

uns davon abhalten, eine wahrhaft praktische politische Union (ganz
Schwarzafrikas) zu schaffen. Die Grösse dieses Zieles überstrahlt alles andere
so sehr, dass sie jeden verpflichtet seine eigenen kleinen Interessen,
seinen Stolz und sein Selbstbewusstsein zurückzustellen. Die überwältigende
Bedeutung afrikanischer Einheit fordert den Verzicht auf alle Vorbehalte
persönlicher, stammesmässiger oder regionaler Art. »

Statt Panafrika: Balkanisierung

In dem Jahrzehnt, das seither vergangen ist, hat sich nicht nur in Ghana
gezeigt, dass das Mittel des afrikanischen Nationalismus zwar langsame,



476 AFRIKA

aber doch sichtbare Änderungen im Inneren der einzelnen Länder bewirken

konnte, dass er aber ein Hemmschuh nicht nur für die panafrikanischen
Bestrebungen, sondern sogar für die weit realistischeren regionalen
Bemühungen ist. Inzwischen erstarrte nämlich die nationalistische Bewegung
in vielen Staaten des Kontinents zu einem Repräsentations-Nationalismus,
wie er vor einem Jahrhundert Europas kleine Königreiche und Fürstentümer
geprägt hat. Die weitgehende «Balkanisierung» Afrikas im Gefolge der
Entkolonialisierung hat in vielen der kleineren, ohne fremde Hilfe nicht
lebensfähigen Staaten neue Herrschaftstraditionen begründet, die grossräu-
migen Planungen immer mehr im Wege stehen. «Wir haben heute alle unsere
eigenen Präsidenten, Minister, Parlamente und Generäle», beklagte kürzlich
ein Westafrikaner diesen Zustand, «und können von ihnen nicht mehr
lassen, obwohl wir alle uns diesen Aufwand nicht erlauben können. Uns
steht inzwischen unser neuer, künstlicher Nationalismus im Weg. » Tatsächlich

bedeutet Nationalismus in vielen dieser kleinen Republiken nicht viel
mehr als persönlicher Ehrgeiz und Eitelkeit der Regierenden und Neid der
Regierten auf die jeweiligen Nachbarn, denen es vielleicht wirtschaftlich
ein wenig besser geht. Solange dies aber die Basis eines Staates ist, muss
die innere Situation instabil bleiben. Die Leichtigkeit, mit der bei
Militärputschen die Spitze ausgewechselt werden kann, ist dafür nur ein Beweis.

Nun ist die Kleinstaaterei Afrikas nicht nur eine Folge der Uneinsichtig-
keit afrikanischer Politiker. Viele von ihnen wurden durch äusseren
Einfluss geradezu in diese Situation gedrängt. Die bereits früher erwähnten
Bestrebungen, grosse koloniale Verwaltungseinheiten über den Tag der
Unabhängigkeit hinaus zu bewahren, sind an fremder Einflussnahme gescheitert.

Das gilt für die geplante Mali-Föderation aus dem ehemaligen
Französisch-Westafrika ebenso wie für den von Präsident Nyerere damals
angestrebten Ostafrikanischen Staatenbund aus Kenia, Uganda und Tanganjika,
das sich inzwischen mit Sansibar zu einer Union von Tansania
zusammengeschlossen hat. Gegen die Mali-Föderation stellten sich einflussreiche
französische Kreise, die von einigen afrikanischen Politikern wie Präsident
Houphouet-Boigny unterstützt wurden. Die Chance, Unabhängigkeit zu
gewähren und doch wirtschaftlichen und politischen Einfluss zu wahren,
schien den Kolonialmächten in den fünfziger Jahren in vielen kleinen
afrikanischen Staaten eher gewahrt als in grossen Föderationen. Die gleiche
Überlegung verbarg sich hinter den Aktionen belgischer Wirtschaftskreise,
die noch lange nach der Unabhängigkeit der ehemaligen Kongokolonie die
Sezessionsversuche der Provinz Katanga tatkräftig gefördert haben,
obwohl Belgien selbst zuvor den Kongo auf der Grundlage der Interdependenz

seiner grossen Provinzen entwickelt und verwaltet hatte.
Die Gegner grösserer afrikanischer Einheiten weisen dagegen immer wie-



AFRIKA 477

der auf die inneren Gegensätzlichkeiten hin, auf den Ehrgeiz der
verschiedenen Personen und Gruppen, wenn sie Föderationen nicht für
praktikabel halten. Dies ist jedoch nur die halbe Wahrheit; denn vieles von
diesem Ehrgeiz und von den Gegensätzen ist durchaus künstlich geschaffen
worden, kurz bevor man sich dazu entschied, die Kolonien freizugeben. Vor
allem aber sind die kleinen kolonialen Verwaltungseinheiten in kaum
einem Fall natürlich gewachsen. Bei der innerafrikanischen Grenzziehung
gegen Ende des vergangenen Jahrhunderts wurde sich das sonst so
zerstrittene Europa schnell einig. Kolonien entstanden mit Rücksichtnahme
auf europäische Gegebenheiten und nicht auf afrikanische Wirklichkeit.
Stämme wurden dabei zerschnitten, Sprachzonen getrennt und historische
Einheiten aufgelöst. So ist es kein Zufall, dass die heute vielgescholtenen
afrikanischen Stämme - wie die Ewe in Togo, die Fulbe in Mali und die
Haussa in Nigeria und Niger - die neuen nationalen Grenzen leicht
missachten.

Die Schwierigkeiten wachsen

Die Staaten Afrikas müssen mit diesen sichtbaren und vielen unsichtbaren
Grenzen leben. Ob sie dabei alle überleben können, ist jedoch fragUch.
Zu den inneren Problemen - dem Konflikt zwischen Stamm und Nation,
zwischen christlich und islamisch geformten Gesellschaften, zwischen städtischem

Entwicklungsvorsprung und ländlicher Rückständigkeit - kommen
äussere Probleme hinzu, auf die Afrika bisher wenig Einfluss nehmen
kann. Die erste Entwicklungsdekade, im vergangenen Jahr abgelaufen, hat
gezeigt, dass man mit den herkömmlichen Methoden und Mitteln die
Probleme der Entwicklungsländer im allgemeinen und Afrikas im besonderen
nicht lösen kann. Trotz der aufgewendeten Milliardenbeträge und beträchtlicher

technischer und personeller Hilfe ist der Abstand zwischen den
Besitzenden und den Habenichtsen in diesem Zeitraum grösser und die Lage
vieler afrikanischer Staaten noch verzweifelter geworden. Nicht nur in
Ghana, Mali, Dahomey und Tschad frisst der Zins- und Tilgungsdienst heute
die meisten neuen Kredite auf. Das hat seine Ursache zu einem Teil darin,
dass diese Rohstoff liefernden Staaten fast schutzlos dem Schwanken der
Weltmarktpreise ausgesetzt sind. Zu einem anderen Teil liegt es gewiss auch
an der Tatsache, dass die meisten Geberländer - wie man in dem
unverdächtigen Pearson-Bericht nachlesen kann - Entwicklungshilfe bisher häufig
als eine Art stille Exportförderung betrachtet haben. Schuld aber trägt ebenso
die politische und damit staatliche Struktur Afrikas, die regionale Planung
von Infrastruktur und Wirtschaft verhindert und sich aus nationalem Egoismus

dem Entstehen grösserer Märkte widersetzt.



478 AFRIKA

Ausweg aus dem Teufelskreis?

Viele der politischen Spannungen zwischen verschiedenen Ländern Afrikas
und auch innerhalb einzelner Staaten haben ausschliesslich wirtschaftliche
und soziale Ursachen. Der Verfall der Erzeugerpreise für ein bestimmtes
Produkt kann über das Schicksal einer Regierung entscheiden. Die politische
Anlehnung an Länder der westlichen Welt oder des Ostblocks bedeutet
angesichts dieser Tatsachen nur ein Hinausschieben der latenten Konflikte. Die
«Organisation für afrikanische Einheit», das zeigt sich immer deutlicher,
kann heute nicht mehr sein als ein notwendiges Forum, vor dem man
nach Kompromissen in innerafrikanischen Streitigkeiten sucht. Afrikas
politische Landkarte wird sie ebenso wenig über Nacht ändern können, wie
die wirklichkeitsfremden panafrikanischen Bestrebungen vor einem
Jahrzehnt dazu im Stande waren. Doch wenn Afrika diese schwierige Periode
seiner Geschichte überstehen will, ohne in Chaos oder neue Abhängigkeiten
zu geraten, dann muss es aus eigener Kraft die Fähigkeit entwickeln, grössere
regionale Planungs- und Wirtschaftseinheiten zu begründen. Nur so wird der
Kontinent sich langsam aus dem Teufelskreis von Armut und Rückständigkeit

befreien können, die am Anfang allen staatlichen Zerfalls stehen. Ob
dieser Kontinent der mehr als tausend Sprachen dazu allerdings die Kraft
aufbringt, ist zu diesem Zeitpunkt schwer zu sagen.

Hans Karl Frey

Regionale Zusammenarbeit und nationaler
Aufbau im Widerstreit

Vom Kolonialismus zum «Neokolonialismus»

Die ursprüngliche Zweckbestimmung der Kolonialwirtschaft war, dem
Mutterland zu günstigen Bedingungen Rohstoffe und Naturprodukte zu
verschaffen und ihm den Absatz seiner Manufakturwaren zu sichern. Die
Entwicklung einer nationalen Volkswirtschaft mit lokaler Versorgungsindustrie



AFRIKA 479

und Binnenhandel war nicht beabsichtigt. Nur dort, wo in Minen und auf
Plantagen die vom Mutterland benötigten Exportgüter produziert wurden,
gab es Oasen wirtschaftlicher Entwicklung, an der auch die einheimischen
Arbeitskräfte Anteil hatten. Die weit überwiegende Bevölkerung lebte aber
fernab in jahrhundertealter Subsistenzwirtschaft. Die Verkehrsstruktur war
darauf ausgerichtet, die Exportgüter per Eisenbahn oder auf dem Strassen-

wege zu den Seehäfen und die Importgüter von dort ins Innere des Landes
zu schaffen. Für Querverbindungen innerhalb des Kolonialgebiets oder sogar
von einem zum andern bestand keine Veranlassung. Im Moment der
Unabhängigkeitserklärung verfügten die Kolonialländer zwar über perfekte
Verbindungen und Wirtschaftsbeziehungen zum ehemaligen Mutterland, waren
aber meistens vom übrigen Afrika isoliert. Und da ihnen das Kapital und
der Knowhow fehlten, um ihre Wirtschaft umzuorientieren, lief sie sehr oft
weiterhin in den eingefahrenen Geleisen, woraus resultierte, was polemisch
doch nicht zu Unrecht als «Neokolonialismus» bezeichnet wird.

Ansätze zu nationaler und regionaler Wirtschaft

Wenn auch diese Tendenz überall festzustellen ist, gibt es doch Gebiete, wo
schon früh Ansätze zu nationaler und regionaler Wirtschaft entstanden, nämlich

dort, wo sich europäische Siedler in grosser Zahl einfanden und das

Kolonialgebiet zu ihrer Wahlheimat machten. Schwerpunkte einer solchen
Entwicklung waren Kenia in Ostafrika und Süd-Rhodesien in Zentralafrika.
In beiden Ländern begnügten sich die Siedler nicht mit einer Handlangerrolle

für das Mutterland. Sie bauten eine leistungsfähige Landwirtschaft
mit Viehzucht, Milch- und Forstwirtschaft auf, sie gründeten lokale
Industriebetriebe und brachten ein modernes Verkehrssystem zustande. Dies
geschah aus einer Haltung, die auf der einen Seite durch Loyalität zum
Mutterland und auf der andern Seite durch Herrenbewusstsein, rassischen
Paternalismus und Wagemut für die neue Heimat gekennzeichnet war.

Die Kronkolonie Kenia galt schon zu Beginn des Jahrhunderts wegen
der guten Böden und des angenehmen Klimas im Hochland als potentielles
Einwanderungsland. In seinem Buch «My African Journey» hatte Winston
Churchill 1907 als Colonial Secretary allerdings davor gewarnt, Kenia zu
einem «White Man's Country» zu machen. Aber nach den beiden
Weltkriegen strömten mit Förderung der Kolonialmacht doch Tausende von
europäischen Siedlern herein. Die Afrikaner mussten den angestammten Boden im
Hochland verlassen, das von nun an den Europäern reserviert blieb. Dort
erstanden grosszügige Farmen und Plantagen, während die afrikanische
Bevölkerung in den «Reserves» keine Exportgüter produzieren durfte. Der



480 AFRIKA

kleine und mittlere Handel war fast ausschliesslich in Händen asiatischer
Einwanderer. So lebten in Kenia 1960 bei einer Wohnbevölkerung von
8 Millionen 170 000 Inder und 60 000 Europäer, die als Herren des Landes
zahlreich genug waren, um eine diversifizierte Volkswirtschaft aufzubauen
und das Land einwandfrei zu verwalten. Doch die politische Botmässigkeit
der Nicht-Europäer und der krasse soziale Unterschied zwischen Europäern
und Indern einerseits und Afrikanern anderseits war eine politische Hypothek,

die nach einer Bereinigung rief.
Anders war die Lage in den benachbarten Ländern. Uganda und die

Insel Sansibar waren Protektorate und liessen nur eine beschränkte
Einwanderung von Europäern zu. In Tanganjika, dem früheren Deutsch-Ostafrika

und späteren Mandatsgebiet des Völkerbundes und Treuhandschaftsgebiet

der Vereinten Nationen, hatte die Kolonialmacht die staatliche
Unabhängigkeit vorzubereiten und bremste daher die Einwanderung. Wenn auch
in diesen drei Ländern die Europäer und Inder im Wirtschaftsleben eine
dominierende Rolle spielten, so hatten die Einheimischen politisch doch ein

ganz anderes Gewicht als in Kenia. Dieses war aber wirtschaftlich weit
fortgeschrittener.

Der Drang der europäischen Siedler in Kenia, sich das übrige Ostafrika als
Absatzmarkt zu sichern, veranlasste die Kolonialmacht, einen ostafrikanischen

Wirtschaftsraum unter Führung von Kenia mit einheitlicher Währung,
freiem Warenverkehr und gemeinsamen Diensten zu schaffen. Zuerst die

«High Commission of East Africa» und dann die «East African Common
Services Organisation», beide in Nairobi, waren die zentrale Verwaltung für
Zoll und Verkehrssteuern, Einkommenserhebung, Eisenbahn und Häfen,
Post, Telefon, Telegraf, «East African Airways» und eine Reihe von
Versuchsstationen. Für die Währung verantwortlich war das «East African
Currency Board», ein Ableger der Bank of England.

Aufstieg und Fall der «Federation of Rhodesia and Njassaland»

Noch ausgeprägter war der Vorgang in Süd-Rhodesien. Schon 1923 hatte
die Kolonialmacht dieser Kolonie die Selbstverwaltung verliehen. Diese,
kombiniert mit einem System von Privilegien beim Erwerb von Grund und
Boden, auf dem Arbeitsmarkt, in Industrie und Handel, erlaubte den

Europäern, ein staatliches Gebilde mit selbsttragender Volkswirtschaft
aufzubauen. Sehr zu Hilfe kam ihnen dabei, dass die benachbarten
Kolonialgebiete Nord-Rhodesien und Njassaland wirtschaftlich nach Süd-Rhodesien

ausgerichtet waren. So war es nicht verwunderlich, dass die dortigen
Europäer darauf drangen, einen zentralafrikanischen Wirtschaftsraum zu
schaffen, dem die Kolonialmacht ihren Segen gab. Die «Federation of



AFRIKA 481

Rhodesia and Njassaland» hatte ihr politisches und wirtschaftliches
Gehirn in Salisbury, während Nord-Rhodesien mit seinem Kupferreichtum
das Kapital und das unterentwickelte Njassaland billige Arbeitskräfte
lieferten. Rund 200 000 Europäer beherrschten damit einen Wirtschaftsraum
von rund 12 Millionen, in dem die Afrikaner die Position von Untertanen
hatten.

Im Zuge der vorwärtsdrängenden Dekolonisierungsbewegung zeigte sich,
dass die Föderation wenig Chancen für Überleben hatte, da die europäische
Herrenschicht in Sahsbury nicht bereit war, ihre Privilegien zu Gunsten
einer gerechteren Verteilung von Rechten und Pflichten zu opfern. Die
Kolonialmacht entzog der Föderation ihre Unterstützung und gewährte Nord-
Rhodesien (Sambia) und Njassaland (Malawi) die staatliche Unabhängigkeit.

Süd-Rhodesien, das sich nun Rhodesien nannte, rebellierte gegen das

Mutterland und erklärte sich selber unabhängig. Mit dem Zusammenbruch

der Föderation lösten sich auch die gemeinsamen Dienste auf, nämlich
Eisenbahn, Post, Telephon, Telegraph, Elektrizitätsverwaltung und die
«Central African Airways». Die neuen Staaten Sambia und Malawi drängen
darauf, sich auch wirtschaftlich von Rhodesien zu lösen. Doch die Um-
Orientierung braucht seine Zeit, und noch heute ist Rhodesien trotz der
UNO-Sanktionen ein wichtiger Handelspartner der beiden Länder.

Die Ostafrikanische Gemeinschaft: ein Erfolg

Diesem Beispiel eines misslungenen Versuchs grossräumiger Entwicklung
steht das Zustandekommen der Ostafrikanischen Gemeinschaft gegenüber.
In den Verhandlungen anfangs der sechziger Jahre über die Unabhängigkeit
von Tanganjika, Uganda, Kenia und Sansibar legte die Kolonialmacht
Wert darauf, dass die bisherige wirtschaftliche Zusammenarbeit beibehalten
und wenn möglich durch eine politische Föderation gekrönt werde. Die
Unterhändler von Kenia erkannten ihre Chance. Sie erklärten sich für den
politisch-wirtschaftlichen Zusammenschluss, wohl wissend, dass sie in Präsident

Kenyatta den herausragenden Führer für ganz Ostafrika hatten und
über die beste Wirtschaftsstruktur verfügten. Tanganjika und Uganda waren
nicht gegen die politische Föderation, wollten aber vorerst nur mit den

gemeinsamen Diensten und der gemeinsamen Währung fortfahren, in der
Erwartung, dass ihnen ermöglicht werde, den wirtschaftlichen Rückstand
aufzuholen.

Doch bald zeigte sich, dass Kenia der Nutzniesser dieser regionalen
Zusammenarbeit war. Der Zahlungsverkehr mit dem Ausland konzentrierte
sich in Nairobi, und die Handelsbilanz von Kenia wurde gegenüber Ugan-



482 AFRIKA

da und Tansania - wie der neue Staat nach dem Zusammenschluss mit
Sansibar hiess - mit dem wachsenden Investitions- und Konsumbedürfnis
der beiden Länder immer aktiver. Sie versuchten daher, eine für Ostafrika
bindende Investitionspolitik zustande zu bringen. Kenia war nicht dagegen,
hatte aber Sorge, dass seine beträchtlichen Produktions-Kapazitäten Schaden
erleiden könnten. 1965 kündigte Tansania seine eigene Währung an, worauf
Uganda folgte und auch Kenia mitziehen müsste. Der Untergang des «East
African Shilling» erschien vielen als der Beginn der Desintegration-doch zu
Unrecht: Denn eine Wirtschaftsgemeinschaft souveräner Staaten ist nur
lebensfähig, wenn ihr Wachstum sich in einem gewissen Gleichgewicht
befindet. Dieses kann nur mit nationalen Währungen erreicht werden. Auch
zeigte sich, dass die gemeinsamen Dienste die Klammer waren, die Ostafrika
wirtschaftlich zusammenhielt.

Diese Erkenntnis führte zum Schluss, dass ein neues Instrumentarium für
die wirtschaftliche Zusammenarbeit nötig war, um einerseits die gemeinsamen

Dienste zu sichern und anderseits nach dem Vorbild der Europäischen
Wirtschaftsgemeinschaft einen gemeinsamen Markt mit einer besseren
Verteilung der Investitionen und des Wohlstandes zu erreichen. Der
anerkannte ökonome Professor Kjeld Philips aus Dänemark erhielt den Auftrag,

eine Studien-Kommission mit je drei Mitgliedern von Kenia, Uganda
und Tansania zu leiten und einen Vertragsentwurf auszuarbeiten. Nach 18

Monaten war der «Philips-Report» samt dem Entwurf für einen «Treaty
for East African Co-operation» bereit. Am 6. Juni 1967 wurde dieser Vertrag

unterzeichnet und trat am 1. Dezember des gleichen Jahres in Kraft.
Er konstituiert die «East African Community» mit der aus den drei Staatschefs

bestehenden «East African Authority», je einem «East African Minister»

aus den drei Partnerstaaten, fünf «Councils», der «East African
Legislative Assembly», dem «Common Market Tribunal», dem «Court of
Appeal for East Africa», den als Regiebetriebe funktionierenden «Corporations»

für Eisenbahn, Häfen, PTT und Luftfahrt und mit Forschungsinstituten.

Hindernisse

Die grösste Schwierigkeit bot bei diesen Verhandlungen wie erwartet die
Sicherung des gemeinsamen Marktes für Landwirtschafts- und
Industrieprodukte. Uganda und Tansania verlangten die Gewähr, dass Kenia mit
seiner fortgeschrittenen Entwicklung nicht der Schwerpunkt neuer Investitionen

werde und seine Versorgungsposition für Ostafrika damit weiter
ausbaue. Für eine Reihe von Landwirtschaftsgütern wurden quantitative
Restriktionen zugelassen. Im Industriesektor wurde eine «Transfer Tax» einge-



AFRIKA 483

führt, die von einem Partnerstaat für Waren der beiden andern dann
erhoben werden darf, wenn seine industrielle Handelsbilanz gegenüber diesen
im ganzen defizitär ist. Die «Transfer Tax» darf nicht höher sein als 50 Prozent

des Ansatzes im gemeinsamen Aussentarif für die gleiche Warenposition,

soll maximal acht Jahre dauern und kann nur innert fünfzehn Jahren
nach Inkrafttreten des Vertrages erhoben werden. Ferner wurde eine «East
African Development Bank» gegründet, mit dem unausgesprochenen Zweck,
vor allem Investitionen in Uganda und Tansania zu fördern.

Damit hat Kenia zu einer Lösung. Hand geboten, die in verschiedenen
Bereichen für eine längere Übergangszeit keinen gemeinsamen Markt zu-
lässt. Nach den bisherigen Erfahrungen ist es fraglich, ob die «Transfer
Tax» den gewünschten Effekt einer gleichmässigeren Entwicklung der drei
Staaten tatsächlich haben wird. Eher hat man den Eindruck, dass jeder
Partner die gleichen Industrien aufzubauen sucht und damit die Vorzüge
eines Marktes von 33 Millionen Konsumenten verloren gehen. Solange es nicht
gelingt, sich über eine gemeinsame Investitionspolitik zu einigen, wird der
gemeinsame Markt bloss ein Postulat bleiben. Erschwerend ist dabei, dass

die drei Partner eine ideologisch verschiedene Wirtschaftspolitik treiben,
die in Kenia liberal, in Tansania sozialistisch und in Uganda
liberalsozialistisch ist.

Weitere Beitritte und Assoziationen

Bei den Feierlichkeiten anlässlich des Inkrafttretens des Vertrages waren
Kaiser Haile Selassie, Präsident Kaunda von Sambia, der Präsident von
Somalia und Vertreter von Rwanda, Burundi, Kongo und Malawi anwesend.

Alle erklärten, sie interessierten sich für einen Beitritt oder eine
Assoziation. In der Folge wurden Verhandlungsgesuche von Äthiopien,
Somalia, Sambia und Burundi gestellt. Ein Verhandlungsteam der
Community ist seither am Werke, indessen ohne dass es bis jetzt zu einem Beitritt

oder einer Assoziation gekommen wäre. Für Äthiopien, Somalia und
Burundi liegt die Hauptschwierigkeit darin, dass ihre Handels- und
Verkehrsbeziehungen zu Ostafrika noch in den Anfängen stecken. Sambia als

potentiell stärkster Beitrittskandidat braucht den Zugang zum Indischen
Ozean und wendet zusammen mit Tansania dem mit chinesischer Hilfe
gebauten «Tanzam-Railway »-Projekt seine Hauptaufmerksamkeit zu. Daneben

will es sich die Türe nach dem Süden offen halten, für den Fall, dass

es mit der Zeit doch zu einer Regelung mit Rhodesien, Mozambique
und Angola kommt. Ein Beitritt zur Community begegnet daher gewissen
Schwierigkeiten.



484 AFRIKA

Zögerndes Rwanda

Rwanda, dessen Importe und Exporte über die Seehäfen Mombasa und Dar
es Salaam abgewickelt werden und das damit entscheidend von Ostafrika
abhängig ist, hat bisher kein Verhandlungsgesuch gestellt. Der schweizerische
Berater des Präsidenten von Rwanda hat wiederholt auf die Wichtigkeit
hingewiesen, das Verhältnis zur Community zu regeln. Auch hat der Delegierte
für technische Zusammenarbeit in Bern der Regierung von Rwanda auf
ihr Begehren einen Experten zur Verfügung gestellt, der zur Aufgabe hat, alle
Aspekte der regionalen Zusammenarbeit mit den Nachbarländern zu prüfen
und einen besonderen Dienst hierfür aufzuziehen. Wie berechtigt diese
Bemühungen sind, hat sich letzthin gezeigt, als Uganda gegenüber Rwanda
und Tansania die Grenze schloss, mit der Begründung, die beiden Länder
liessen Anhänger des früheren Präsidenten Obote von ihrem Territorium
aus operieren. Obwohl die Grenze gegenüber Rwanda kürzlich wieder
geöffnet wurde, bleibt die Bereinigung des Verhältnisses zwischen Rwanda
und der Community ein dringliches Anliegen.

Das Zerwürfnis zwischen dem Präsidenten von Uganda, General Idi
Amin, und Präsident Nyerere von Tansania hat der Community für den
Moment ihre Dynamik genommen. Niemand wird sich aber mit dem Makel
behaften wollen, dieses Werk regionaler Zusammenarbeit zu Grabe getragen
zu haben. Die Tendenz ist daher offensichtlich, die Community weiter
funktionieren zu lassen. Doch fehlt ihr der Schwung, der die Arbeit der ersten
Jahre beflügelte. Man darf aber annehmen, dass es mit der Zeit zu einer
Aussöhnung kommt. Denn die Ostafrikaner und mit ungeklärter Situation
im Süden in gewissem Sinne auch Sambia sind im gleichen Boot und können

es sich nicht leisten, auszusteigen. Allein die Liquidation der gemeinsamen

Dienste, die einen wesentlichen Beitrag an die gute Infrastruktur in
Ostafrika und damit zum Gelingen der Community leisten, würde jahrelange
und komplizierte Verhandlungen erfordern und - wie auch immer sie herauskäme

- allein einen Rückschlag bringen.

Eigenständigkeit geht vor

Diese zwei Beispiele regionaler Zusammenarbeit zeigen, dass wie überall
in der Welt und gerade auch in Europa die nationale Zielsetzung und die
Sicherung der Eigenständigkeit ein «a priori» sind und überstaatliche
Zusammenarbeit nur dann zulassen, wenn sie dadurch nicht gefährdet werden.

Dies gilt ganz besonders für Entwicklungsländer, die nach langer
Zeit fremder Herrschaft ihren eigenen Weg suchen und gangbar machen
müssen.



AFRIKA 485

Darüber hinaus stellt sich in den meisten Ländern von Afrika die
Schwierigkeit, dass ihnen die Verkehrs- und handelsmässige Infrastruktur
für zwischenstaatlichen Austausch fehlt. Bevor sie also an regionale
Zusammenarbeit denken können, müssen sie die Möglichkeit haben, sie zu
praktizieren. Hierfür braucht es sehr erhebliche Investitionen, die diese Länder

allein nicht aufbringen können. Es ist daher erfreulich, dass eine ganze
Reihe von Geberländern Mittel bereitstellen, um an Stelle der einseitigen
Kolonialorientierung neue komplementäre Wirtschaftstrukturen zu schaffen.
Gerade die Schweiz unterstützt immer wieder solche Bestrebungen. Auch die
internationalen Organisationen marschieren in dieser Richtung, wobei die
Bemühungen der Weltbank und des Undp hervorzuheben sind.

Zukunftshoffnungen berechtigt

Von grosser Bedeutung ist dabei, was die afrikanischen Länder selber für
eine bessere Zusammenarbeit zu tun in der Lage und bereit sind. Die
«Uno Economic Commission for Africa» in Addis Abeba unter ihrem
fähigen Chef Gardiner und die «African Development Bank» in Abidjan
leisten nützliche Arbeit, wenn die Erfolge bis jetzt auch bescheiden sind.
Die «Organisation for African Unity» hat an ihren letzten Tagungen viel
Zeit auf die Problematik der regionalen Zusammenarbeit verwandt. Im
Vordergrund steht die Ost-West-Strassenverbindung von Ostafrika nach
Nigeria. Es stellen sich hier für die Oau praktische Entwicklungsaufgaben,
die für die Zukunft weit wichtiger als die politischen Auseinandersetzungen
werden könnten. Es ist zu hoffen, dass die Versachlichung der Debatten in der
Oau Fortschritte macht und die Einheit eher über die Verwirklichung von
wirtschaftlicher Zusammenarbeit denn über Frontstellungen gegenüber aussen

angestrebt wird. Ansätze hierfür sind vielleicht mehr vorhanden, als der
kritische Beobachter aus der übrigen Welt oft zu erkennen vermag. Jedenfalls

sollten die Aussenstehenden mit Verständnis und Geduld alle
Bemühungen dieser Art unterstützen, ohne aus dem Auge zu lassen, dass der
Widerstreit zwischen regionaler Zusammenarbeit und nationaler
Selbstverwirklichung eine historische Gegebenheit ist, die akzeptiert, doch bewältigt

werden muss.



486 AFRIKA

Roy Preiswerk

Zur afrikanischen Identitätskrise

Ein Überblick anhand der neueren Literatur

Kulturelle Kontinuität und Kulturschock

In der heute vorherrschenden Entwicklungskonzeption, die von afrikanischen
Eliten im Rahmen der internationalen Zusammenarbeit angewandt wird,
spielt - wohl oft unbewusst - eine optimistische Einschätzung des
Ausstrahlungseffektes eine bedeutende Rolle. Man glaubt gerne, die Lebensform und
die wirtschaftliche Tätigkeit einer verwestlichten Enklave werde sich
graduell, aber unaufhaltbar im Sinne eines Modernisierungseffekts auf die

gesamte Bevölkerung ausdehnen. Wenn einmal alle Einwohner eines Landes
eine dynamische Lebenseinstellung entwickelt hätten, fortschrittgläubig
geworden seien und Unternehmergeist an den Tag legten, so könne einer
raschen Produktionssteigerung nichts mehr im Wege stehen. Bedingung für
Wachstum sei also vorerst eine möglichst radikale Verbreitung des
Gedankenguts des modernen Sektors auf das soziale und kulturelle Hinterland.
Dies setze als erstes Entwicklungsziel die Alphabetisierung der Bevölkerung
voraus.

Eine von den Eliten gegenüber der Masse praktizierte paternalistische
Politik dieser Art kennt man in mehreren lateinamerikanischen Staaten seit

langem unter dem Namen «indigenismo». Heute stellt man bei der Anwendung

dieser Politik grosse Schwierigkeiten fest. Junge lateinamerikanische
Sozialwissenschafter gehen sogar so weit zu behaupten, die Akkulturation
an die Lebensform der herrschenden Schicht bedeute für die Masse kulturellen

Selbstmord und komme überall dort, wo die Umstellung aufgezwungen
werde, einem Kulturmord (Ethnozid) gleich1.

Die kulturelle Kontinuität des Afrikaners ist wohl manchmal unterschätzt
worden. Man stellt dies vor allem fest, wenn man das Verhalten afrikanischer

Kulturen in Südamerika untersucht. Jean Ziegler spricht auf Grund
seiner Studien über die afrikanische Diaspora in Brasilien von einer
«bewundernswürdigen kulturellen Ausdauer der Afrikaner» und von der «quasi
unveränderten Fortdauer, durch die Jahrhunderte, der reichsten und feinsten



AFRIKA 487

gesellschaftlichen Errungenschaften»2. Das gleiche kann in Surinam festgestellt

werden: Die im 18. und 19. Jahrhundert aus den Plantagen
geflüchteten Sklaven brachten es fertig, im Innern des Landes ihre ursprüngliche

Kultur zu rekonstruieren. Noch heute leben sie mit ihren eigenen
Gebräuchen und Institutionen und geniessen eine gewisse Autonomie, umgeben

von Amerindern, Javanesen, Europäern, Indern3.
Für Afrika selber haben allerdings schon in den dreissiger Jahren

gewisse Anthropologen darauf geschlossen, dass es eine traditionelle
Reinkultur nicht mehr gebe4. Praktisch jeder Afrikaner ist mit fremdem
Gedankengut in Berührung gekommen. Daran abzuleiten, der Zersetzungs-

prozess werde sich graduell bis zur völligen Auflösung der eigenen Kultur
weiterentwickeln, ist jedoch ein Fehlschluss. Beschreibungen neueren
Datums des ländlichen Lebens in Afrika zeigen dies recht eindrücklich5. Was
die Elite betrifft, so steht sie seit Jahrzehnten im Kreuzfeuer des
Kulturschocks.

Identitätskrise als Zentralthema der afrikanischen Literatur

Die Identitätskrise der Elite ist das zentrale Thema der afrikanischen
Literatur. Seit dem Pionierwerk von Camara Laye, «L'enfant noir» (1934),
behandeln eine Vielzahl von Romanen die Entwurzelung junger Afrikaner, die
sich studienhalber in die Metropole begeben und nach ihrer Rückkehr in
tragische Konflikte verwickelt werden. Vor der Unabhängigkeit stösst sich
der mit reformistischen Ideen heimkehrende Absolvent an der Kolonialstruktur.

So wird zum Beispiel der Held in Sembène Ousmanes «O pays, mon
beau peuple» (1957), der sich mit seiner französischen Frau in der Casa-

mance niederlässt, schliesslich von den «colons» ermordet. Nach der
Unabhängigkeit rennt der Rückkehrer gegen die afrikanischen Machthaber an,
wie zum Beispiel in «Le Mandat» (1966) des gleichen Autors oder in Wole

Soyinkas «Kongi's Harvest» (1967).
Das seelische und moralische Drama, welches sich im Aufeinandertreffen
verschiedener Kulturen beim afrikanisch geformten und europäisch

gebildeten Afrikaner ergibt, hat wohl keiner besser beschrieben als Cheikh
Amadou Kane in «L'aventure ambigue» (1960). Was dieser Autor besonders
eindrücklich darstellt, ist die Zweideutigkeit der Einstellung sowohl zur
hergebrachten afrikanischen Kultur als auch zum neu erworbenen europäischen
Wissen. Die afrikanische Tradition wird gleichzeitig verneint und geliebt,
und das europäische Gedankengut wird ebenso bewundert wie gefürchtet.
Es wird zugegeben, dass Anstösse zu einem unvermeidlichen Erneuerungs-
prozess in Afrika von aussen her kommen mussten, doch ebenso wird das



488 AFRIKA

Verschwinden gewisser fundamentaler Werte (Gemeinschaftssinn, Zeitbegriff,

Beziehung zur Natur usw.). die scheinbar mit der Modernisierung
im Widerspruch stehen, aufs tiefste bedauert. Während der ganzen Dauer
unseres mühsamen Strebens, sagt Kane, haben wir uns unaufhörlich
verwandelt, um schliesslich in einer Zwittersituation zu verweilen, die uns
mit Schande erfüllt. Den gleichen Gedanken drückt auch Richard Wright aus,
als er sein Buch «White Man, Listen» (1957) den «verwestlichten und
tragischen Eliten» der Dritten Welt widmete, «den einsamen Aussenseitern,
die auf den gratähnlichen Grenzen zwischen verschiedenen Kulturen prekär
existieren» und die «in der Verwirrung und Stagnation verzweifelt für ihre
Herzen eine Heimat suchen. »

Hinter den offensichtlichen künstlerischen Bestrebungen der afrikanischen
Schriftsteller verbergen sich seit jeher politische Absichten. Zur Kolonialzeit
war die Behandlung des Kulturkonflikts mancherorts die einzig mögliche
Form einer anti-kolonialistischen Kampfansage. Die Lösung der durch den
Kulturschock geschaffenen Konflikte war also nicht Selbstzweck, sondern
nur Mittel zur Erreichung dessen, was unweigerlich der damaligen Elite
als Priorität erschien: Kwame Nkrumah zum Beispiel hat in einem seiner
berühmten Aussprüche diesen Vorrang des «political kingdom» festgehalten.
Diese Haltung war verständlicherweise mit einem leicht naiven Optimismus
verbunden, demgemäss eine Erneuerung der gesamten nationalen
Existenzgrundlagen sich als Folge der politischen Unabhängigkeit sozusagen
automatisch ergeben müsste.

Der Ruf nach der «zweiten Unabhängigkeit»

Ein Jahrzehnt später ziehen viele Afrikaner eine Bilanz. Meist sind es

Angehörige der jüngeren Generation, die bereits Schwierigkeiten hat, sich in die
Umstände der Erringung der Unabhängigkeit einzufühlen. Sie wirft ihren
Vorgängern übertriebene Kompromissbereitschaft vor und sogar, vor allem
im französischen Sprachgebiet, eine gewisse Unterwürfigkeit gegenüber der
früheren Kolonialmacht. Aus ihrer eigenen existentiellen Erfahrung der
letzten zehn Jahre leitet sie eine klare Zielsetzung ab: Die Erreichung der
politischen Unabhängigkeit stellt nur eine erste Etappe auf dem Weg zur
vollkommenen Befreiung dar. Diese Befreiung kann nicht, wie es die erste
Generation afrikanischer Regierungschefs einhellig verkündet hat, durch das

beschleunigte Vorantreiben des wirtschaftlichen Entwicklungsprozesses
erreicht werden, denn gerade dadurch geraten die neuen Staaten in ein noch

engeres Abhängigkeitsverhältnis zur Aussenwelt. Voraussetzung für eine
authentische Entwicklung ist ein besseres Selbstverständnis. Nichts weniger



AFRIKA 489

als eine «zweite Unabhängigkeit» fordern viele junge Afrikaner: eine

psychologische und kulturelle Befreiung. Der neue Afrikaner kann sich
nicht blindlings in eine Entwicklungsaufgabe stürzen. In der Verschiedenheit

menschlicher Kulturen muss er zuerst eine von seiner eigenen Situation

nicht völlig entfremdete Wertbasis für sein Handeln finden. Dazu
kommt die notwendige Selbstbehauptung als Rasse, die Bejahung des

Schwarzseins und damit die Befreiung vom weissen Rassismus.
Es wäre verfehlt, von einem Generationenkonflikt zu sprechen, denn die

Beziehungen zwischen verschiedenen Altersgruppen sind auch unter
europäisierten Afrikanern anders als in Europa. Noch verfehlter wäre es, den

neu entstandenen Gegensatz mit einer einfachen Dichotomie umschreiben
zu wollen: auf der einen Seite die Tendenz, nach der politischen
Unabhängigkeit die wirtschaftliche Entwicklung als Hauptziel zu betrachten, auf
der andern Seite die Forderung nach kulturellem Selbstverständnis als

Voraussetzung für ein authentisches Entwicklungsmodell. Eine kurze
Schematisierung der verschiedenen Positionen erfordert zumindest eine Aufteilung

in vier Kategorien: Vernichtung der fremden Kultur, Bejahung der
eigenen Kultur, Bejahung der eigenen Rasse, Verneinung der eigenen Kultur

als Übergang zur totalen Emanzipation.

Vernichtung der fremden Kultur

Obwohl weder chronologisch noch der Bedeutung nach als erste Kategorie
zu werten, stellen wir die radikalste Reaktion im Kulturkonflikt, die
Vernichtung der fremden Kultur, an den Anfang. Sie ist wohl am eindrücklichsten

im Werk des aus Martinique stammenden Psychiaters Frantz Fanon
«Les damnés de la terre» (1961) dargestellt worden. Fanon zeigt die Parallelität

auf, die sich zwischen der sozialen Schizophrenie in den Kolonien
und der Spaltung der Persönlichkeit des Kolonisierten ergibt. Seine Diagnose
in manchen Fällen, die er klinisch untersucht hat, deutet auf Geisteskrankheit.
Oft resultieren aus dem Zwiespalt Angstkomplexe, Apathie, Selbstverneinung,

Aggressivität und Kriminalität. (Der nigerianische Psychiater Adeoye
Lambo, Rektor der Universität Ibadan und Mitarbeiter der Weltgesundheitsorganisation,

hat solche Untersuchungen mit ähnlichen Resultaten durchgeführt.)

Wesentlich ist bei Fanon die aus psychiatrischer Erkenntnis abgeleitete
Strategie des pohtischen Handelns: Die Überwindung des inneren
Zwiespaltes ist dem Kolonisierten verunmöglicht, solange die äussere Welt ihrer
Dualität verhaftet bleibt. Noch immer stehen sich in der Dritten Welt
einheimische und fremde Weltanschauungen radikal gegenüber, noch immer



490 AFRIKA

leuchtet der Wohlstand der Weissen aus dem Elend der Schwarzen hervor,
noch immer ist die Lebensform der weissen Stadt eine ständig sichtbare
Anklage an die afrikanische Tradition. Für Fanon ist die Folgerung klar:
Die totale physische Zerstörung der durch den Eindringling eingeführten
Strukturen ist Vorbedingung für die Wiederherstellung der seelischen Einheit

des Menschen der Dritten Welt. Welche Strukturen die jetzigen
ersetzen sollen, ist nicht eindeutig zu ermitteln : Fanon glaubt jedenfalls, dass

aus den Ruinen der Kolonialwelt eine dynamische Erneuerungsbewegung
unweigerlich entstehen muss.

Was Fanon - heute vielfach als Apostel der Gewaltanwendung in der
Dritten Welt bezeichnet - vorausgesagt oder gefordert hat, ist nicht oder
jedenfalls noch nicht eingetreten. In Afrika sind die neuen Regierungen,
sofern sie überhaupt an die Notwendigkeit der Erneuerung glauben, durchwegs
reformistisch. Radikale revolutionäre Bewegungen sind überall, wo sie sich

gezeigt haben, systematisch unterdrückt worden. Fanon deswegen einfach als

irrelevant abzutun, wäre aber falsch. Erstens haben Fanons Werke, unabhängig

von ihrem militanten Gehalt, unabstreitbare analytische Bedeutung. Zweitens

wird er von Afrikanern ernstgenommen, die sich heute die Erringung des

«cultural kingdom» zum Ziel gesetzt haben. Dazu kommt schliesslich, dass

eine Entwicklung zur Gewaltsamkeit unabhängig von Fanons Rechtfertigung
schon allein aus der wachsenden Unzufriedenheit mit der gegenwärtigen
Entwicklungsstrategie möglich erscheint.

Beachtenswert ist, dass Fanon viel Bedeutungsvolles für Afrika ausgesagt

hat, ohne mit Schwarzafrika intim vertraut zu sein. Beeinflusst von
seinem westindischen Ursprung («In Martinique war ich Franzose») und
seinem Unbehagen in Europa («In Frankreich bis ich ein Neger»), ringt er
sich als Arzt im Algerienkrieg zu seiner bitteren Schlussfolgerung durch.
Vor ihm haben viele schwarze Westinder eine bedeutende Rolle in der
Emanzipation Afrikas gespielt. Schon im 19. Jahrhundert waren Edward
Blyden und Sylvester Williams aus Trinidad Vorläufer des Antikoloniahsmus

und des Panafrikanismus; seit den dreissiger Jahren waren es vor
allem C. L. R. James und George Padmore, beide auch aus Trinidad. Der
Grund dazu ist offensichtlich: C. L. R. James spricht von der «erdrückenden

Engheit des sozialen Territoriums» in den westindischen Inseln6. Der
westindische Schwarze sucht seine eigene Identitätskrise in einer völlig
verwestlichten Umgebung über die Rehabilitierung Afrikas zu erreichen:
Solange Afrika nicht frei ist, muss sich auch der amerikanische und westindische

Schwarze unbehaglich fühlen. Auch wenn diese Überzeugung bei
einer gewissen Elite Westindiens schon lange präsent war, so ist sie doch
erst einige Jahre nach der politischen Unabhängigkeit in die Masse
eingedrungen. In Trinidad selber, auch Ursprungsland des « Black-Power-Prota-



AFRIKA 491

gonisten Stokeley Carmichael, setzte die Wiederentdeckung der afrikanischen
Kultur etwa 1967 ein. Sie muss in einen direkten Zusammenhang gebracht
werden mit der «Black-Power»-Revolution vom Februar 1970, die als
typisches Beispiel einer kulturell-psychologischen Befreiungsbewegung ohne klares

politisches Programm angesehen werden darf. Ob, wie in Trinidad, auch
in Afrika eine «Black-Power»-Bewegung sich gegen schwarze Regierungen
erheben wird, ist fraglich. Stokeley Carmichael hat jedenfalls während seines

einjährigen Aufenthaltes bei Kwame Nkrumah in Guinea angedeutet,
der erste Schritt zur Schwarzen Macht in Afrika liege in der Entmachtung
der herrschenden schwarzen Eliten, die letztlich nicht das Interesse der
schwarzen Massen, sondern nur dasjenige der weissen Imperialisten förderten.

Bejahung der eigenen Kultur

Die wohl bekannteste Form der kulturellen Selbstbehauptung erscheint in
dem von Leopold S. Senghor entwickelten Konzept der «négritude». (Die
fernen Ursprünge des Konzepts sind auf Haiti zurückzuführen, und die
erste Ausarbeitung erfolgte vor Senghor und in weit radikalerer Form durch
Aimé Césaire aus Martinique.) Gemäss Thomas Melone kommt «négritude»
als Reaktion gegen übertriebene Verwestlichung im Gefolge der Romantik,
welche Freiheit gegenüber einem straffen Ordnungsprinzip aufwertet, und
des Surrealismus, welcher der übertriebenen Wissenschaftsgläubigkeit eine

Mystik gegenüberstellt7. Senghor sucht aber keine Exklusivität in der Rückkehr

zur Tradition: Diese soll vielmehr in ein harmonisches Verhältnis zur
europäischen Kultur gebracht werden. Senghors Leben, wie es sich in seiner

Poesie ausdrückt, ist ein Musterbeispiel der Zerrissenheit der
afrikanischen Seele zwischen zwei Welten und des verzweifelten Versuches, eine
friedliche Lösung zur Überwindung der Gegensätze zu finden.

Viele junge Afrikaner verwerfen die «négritude» mit Vehemenz. Spöttisch
meint Wole Soyinka, ein Tiger habe ja seine «tigritude» auch nicht unter
Beweis zu stellen. Ernsthafter sind andere, wenn sie Senghor vorwerfen, er
habe die Komplementarität der Kulturen nur auf dem Weg der Selbstaufgabe
erreicht. Tatsächlich akzeptiert Senghor die Rolle, welche ihm der europäische

Ethnozentrismus vorschreibt: Die Rolle des Weiblichen, des Affektiven,

des Emotionalen. «La raison est hellène comme l'intuition est nègre»
ist ein berühmter Ausspruch, der Senghor wegen der überspitzten Dichoto-
misierung zu Recht starke Kritik eingetragen hat. Marcien Towa kommt auf
Grund seiner eingehenden Analyse von Senghors Lebenswerk zum Schluss,
Senghor mache die Knechtschaft des Schwarzen in einer weissen Welt zur
Fatalität8. Obwohl sie nichts Originelles oder grundsätzlich Abweichendes



492 AFRIKA

enthält, sei hier auch noch die Schrift von Jean-Marie Abanda Ndengue
erwähnt, deren Titel, «De la négritude au négrisme» (1970) allein schon das
Bestreben nach neuen Konzepten ausdrückt.

Was mit der «négritude» auf philosophischer Ebene im Bezug auf die

Aufwertung der afrikanischen Kultur erreicht wurde, zeigt sich auch praktisch

für viele Mitglieder der Elite im täglichen Leben. Jean-Paul N'Diaye
stellt allerdings fest, dass das häufig anzutreffende verbale Bekenntnis zur
Tradition im afrikanischen Bürgertum teils aus Nostalgie für eine
immerverschwundene Vergangenheit, teils zur Brüskierung des Weissen erfolgt9.
Die oberflächliche Identifizierung mit der Masse kann auch auf schlechtes
Gewissen zurückzuführen sein : Die relativ gutgestellte Bürgerklasse spürt,
dass sie die Erwartungen der Masse nicht erfüllt hat. Im Gegenteil, sie hat zu
einem gewissen Grad Verrat an den Glaubensbekenntnissen der von ihr
errungenen Unabhängigkeit begangen.

Bejahung der eigenen Rasse

Einer der wesentlichen Vorwürfe an Senghor ist, dass er, entgegen
wissenschaftlicher Erkenntnis, auf rein empirischer und intuitiver Basis die Rassen-

bedingheit der Kulturunterschiede postuüerte, was Towa, zum Beispiel, mit
«biologisation du culturel» und Rassismus bezeichnet10. Der auch im
unabhängigen Afrika spürbare weisse Rassismus ist mithin ein Grund für eine
relativ neue Entwicklung: die parallel zur kulturellen Selbstbehauptung
laufende «epidermische» Rehabilitierung, die Aufwertung des Schwarzseins.
Nicht ohne Einfluss war hier auch die «Black-Power»-Bewegung in Amerika,

mit ihrer künstlerischen und modischen Begleiterscheinung des «Black
is Beautiful»11. Bezeichnend ist, dass von den wenigen verfügbaren Schriften

von Afrikanern zu diesem Thema (wovon zwei in der Folge kurz
behandelt werden) meist Texte in enghscher Sprache vorhegen. Nur als Hinweis

sei die bemerkenswerte Tatsache erwähnt, dass afro-amerikanische
Kunst- und Modeschöpfungen, die sich bewusst afrikanischem Kulturgut

annähern, aber doch kulturelle Eigenart aufweisen, im englischsprechenden

Afrika prompt Anklang finden. Ist es nicht erstaunlich, wenn Afrikaner
plötzlich «afro»-Hemden tragen, wenn Afrikanerinnen aus Amerika «afro»-
Perücken importieren, um dann prompt mit «afro-baby» bezeichnet zu
werden, und wenn afrikanische Tanzorchester «afro»-Beat und «afro»-Rock
zu spielen beginnen? Dies umso mehr, als Musik (auch Mode) und
politisches Verhalten nur zwei Aspekte eines einzigen Phänomens sind: des

Kampfs der Afro-Amerikaner für ihre Freiheit und ihre Würde12.
Der Nigerianer RemiFani-Kayode ruft in seiner Schrift «Blackism» (1965)

aus: «Schwarze Völker der Erde, erhebt Euch, vereinigt Euch.» Damit



AFRIKA 493

meint er übrigens nach amerikanischer Tradition alle nicht-weissen Völker.
(In den USA ist ein Neger, wer nicht hundertprozentig weiss ist.) Sein

Programm ist nicht ganz klar, aber bezeichnend, und für Afrika neu, ist
der Gedanke, dass ein Appell an die Schwarzheit des Afrikaners einen
dynamisierenden Effekt haben und zur endgültigen Befreiung und Einigung
Afrikas führen soll.

Ebenfalls in Nigeria hat die «Black-Renaissance»-Bewegung folgende
Beurteilung der Lage verkündet13:

1. Die weiterbestehende Unterdrückung und Ausbeutung des schwarzen
Menschen in der Welt stellt eine Gefahr für den Frieden dar.

2. Das gemeinsame Erbe von Kolonialismus und Rassismus zwingt alle
Schwarzen zum gemeinsamen Kampf.

3. Ein besseres Machtverhältnis zwischen Schwarz und Weiss ist nur über
die eigene Anstrengung der Schwarzen zu erreichen, nicht durch moralische
Appelle.

4. Wirtschaftliche Entwicklung ist Hauptziel in den Emanzipationsbestrebungen.

5. Die vollständige Entkolonisierung Afrikas liegt in der kollektiven
Verantwortung aller schwarzen Völker.

6. Der schwarze Befreiungskampf setzt die Einheit Afrikas voraus.
7. Schwarze ausserhalb Afrikas müssen sich ebenfalls für den Kampf um

totale Emanzipation einigen.
8. Eine historische Perspektive und Anerkennung der Drohung, die vom

weissen Rassismus auf die schwarze Welt ausgeht, gehören zu den Grundlagen

des Befreiungskampfes.
9. Notwendigkeit eines Schwarzen Bewusstseins, Wiederherstellung des

Stolzes auf das Schwarzsein, Förderung einer gemeinsamen schwarzen Identität.

10. Aufgabe jener Traditionen, die einem leistungsfähigen, aber menschlichen

Wirtschaftssystem im Wege stehen.
11. Bewahrung von Werten, die den Bestrebungen eine geschichtliche

Dimension geben und die eigene Identität untermauern.
12. Die apathische und selbstzufriedene afrikanische Elite muss sich dem

Dienst an der schwarzen Masse unterordnen.

Verneinung der eigenen Kultur als Übergangsphase zur totalen Emanzipation

Eine im Zeitalter der Entkolonisierung überraschend anmutende Lösung
schlägt der bereits erwähnte junge kamerunesische Philosoph Marcien Towa



494 AFRIKA

vor: die völlige Irrelevanz einer Suche nach Werten in der afrikanischen
Tradition und die Notwendigkeit, der europäischen Überlegenheit mit
europäischem Gedankengut beizukommen14.

Towas Stellungnahme muss vorerst von der althergebrachten Tendenz
vieler Schwarzer abgegrenzt werden, die darin besteht, sich möglichst an die
europäische Machtkonstellation anzupassen. Im englischen Sprachgebiet
kannte man schon seit langem den «Black Englishman», was bei den
Franzosen und Portugiesen mit «assimilé» bzw. «assimilado» bezeichnet wurde.
Diese oft tragisch wirkenden Figuren gehören mancherorts bereits zur Folklore.

Dass aber die Problematik der totalen Anpassung ein zentrales Thema
der Kolonisation war, hat wohl niemand eindrüchlicher dargestellt als Frantz
Fanon in seinem ersten Werk: «Peau noire, Masque blanc» (1952).

Towa geht es selbstverständlich um etwas ganz anderes. Er nimmt als

Ausgangspunkt die militärische, wissenschaftliche und technologische
Unterlegenheit Afrikas, die eine Domination von aussen her ermöglich hat. Als
Zielsetzung sieht er die Beendigung dieser Domination und die Erreichung
der Ebenbürtigkeit mit Europa auf allen Gebieten. Als Methode kommt auf
jeden Fall kein Zurückgreifen auf traditionelle Wertsysteme in Frage, denn
diese sind ja am Versagen Afrikas vor dem europäischen Ansturm schuld.
In Frage kommt nur die Übernahme europäischer Wertsysteme. Towa
kommt zu dieser Überzeugung aufgrund der Feststellung, dass die einzigen
erfolgreichen Entwicklungsmodelle in der aussereuropäischen Welt, das
heisst Japan und China, am Anfang auf einer gewissen Selbstverneinung
beruhten und sich klar durch die Übernahme westlicher Rezepte und Mittel

(dazu gehört auch der Marxismus-Leninismus) auszeichnen. Im Gegensatz

dazu sind Indien und Afrika dem europäischen Gedankengut weitgehend

feindselig geblieben. Frappant ist nun aber dass gemäss Towa, die
letzteren die am meisten von aussen her beherrschten Gebiete waren und
auch mit den schlimmsten Identitätskonflikten zu kämpfen hatten, während
Japan und China es fertigbrachten, trotz der mit westlichem Antoss
durchgeführten Erneuerung ihre kulturelle Eigenart besser zu bewahren.

Die hier nur skizzenhaft angedeutete Problematik kann durch die Lektüre

einer Vielzahl von Werken vertieft werden15. Dadurch kann ein besseres

Verständnis erreicht werden für die schweren Zeiten, die Afrika
bevorstehen. Doch ist auch bei uns ein besseres kulturelles Selbstverständnis
eines der dringendsten Anliegen der Zukunft. Wie ein Afrikaner einmal
zutreffend sagte: Wir Afrikaner wissen nicht, wie wir zu den uns gesteckten

Zielen gelangen können, ihr Europäer wisst nicht, wohin euch die zur
Verfügung stehenden Mittel führen werden.



AFRIKA 495

1 Rodolfo Stavenhagen, «Seven
Erroneous Theses about Latin America», New
University Thought, 1966/67. - 2 Jean Ziegler,

Le pouvoir africain (Paris: Seuil, 1971),
S. 14. - s Philip J. C. Dark, Bush Negro
Art, An African Art in the Americas (London:

Tiranti, 1954). - 4 Bronislaw
Malinowski, Les dynamiques de l'évolution
culturelle (Paris: Payot, 1970). - 6 Z. B.
Raymond Kunene (ein in Europa lebender
Afrikaner), Die Grossfamilie, Eine afrikanische
Gesellschaftstheorie (Freiburg: Imba-Verlag,

1971) und Vincent Guerry (ein in Afrika

lebender Europäer), La vie quotidienne
dans un village baoulé (Abidjan: INADES,
1970). - 6 C. L. R. James, The Black Jacobins

(New York: Random House, 1963)
S. 402. -7 Thomas Melone, De la négritude
dans la littérature négroafricaine (Paris:
Présence africaine, 1962) S. 38. - 8 Marcien

Towa, Leopold Sedar Senghor: Négritude

ou Servitude? (Yaounde: Ed. CLE,
1971). Die Veröffentlichungen dieses
Herausgebers werden in der Schweiz von der
Librairie ALE in Lausanne vertrieben. -

9 Jean Paul N'Diaye, Elites africaines et
culture occidentale: Assimilation ou
résistance? (Paris: Présence africaine, 1969)
S. 9. - 10 Ebenda, S. 102. - u Zur
Internationalisierung der «Black-Power»-Bewe-
gung hat ein Schwarzer aus Jamaika anlässlich

seines Afrika-Aufenthaltes interessante
Beobachtungen gemacht. Vgl. Locksley Ed-
mondson, «The Internationalization of
Black Power : Historical and Contemporary
Perspectives», Mawazo (Uganda), Dezember

1968. - 12Denis Constant, «L'Amérique
noire et le rejet de la référence occidentale»,

Abbia (Kamerun), Jan. bis April
1970, S. 106. - 13 The Philosophy of Black
Renaissance (Lagos: Black Renaissance
Movement, 1970) S. 42-44. - 14 Unter den
bekannten Anthologien sei im deutschen
Sprachgebiet nur die vom hervorragenden
Afrikakenner Janheinz Jahn verfasste
Geschichte der neo-afrikanischen Literatur
(Düsseldorf-Köln: EugenDiederichs, 1966)
erwähnt. - 15 Marcien Towa, Essai sur
la problématique philosophique dans l'Afrique

actuelle (Yaounde: Ed. CLE, 1971).

Janheinz Jahn

Von der Négritude zum Volkstheater

Reafrikanisierungstendenzen in der modernen afrikanischen Literatur

Unsere moderne Kunst ist nicht denkbar ohne die Entdeckung afrikanischer
Plastiken. Auch von moderner Musik kann man nicht reden, ohne den Jazz

einzubeziehen, diese zugleich raffinierteste und populärste Musik unseres
Zeitalters, die aus der Vermischung abendländischer und afrikanischer
Kulturelemente entstand. Und die moderne afrikanische und afroamerikanische
Dichtung, die sich unter dem Oberbegriff <neoafrikanische Dichtung)
zusammenfassen lässt, nannte Sartre «die einzige grosse revolutionäre Dichtung

unserer Zeit». Ob in Afrika, Amerika oder Europa geschrieben, ist



496 AFRIKA

die neoafrikanische Literatur das Ergebnis der Vermischung und Verarbeitung

afrikanischer und europäischer Kultureinflüsse. Sie ist also weder an die
Rasse der Negriden, noch an eine bestimmte Sprache gebunden. Da jedoch
nur wenige Europäer bisher die afrikanische Kultur- und Empfindungswelt
innerlich zu erleben vermochten, zählt die neoafrikanische Literatur fast nur
Schwarze und Mischlinge zu ihren Autoren. Das afrikanische Element in
dieser Literatur, das dem europäischen Publikum noch recht unbekannt ist
und ihm daher als ein exotischer Reiz erscheint, ist jene Komponente, die
diese Literatur charakterisiert.

Diese charakteristischen Stilmittel sind in Afrika entwickelt worden. Sie
lassen sich ableiten aus den traditionellen Wertvorstellungen afrikanischen
Denkens und aus den typischen Stilformen einer bis dahin stets nur mündlich

überlieferten Dichtung.
Die mündlich überlieferte Dichtung, die wir Oralliteratur nennen, lässt

sich oberflächlich in Lieder, Sprüche, Rätsel, Mythen, Sagen, Epen und
Märchen einteilen. Da gibt es Arbeitslieder, Reiselieder, Wanderlieder,
Kinderlieder, Spott- und Schimpflieder, Preislieder, Hochzeitslieder, Jagdlieder,
Trauerlieder, Kriegslieder und Liebeslieder. Für die gleichen Gelegenheiten
gibt es Sprüche, Zauberformeln, Beschwörungen, Gebete. Die Grenze
zwischen Sakralem und Profanem ist dabei schwer zu ziehen, das eine geht ins
andere über. Ein Jagdlied etwa dient vor allem einem magischen Zweck, es
soll das Wild beschwören. Zauberlied und Fluchlied sind gesungene
Zaubersprüche, die entweder einen günstigen Einfluss ausüben oder einem Gegner
schaden sollen. Jagdlieder enthalten aber oft auch realistische Schilderungen

der belebten und beseelten Umwelt. Sie stehen den Fabeln und
Märchen nahe, wenn sie in der Gestalt eines Tieres menschUche
Eigenschaften preisen oder tadeln. Die Preislieder für eine Gottheit, einen König,
einen Helden oder eine Stadt setzen Vorbilder für ein Verhalten : der Held der
Vergangenheit setzt den Künftigen ein Beispiel.

So ist der Dichter ein Zauberer, der die Welt erneuert: er zaubert ihr
immer neue Wirklichkeiten an, die fest in der vorbildlichen Vergangenheit

vorgezeichnet sind. Hierin liegt seine Funktion, seine Aufgabe und
seine Verantwortung. Die Gegenwart, die ja nie in Ordnung ist, bedarf des

Vorbilds, der Belehrung, der Ordnung. Der Inhalt dieser Dichtung ist daher,
im grossen gesehen - und das gilt auch für die modernen Dichter - die
Emanzipation des Menschen aus den Fesseln der Gegenwart, die kosmische, soziale

und politische Revolution des Bestehenden zur Wiederaufrichtung einer
kosmisch-menschlichen Ordnung, wobei Natur und Kosmos auf den Anruf
des Dichters ihm hilfreich beistehen. Denn jede denkende Kraft, Mensch oder
Geist oder Gottheit, ist Herr des Schicksals und des Universums, mit dem
sie sich eins weiss und aus dem ihr daher neue Kräfte zuwachsen. « Die Schwä-



AFRIKA 497

che vieler Menschen besteht darin, dass sie nicht wissen, wie man zum Stein
wird oder zum Baum», schreibt Aimé Césaire.

Das entscheidende formale Mittel einer jeglichen mündlich überlieferten
Literatur ist der Rhythmus. Er hat die Aufgabe, Sein und Leben zu ordnen.
Leopold Sedar Senghor schrieb einmal: «Der Rhythmus ist die Architektur
des Seins, ist reine Lebenskraft. » In der Dichtung bestimmt der Rhythmus
die Art und Weise, in der das schöpferische Wort aktiv wird. Spannung
wird nicht durch Steigerung, sondern durch Wiederholung erzeugt. Die Dichtung

wird von Rhythmus und Gegenrhythmus getragen wie die Musik der
afrikanischen Trommelorchester, die das Klangfundament bilden für die
Wechselchöre. Auf der Basis eines Fundamentalrhythmus werden
Sekundärrhythmen erzeugt durch wiederkehrende Lautfolgen, wiederkehrende
Redewendungen und Motive, welche die Wirkung des Ganzen steigern und die
Einheit des Ganzen vielfältig gliedern. Ein Gedicht, wie es uns gedruckt
vorliegt, ist daher unvollständig, wenn es nicht zumindest durch ein
Schlaginstrument rhythmisiert wird. Senghor hat daher gefordert: «Ich bestehe darauf,

dass das Gedicht nur vollendet ist, wenn es Gesang wird, Wort und
Musik zugleich. Es ist Zeit, den Verfall der modernen Welt, vor allem der
Dichtung, aufzuhalten. Die Dichtung muss wieder zu ihren Ursprüngen
zurückfinden, zu den Zeiten, in denen sie gesungen und getanzt wurde. Wie
in Griechenland, in Israel, vor allem im Ägypten der Pharaonen. Und wie
noch heute im schwarzen Afrika. »

Gegenläufige Strömungen

Da sich die moderne geschriebene afrikanische Literatur sowohl aus
afrikanischen wie aus europäischen Stilkomponenten zusammensetzt, lassen sich
nach dem Verhältnis dieser beiden Komponenten zwei gegenläufige
Strömungen unterscheiden. Im einen Fall zielt das literarische Bemühen darauf
ab, afrikanische Traditionen abzustreifen und sich in der abendländischen
Literatur zu integrieren. In der gegenläufigen Strömung bemühen sich die
Autoren, die abendländischen Stilelemente und Vorbilder in den Hintergrund

zu drängen und die afrikanischen bewusst wieder anzureichern.
Die entafrikanisierende Richtung setzte um die Jahrhundertwende an den

Missionsstationen ein, vor allem in Südafrika. Da lieferte christliche Erziehung

europäische Vorbilder für eine Dichtung, die nun geschrieben werden
sollte. Aber die Autoren schrieben noch in ihrer Sprache und standen daher
stilistisch noch in ihrer eigenen Tradition. Thomas Mofolo, der bedeutendste
Autor dieser Gruppe, bediente sich aller Stilmittel der Basuto-Erzählkunst,
als er mit Feuereifer für die neue christliche Lehre focht. Sein Roman
«Schaka» ging in die Weltliteratur ein. Dann aber förderte die intensive



498 AFRIKA

Unterweisung in europäischen Sprachen und abendländischer, betont christlicher

Literatur deren Nachahmung, so dass die starken erzählerischen
Traditionen allmählich verkümmerten. Eine unpolitische Erbauungsliteratur
entstand, die den Missionen diente und den weissen Herren für die Gaben der
Zivilisation dankte. Offensichtliche afrikanische Stilmittel und Anschauungen

wurden als «Barbarismen »vermieden. Kritische Autoren flüchteten ins
harmlose Genre moralisierender Tiergeschichten oder in historische Beschreibungen

der afrikanischen Vergangenheit, die in christlich-moralischer Sicht
romantisch verklärt wurde. In europäischen Sprachen lieferten die Autoren
dieser «Zöglingsliteratur» schliesslich nur noch epigonale Stilübungen, in
denen junge Talente in der neu erlernten Sprache ihre aufkeimenden Fähigkeiten

zeigten.
Die Gegenströmung, die bewusst reafrikanisiert, ist eng mit der

Entkolonialisierung und den Unabhängigkeitsbestrebungen verbunden. Sie ging von
europäisch erzogenen Intellektuellen aus. Drei Studenten, Léon Damas aus
Guayana, Aimé Césaire aus Martinique und Leopold Sedar Senghor vom
Senegal, alle drei von Kind auf französisch erzogen nach jener
Assimilationstheorie, die schwarze Franzosen hervorbringen möchte, fanden sich vor
dem zweiten Weltkrieg in Paris zusammen und besannen sich, angeregt durch
die Studien europäischer Ethnologen, auf die Werte der traditionellen
afrikanischen Kulturen. Sie entdeckten ihre «Négritude» - ihre geistige und
emotionale Verbundenheit mit den traditionellen Werten eines veridealisierten

Alt-Afrika. Senghor besann sich aufsein «Reich der Kindheit», Césaire
schrieb sein berühmtes Gedicht «Zurück ins Land der Geburt», Damas liess
seine französischen Gedichte in karibischen Rhythmen tanzen. In derAnthologie,

in der Senghor 1948 sechzehn neue Autoren vorstellt, werden viele
Stilmittel Afrikas in den Dienst einer revolutionären Ideologie gestellt, die gegen
den Kulturimperialismus Europas anrennt und den neuen afrikanischen
Autoren ein neues Selbstbewusstsein liefert. Denn hatte Europa bis dahin mit
seiner Schrift auch die Muster geliefert, nach denen zu denken, nach denen zu
schreiben war, so warf man nun die europäischen Massstäbe und Vorbilder
ab. Begeistert nahm man die afrikanischen Traditionen auf, und siehe, man
gab damit einer verleumdeten und verachteten Kultur und sich selber die
Würde zurück.

Die junge Generation

Aber die Négritude hatte nur einen Weg gewiesen. Sie blieb in ihren
dichterischen Erzeugnissen hinter ihren eigenen Forderungen zurück. Senghors
berühmtes Gedicht an seinen Heimatort Joal erschien den Autoren einer um
zwanzig Jahre jüngeren Generation - den Autoren Ghanas oder Nigerias, die



AFRIKA 499

ihre Erziehung nicht in Europa genossen hatten, sondern in Afrika selbst - als

eine äusserliche Beschreibung, für Europäer gemacht, voller exotischer

Stimmung. Für die junge Generation war das kein realistisches, sondern ein
gemaltes Afrika, fast ein Afrika der Touristenpostkarten.

Joal! Ich denke zurück.
Ich denke zurück an die Mulatinnen im grünen Schatten der Veranden,

An die Mulatinnen mit überwirklichen Augen wie Mondschein auf dem

Strand.
Ich denke zurück an die Pracht des Sonnenuntergangs,
Daraus sich Kumba Ndofen seinen Königmantel schneidern lassen wollte.
Ich denke zurück an die Totenfeste, die dampften vom Blut der

geschlachteten Herden,
Vom Lärm der Kämpfe und den Gesängen der Zauberer.
Ich denke zurück, wie die heidnischen Stimmen das Tantum Ergo pochten
Und an die Umzüge und an die Palmen und an die Triumphbögen.
Ich denke zurück an den Tanz der mannbaren Mädchen

Für die jüngeren Dichter war solcherlei einfach kein Stoff mehr. Sie

waren aufgewachsen in dieser Welt, hatten sie täglich um sich behalten
und sahen keinen Grund, diese Umwelt als schönes Bild zu feiern. Sie

wollten nicht mehr für Europäer schreiben, nicht mehr Europäern die Schönheit

und Würde Afrikas zeigen, sie wollten eine Kunst schaffen für ihre
Mitbürger, für die Afrikaner im eigenen, nun unabhängigen Staat.

Diese jungen Dichter Nigerias waren zwischen 1931 und 1935 geboren,
hatten in ihrer Kindheit eine Missionsschule besucht, dann eine höhere
Schulbildung erworben und schliesslich an der Universität Ibadan in Westnigeria
ihr Studium absolviert. Obwohl sie verschiedenen Völkerschaften entstammten,

fanden sie sich zusammen, schrieben für die Universitätszeitschrift
«The Horn» und für die Literaturzeitschrift «Black Orpheus» und waren
Mitglieder des Mbari-Klubs, einer Vereinigung von Autoren, Malern,
Bildhauern und Schauspielern, die sich vor nun zwölf Jahren in Ibadan bildete.
In diesem Klub sassen die jungen Intellektuellen nicht nur bei Bier und Palmwein

zusammen, um ihre Werke zu diskutieren, da brachte jeder an, was er an

neuen Werken geschaffen hatte; Theaterstücke wurden einstudiert, die
Bühnenbilder wurden entworfen und an Ort und Stelle gemalt und gebaut, und
die reisenden Theatertruppen zogen von hier aus auf Lastwagen durchs Land.
Der Mbari-Klub brachte neben seiner Zeitschrift auch Bücher heraus, aber
das Theater war nun das bevorzugte Ausdrucksmittel. Einer dieser Autoren,
John Pepper Clark, sagte 1963 in einem Interview:

«Der Roman ist die einzige literarische Form, die Afrika importiert hat.
Das Drama aber ist das beste Ausdrucksmittel für einen Autor, der an ein



500 AFRIKA

afrikanisches Publikum denkt. Denn das Lesen eines Romanes oder der
Genuss von Dichtung, wenn sie nicht vorgetragen wird, setzt voraus, dass der

Empfänger der Kunst lesen und schreiben kann. In Afrika aber, wo nur
wenige Menschen lesen und schreiben können, ist die Dichtung, die Literatur
immer eine Sache der Gemeinschaft gewesen. Und deshalb ist das Theater so

wichtig und so nützlich. Der Bühnenautor verkehrt mit seinem Publikum
durch die Bewegung und die Sprache der Schauspieler und verzaubert sie

durch Bühnenbild und Maske. Und das Publikum muss nicht lesen und
schreiben können, um vom Autor mitgerissen zu werden. »

Die Autoren des Mbari-Klubs sind keine naiven Geschichtenerzähler.
Ihre Universitätsausbildung, ihr Studium der Literatur eröffnete ihnen das
klassische wie das moderne Theater der westlichen Welt, und die englische
Sprache, in der sie schreiben und die nicht ihre Muttersprache ist, beherrschen

sie meisterhaft. Sie haben ihren Dylan Thomas, ihren Christopher Fry,
ihren Arthur Miller ebenso gelesen wie ihren Shakespeare. Sie empfinden
sich nicht als exotische Sonderlinge oder als bedürftige Empfänger geistiger
Entwicklungshilfe, sondern als moderne Autoren der modernen Welt. Und
sie sind so gebildet, dass sie die afrikanischen Kulturen, denen sie entstammen,

nicht von sich weisen, nicht für rückständig halten, ja dass sie nicht
einmal das Bedürfnis verspüren, sie zu entschuldigen oder zu erklären,
sondern sie einfach ernst nehmen. Afrikanische Religion ist für sie kein
Aberglauben, sondern eine Form des Glaubens unter anderen, afrikanische
Mythologie ist für sie so gut wie jede andere Mythologie : ein Stoff für den

Autor, ein Material, das er gestalten, dem er Gleichnisse, Metaphern, Typen
entnehmen kann. Und er benutzt vor allem dieses lokale und ganz persönliche

Material, weil er sich darin auskennt, denn er ist mit seinen lokalen
Traditionen aufgewachsen, und sie begegnen ihm noch immer aufSchritt und
Tritt. So erfüllen diese Autoren die Forderungen der Négritude besser als die

Négritude-Autoren selbst. Auf die Frage, woran man einen afrikanischen
Autor erkenne, antwortet Clark: «Einen afrikanischen Autor erkennt man
daran, dass er in irgendeiner Sprache, die er gerade am besten handhaben
kann, für ein keineswegs exklusives Publikum schreibt und jenes Material
benutzt, aus dem er hervorgewachsen ist. »

Neue Perspektiven

Dieser selbstverständliche Hintergrund von Dorf, Stamm, Landschaft, Sitte
und Lebensweise durchdringt die Sprache dieser Autoren, bestimmt ihren
Rhythmus und ihren Stil. So lässt Chinua Achebe seine Ibo-Bauern in seinen
Romanen auch in englischer Sprache reden, wie diese Bauern wirklich



AFRIKA 501

sprechen : in Sprichwörtern - wobei er darauf achtet, dass durch den
Zusammenhang auch dem europäischen Leser noch ungefähr klar wird, worum es

sich handeln mag. Reissen wir eine solche Passage jedoch aus dem
Zusammenhang, wird sie recht unverständlich, obwohl uns die Bilderfülle
beeindruckt:

«Die Fliege, die um einen Haufen Exkremente herumstolziert, vertut ihre
Zeit, denn der Hügel ist und bleibt grösser als die Fliege. Das Ding, das für
Nhwesi die Trommel schlägt, ist tief im Boden. Die Dunkelheit ist so gross,
dass sie dem Hund Hörner leiht. Wer sich früher als ein anderer eine Hofstatt

erbaute, kann sich mehr zerbrochener Töpfe rühmen. Ofo ist es, der im
Regenwasser die Kraft gibt, die trockene Erde aufzuschneiden. Der Mann,
der seinen Gefährten vorangeht, erblickt die Geister auf dem Weg. Die
Fledermaus sagte, sie wisse, dass sie hässlich sei, und so fliege sie bei Nacht. »

Achebe muss die Konflikte nicht analysieren : indem er zeigt, wie sie

entstehen, legt er ihre Ursachen bloss. Eine solche Schreibweise hat keine Ideologie

nötig und führt unmittelbar in die Kritik. Die Handlungen der
Menschen entsprechen ihrem Charakter, ihrer Erziehung, ihrer jeweiligen
Einsicht in die gesellschaftliche Lage. Konfuse Situationen zwingen die
Betroffenen zu aussergewöhnlichen Reaktionen. Um das Jahr 1960 herum
verschiebt sich mit den Unabhängigkeitserklärungen so vieler afrikanischer
Staaten die Perspektive. Die gesellschaftlichen Übel lassen sich nicht mehr
allein den Kolonisatoren anlasten. Hatten Autoren wie Chinua Achebe schon
vorher auch Kolonialeuropäer menschlich gezeichnet, meist als wohlwollende,

aber durch anerzogene Vorurteile unwissend Unheil anrichtende
Funktionäre, so werden nun auch die afrikanischen Politiker bald mit ironischem
Wohlwollen, bald mit beissender Kritik bedacht.

Der Yoruba-Autor Wole Soyinka geht hier am weitesten. In seinen
Theaterstücken prangert er den Schwindel mit christlichen Erweckungslehren
an, die Raffgier der grossen und kleinen Leute, die Korruption der Politiker,
den Machtrausch von Diktatoren, die Lächerlichkeit der Nachäffung
europäischer Lebensweisen. Soyinka differenziert seine Figuren durch ihre Sprache.

Da sprechen die Hofideologen des Diktators feinstes Oxford-Englisch,
die Parteifunktionäre nigerianisches Englisch, die Polizisten Pidgin-Englisch
und die Opferpriester reines Yoruba. Doch die Gestik macht dem, der kein
Yoruba kann, ihre Rede verständlich.

Zum gleichen Kreis gehört der Autor John Pepper Clark, ein Angehöriger
des Idscho-Volkes aus dem Niger-Delta. Das Leben der Idscho ist hart:
Kampf mit dem Meer, Kampf um den Fischgrund, Kampf um den
Wasserlauf, um den Anteil am Binnenhandel, Kampf gegen den hochmütigen,
trunkenen, die Tropen hassenden Europäer, Kampf gegen die neidischen
Nachbarn am nächsten Wasserlauf. Und Kampf gegen Insekten und Schim-



502 AFRIKA

melpilze und Moder und gegen eine aufdringliche, triefende, alles
Menschenwerk sogleich überwuchernde Vegetation. Doch diese bedrängende Fülle

spendet auch Lebensunterhalt und Reichtum: Fisch und Gemüse, Hölzer
und Palmöl und Palmwein. Leben und Tod liegen so nah beieinander wie
Not und Überfluss. Und die Götter sind personifizierte Naturkräfte, die
Ahnen werden als Spender des Lebens verehrt und betreut, denn unbetreute
Tote sind gefährlich : ihre Seele verlässt die Totenhütte und schlüpft in diesen
oder jenen Menschen und stiftet ihn zu unheilvollen Taten an, um sich zu
rächen.

Clarks Stücke leben völlig in Leben und Glauben des Idscho-Volkes ; sie

spielen auf jener schmalen Scheide zwischen Leben und Tod, stets am Rande
der Gefahr, die von altersher die Existenzform des Idscho-Volkes gewesen
ist. Und das macht sie so modern in einer Zeit, in der auch uns alle
Sicherheit zerbrochen ist. Die Idscho-Lebensphilosophie, die Clark in seinem
Stück «Gesang eines Ziegenbocks» gibt, könnte auch die unsere sein: «Du
magst weinen, gewiss. Aber kannst du dir damit an die Brust schlagen? So

begann es doch mit uns allen und so endet es auch. Kaum ist das Kind aus
dem Schoss, da schreit es - ob aus Schmerz oder aus Freude und Lachen,
wer weiss es? Aber wenn du bis heute gelebt hast, bist du vielleicht reif
genug, die Nuss des Lebens aufzuknacken. Aber erkühnt euch nur nicht zu
sehr, den Knoten zu lösen, in den ihr euch verwickelt. Es reicht doch, wenn
ihr wisst, dass jeder Tag darauf hinweist, warum wir bei unserer Geburt
schrien. Und morgen ist wieder ein anderer Tag, und neue Anspannung, und
neue Kraft.»

Im Mbari-Klub kamen Autoren, die studiert hatten, mit Theaterdirektoren

und Schauspielern der Yoruba-Volksoper zusammen, eine neue
Theaterform, die sich aus den Mysterienspielen afrikanischer Sektenkirchen wie
der Apostolischen Kirche und der Gemeinschaft der Cherubim und
Seraphim entwickelt hatte. Bei diesen Spielen gab es keinen geschriebenen
Text, weitgehend wurden die Dialoge improvisiert, obwohl sie gesungen
wurden, nur die Chöre wurden geprobt. Hubert Ogunde war der erste und ist
noch heute der berühmteste dieser Theaterdirektoren, die Dramatiker,
Komponist, Regisseur und Hauptdarsteller zugleich sind.

Ein anderer dieser Direktoren, Duro Ladipo, begann Anfang der sechziger

Jahre, seine Texte aufzuschreiben und sich einem neuen Stoffgebiet
zuzuwenden : der Yoruba-Überlieferung samt ihren Stilformen. Die Oriki, also die
Preisnamen, die Idschalla, also die Jägerlieder, und die Iwi, also die
Verse der Maskentänzer, wurden zu integrierenden Bestandteilen seiner
historischen und mythologischen Stücke. Mit ihnen gewann die Yoruba-Volksoper

weltweite Anerkennung. Ladipos Stück «Oba Koso», zu deutsch «Der
König stirbt nicht», war die Sensation auf den Berliner Festspielen von 1964.



AFRIKA 503

Aus Duro Ladipos Truppe ging Obotunde Ijimere hervor, der nicht mehr
spielt und inszeniert, sondern nur schreibt und seine Stücke für verschiedene
Truppen liefert. Er benutzt Stoffe der Yoruba-Überlieferung, und er hat
Hugo von Hofmannsthals «Jedermann» für die Yoruba-Bühne umgeschrieben.

In seinem Stück «Die Gefangenschaft des Obatalla» benutzt er eine
bekannte Yoruba-Mythe als Vorlage und geht bis in die Einzelheiten auf die
Yoruba-Überlieferung zurück. Sobald eine Figur auftritt, wird sie mit ihren
Preisnamen angesungen, parallelen Versen, in denen die Eigenschaften der
Person oder der Gottheit in klaren Bildern charakterisiert werden. So etwa
heisst es von Schango, dem Donnergott :

Der Hundfolgt seinem Herrn
und weiss nicht, welchen Weg er nehmen wird.
Das Schaf bleibt im Hause des Herrn,
es weiss nicht, dass der Herr es töten wird.
Wir verehren Schango, den Herrn des Palastes,
obwohl wir nicht wissen, was seine Absichten sind.
Es ist nicht leicht, in Schangos Gesellschaft zu leben.
Krebsbeine sind in Verwirrung,
Papageienbeine sind krumm.
Wenn der Krebs sein Schlupfloch verlässt,
erraten wir nicht, welche Richtung er nehmen wird.
Schango ging nach Ibadan und kam in Ilorin an.

Viele dieser Verse sind gleichsam Sprichwörter. Aus ihrer Aneinanderreihung

entsteht Rede, aus ihrer Gegenüberstellung Dialog. So reiht sich
Gleichnis an Gleichnis, selbst die abstraktesten Gedanken werden in
konkreten Bildern ausgedrückt.

Ein Freund ist kostbar wie ein Kind.
Du kannst dir keinen Freund am Marktplatz kaufen.
Zweihundert Nadeln bilden keine Axt,
Eintausend Sterne strahlen nicht wie eine Sonne.
Die Treue von zweitausend Dienern
Ersetzt dir keinen Freund, der fern ist.
Der Jähzorn eines Freundes kann nie so übel sein,
Dass wir ihn nicht mehr lieben können.
Sein Tun kann niemals so verschroben sein,
Dass wir ihn nicht mehr achten können.
Und sein Gesicht kann nie so hässlich sein,
Dass wir es gar nicht mehr bewundern können.



504 AFRIKA

Deutlich entsteht hier die Steigerung auch der Wiederholung. Auf einen

Grundrhythmus werden Sekundärrhythmen gespannt. Doch die Übersetzung
in eine europäische Sprache kann die Diktion oft nur in Umschreibungen
wiedergeben.

Schango ist über Obatalla erzürnt. Aber er tut seinem Freund unrecht,
und Oya, Schangos Frau, redet dann Obatalla beruhigend zu. Schango
wütet:

Rätst du auch einem Hausherrn zur Geduld,
dessen Gemahlin vergewaltigt wurde?
Soll Feuer aufhören zu brennen,
weil es befreundet ist mit Holz?
Es ist leichter, die Antilope zu töten im Busch
Als den Hund zu opfern im eigenen Haus.
Es ist leichter, seinem Feind zu vergeben
als seinem Freund.

Bringt ihn zum Kerker und mir aus den Augen

Darauf greift Oya ein :

Sei nicht erzürnt, Obatalla,
Du siehst den Wurm und glaubst, er tanze,
dabei ist das die Art, wie er sich fortbewegt.
Du glaubst, Schango bekämpfe dich,
dabei ist das die Art, wie er sich gibt.

Die Übersetzung bietet den vollen Wortlaut. Das Original aber deutet nur
an. Denn für den Yoruba-Autor genügt es, nur den Anfang eines Sprichwortes

wiederzugeben. Er kann sich darauf verlassen, dass sein gebildetes
Publikum den Satz vollenden und ausserdem auf die entsprechende Situation

anwenden kann. Im Original sagt daher Oya nur:

Sei nicht erzürnt, Obatalla,
Der Wurm tanzt.

Das gäbe im Deutschen keinen Sinn. Ein Yoruba aber weiss, dass « Der
Wurm tanzt» für das vollkommene Sprichwort steht: «Du siehst den Wurm
und glaubst, er tanze, dabei ist das die übliche Art, wie er sich fortbewegt. »



AFRIKA 505

Und er weiss ausserdem, dass dieses Sprichwort wiederum gleichnishaft
bedeuten soll : Du glaubst, dass Schango sich über dich ärgert, aber in
Wirklichkeit meint er gar nicht dich, sein Verhalten ist einfach die Art und Weise,
wie der Donnergott sich gibt.

So schliesst die modernste Dichtung den Kreis und übernimmt die
typischsten Stilmittel der Tradition. Sie ist, wie die Négritude forderte, zu den
Quellen zurückgekehrt. Dabei aber hat sie neue moderne Kunstformen
geschaffen, denn so wenig es in der Tradition ein profanes Theaterspiel gab, so

wenig gab es so etwas wie eine Yoruba-Volksoper. Durch die Begegnung
mit der westlichen Kultur hat die afrikanische Dichtung zu neuen, grösseren
Formen gefunden, ist weltläufig und exportierbar geworden und ist doch in
ihren besten Erzeugnissen ihrem eigenen Stil treu geblieben.

Hans Jenny

Gedanken über Afrikas Zukunft

Ein Europäer, der mit einem Afrikaner in Kontakt kommt, findet es

durchaus natürlich, dass er sich mit ihm in einer europäischen Sprache,
meist Englisch oder Französisch, unterhalten kann. Selbstverständlich trägt
dieser Schwarze einen westlichen Anzug. Nach dem Egalitätsdenken
besteht zwischen Schwarz und Weiss, abgesehen von einer unterschiedlichen
Intensität der Hautpigmente und einigen anderen somatischen Äusserlichkei-
ten überhaupt kein Unterschied. Eine allenfalls festgestellte andere
Mentalität wäre ledigUch Restbestand eines veralteten Erziehungssystems.

Die Tünche der Kolonialzeit

Nur wenige, die so denken, machen sich darüber Gedanken, wie kurz eigentlich

die Frist war, die Afrika zur Verfügung stand, um «zivilisiert» zu werden.

Abgesehen von der flüchtigen Berührung der portugiesischen Seefahrer
mit der Küstenbevölkerung, den darauffolgenden Sklavenexporten und den
ersten Missionierungsversuchen, dauerte die eigentliche kolonisatorische
Durchdringung Afrikas nur 75 Jahre. Die Aufteilung des ganzen Kontinents

(mit Ausnahme von Liberia und Äthiopien) unter sieben euro-



506 AFRIKA

päische Mächte und die Türkei erfolgte an der Berliner Konferenz im Jahre
1885. Die Kolonialzeit ging 1960 zu Ende. Das ist eine enorm kurze
geschichtliche Epoche. Aber sie genügte offenbar, um in Afrika die
traditionellen Gesellschaftsformen, die tribalistische Lebensweise der Schwarzen
und ihre geschlossene Hauswirtschaft aufzulösen. Albert Schweitzer hat
einmal in richtiger Erkenntnis der Lage gesagt, dass die Unabhängigkeit
der Primitiven in dem Augenblick verloren gegangen sei, als das erste Boot
der Weissen mit Schiesspulver, Rum oder Stoffen eintraf.

Es wird oft verkannt, dass mit der Zerstörung der alten Stammesordnung,

mit der Aushöhlung des Ahnenglaubens und mit dem Verstummen
der Trommeln noch keine neue Welt für die Schwarzafrikaner erschlossen
wurde. Auto, Television und Jet-Flugzeug schufen zwar Kontakte zur
westlichen Welt, aber keine geistige Basis. Altes ging verloren, Neues wurde
kaum integriert, das Denken erfuhr keine Umwandlung. Die westliche
Zivilisation blieb vielfach Tünche.

Westminster-Ideal als vermeintliches Vorbild

Durch falsche, aus der Aufklärung übernommene Vorstellungen über die
Gleichheit aller Menschen oder aus Kollektivscham über die Missetaten ihrer
Vorfahren haben die Europäer dem afrikanischen Ruf nach Befreiung von
der Kolonialherrschaft fast überall kampflos nachgegeben. Vielfach wurde
diesem Zerfall des Herrschaftswillens in Europa noch durch die Meinung
Vorschub geleistet, die afrikanischen Politiker würden in den unabhängig
gewordenen Staaten nach dem Westminster-Ideal der parlamentarischen
Demokratie regieren.

Anlass zu solchem Optimismus gab vor allem die Erziehung der
schwarzafrikanischen Elite in Missionsschulen und an westlichen Universitäten.
Selbst Revolutionäre, die wegen subversiver Tätigkeit Gefängnisstrafen zu
verbüssen hatten, erlangten nach ihrer Entlassung rasch wieder das Vertrauen
der Kolonialbehörden, sobald sich die Vox populi durch vermeintlich freie
Wahlen für ihre Sache entschieden hatte.

Das typische Beispiel ist die Goldküste, wo der charismatische aber auch
demagogische Politiker Kwame Nkrumah mit dem Segen des Gouverneurs
und des Colonial Office zum ersten Regierungschef des Staates Ghana
ernannt wurde, obwohl besonnene Männer wie Dr. Danquah und der heutige
Premier Professor Kofi Busia dringend warnten. Diese Oppositionspolitiker
kannten besser als die unter dem Einfluss des «Wind of Change» handelnden

Engländer die verhängnisvollen Folgen einer zu frühen Unabhängigkeit.

Aber als Vertreter traditioneller Kräfte standen sie nach Ansicht der
Kolonialmacht im falschen Lager und verdienten daher kein Gehör.



AFRIKA 507

Zehnjahresbilanz der Unabhängigkeit

Heute, nach gut zehn Jahren Unabhängigkeit der meisten afrikanischen
Gebiete, sind wir in der Lage, eine erste Zwischenbilanz zu ziehen. Von den
49 afrikanischen Territorien waren nach dem Zweiten Weltkrieg vier
(Südafrika, Äthiopien, Liberia, Ägypten) unabhängig. Bis 1960 gelangten 24
ehemalige Kolonien oder Protektorate zur Entlassung aus europäischer
Bevormundung. Ihnen folgten in den sechziger Jahren 14 weitere
Unabhängigkeits-Erklärungen. Von Europäern regiert oder kontrolliert werden zurzeit
noch die portugiesischen Überseeprovinzen, die Spanische Sahara, Fran-
zösisch-Somaliland, Südwestafrika und Rhodesien.

Was ereignete sich in den 38 afrikanischen Ländern, die zwischen 1951

und 1968 selbständig wurden Für einen Anhänger westlich-demokratischer
Regierungsformen ist die Entwicklung nicht sehr ermutigend. Ein Land
nach dem andern hat entweder die Verfassung, die ihm die Kolonialmacht
hinterliess, geändert oder durch Staatsstreich die demokratische
Regierungsform aufgelöst. Vielfach wurden dabei die traditionellen Königs- oder
Häuptlings-Institutionen zerschlagen, ohne dass es zur Bildung einer neuen
Führungsschicht auf demokratischem Wege kam. In den meisten
schwarzafrikanischen Ländern verbheb als letzter realer Machtfaktor das Militär.

Wir können uns das Aufzählen der Regierungsumstürze, Revolutionen,
geglückter und missglückter Mordanschläge ersparen. Die Liste ist lang und
nicht unblutig. Innere Wirren und Bürgerkriege waren ebenso zahlreich. Die
Sezession des Katanga führte zur Intervention der Uno und in den
nachfolgenden Jahren befanden sich grosse Teile des Kongo in einem
bürgerkriegsähnlichen Zustand. Kamerun erlebte den Aufstand des Bamileke-
Stammes, Nigeria die Sezession der lbo und einen daraus resultierenden
zweieinhalb Jahre dauernden blutigenAusrottungskrieg. Im Süden des Sudan,
wo ebenfalls zeitweise genozid-ähnliche Zustände herrschten, wird seit acht
Jahren gekämpft. Die Republik Tschad hatte sich Guerillas aus dem Norden

zu erwehren, in Äthiopien kämpften aufständische Eritreer und Somali.
In Angola, und Moçambique geht der Guerilla-Krieg auf zehn Jahre zurück.
In Portugiesisch-Guinea herrscht Kleinkrieg, während Sekou Touré sich
dauernd von Überfallen bedroht fühlt. Zeitweise ereignen sich auch in
Malawi, Rhodesien und Südwestafrika Terrorakte.

Doch sollte bei all diesen negativen Momenten auch der positiven Seite

gedacht werden. Einige dieser neuen Staaten weisen seit 1960 eine erstaunliche

Stabilität auf. Von fünfzehn ehemaligen französischen Herrschaftsgebieten

stehen in acht Nachfolgestaaten seit der Gründung dieselben
Präsidenten an der Spitze.

Es zeigt sich, dass unter allen bisherigen afrikanischen Regierungsformen



508 AFRIKA

das Präsidialsystem oder die Militärdiktatur die grösste Stabilität aufweisen.
In siebzehn afrikanischen Staaten regieren zurzeit Präsidenten in mehr oder

weniger autoritärer Form. Zu den profiliertesten Persönlichkeiten zählen
Senghor, Houphouet-Boigny, Tsiranana, Kenyatta, Ahidjo und Banda. Sie

herrschen meist unumschränkt und zwar dank ihrer Persönlichkeit, ihrer
hohen Intelligenz und ihrer Regierungskunst. Zu ihnen gesellt sich der
Nestor der afrikanischen Führer, der greise Kaiser Haile Selassie, seit 1916

im Amt, seit 1928 Alleinherrscher.
Die politischen Rechte und die individuellen Freiheiten sind in Afrika

seit der Unabhängigkeit wesentlich geringer als seinerzeit unter den
europäischen Kolonialherren. In den meisten Staaten wird die Presse zensuriert,
die Versammlungsfreiheit stark eingeschränkt und manchmal auch die
Religionsfreiheit in Frage gestellt. Eine Ausnahme macht Ghana, wo der liberal
gesinnte ehemalige Soziologieprofessor Kofi Busia, bestrebt ist, die parlamentarische

Demokratie wieder zu beleben. Unter dem Druck der Verhältnisse
war aber auch Busia gezwungen, einige hunderttausend arbeitslose Ausländer
auszuweisen. Sollte ihm dennoch sein Experiment einer Westminster-Demo-
kratie gelingen, so wäre dies die Ausnahme, die in Afrika die Regel
bestätigt.

Man darf nicht vergessen, dass das Herrscherrecht in Afrika auf der
religiösen oder manchmal sogar sakralen Bedeutung des Königs oder
Häuptlings beruhte. Im Präsidialsystem überträgt der Schwarzafrikaner das

Autoritätsprinzip vom Stammeshäuptling auf den Präsidenten als einem

«Oberhäuptling», der eine respektable Verehrung geniesst und vielfach auch

von der grossen Mehrheit der Stammesfremden anerkannt wird.
Auf Grund der oben geschilderten Situation können einige Vermutungen

über die Zukunft Afrikas gewagt werden. Die uns allen bekannten
Vaterfiguren, die heute noch meist aus der ersten Generation stammen und
an der Macht sind, stehen zwischen 60 und 70 Jahren, viele auch schon
darüber. Es ist nicht sicher, ob ihre Ablösung immer so reibungslos
verlaufen wird, wie beim kürzlichen Tod des langjährigen Präsidenten William
Tubman von Liberia. Machtkämpfe der Epigonen, Umsturzversuche und
Bürgerkriege sind daher auch in jenen Ländern nicht auszuschliessen, die
heute noch als stabil gelten.

Marx ante portas?

Als der chinesische Ministerpräsident Tschou En-lai vor einigen Jahren Afrika
besuchte, erklärte er abschliessend, dieser Kontinent sei reif für eine Revolution.

Bedenkt man die ungeheuren Anstrengungen, die sowohl von Moskau



AFRIKA 509

wie von Peking für die Errichtung kommunistischer Diktaturen gemacht
wurden - angefangen von der Ausbildung Tausender von Afrikanern an den
Hochschulen des Ostens bis zu den massiven Waffenlieferungen - so ist das
Resultat bis heute recht dürftig ausgefallen. Nur in zwei kleineren Ländern,
Sansibar und Kongo-Brazzaville, verfügen die Kommunisten über reale
Macht. In Ghana und Uganda wurden Linksregierungen gestürzt. Im Sudan
haben die Kommunisten in diesem Sommer nach einem missglückten
Putschversuch eine schwere und blutige Schlappe erlitten. In Ägypten sind die
Freunde Moskaus seit dem Tode Nassers mehr und mehr verdrängt worden.

Dennoch ist die Lage nicht ungefährlich. Die Sowjets beherrschen mit
ihren militärischen Basen das östliche Mittelmeer, das untere Niltal und die
Kanalzone. Die Chinesen brachten Tausende von Arbeitern für den Bau der
Tansam-Bahn nach Ostafrika. Die Guerillas in Moçambique und Angola
werden in den rückwärtigen Lagern von Offizieren aus den Ostblockländern

geschult, wobei die Ideologie eine grosse Rolle spielt.
So ist ein weiteres Vordringen des Kommumsmus nicht ausgeschlossen.

Dennoch sind die Aussichten für die Errichtung marxistischer Diktaturen in
Afrika nicht allzu gross. Ein Haupthindernis bildet die religiöse Einstellung
und transzendente Empfindbarkeit der Afrikaner, seien sie Christen, Moslems

oder Animisten. Ihr metaphysisches Weltbild steht im Gegensatz zum
atheistischen Materialismus der marxistischen Lehre. Die Vorstellung einer
Gemeinschaft der Lebenden und Toten innerhalb des Stammes, die Macht
der Ahnen und die Abhängigkeit des Einzelnen von Totem und Tabu, die
durch den Einbruch der Zivilisation keine Minderung erfuhren, bilden
entscheidende Hindernisse für die Ausbreitung des Kommunismus.

Panafrika - eine künftige Grossmacht?

350 Millionen Menschen leben in Afrika. Würden sie sich zu einem einzigen

Staat vereinigen, so wäre Panafrika neben China und Indien das dritt-
grösste Reich auf dieser Erde.

Der Traum von Panafrika geht bereits auf die Jahrhundertwende zurück.
Sein Ursprung kommt nicht aus Afrika selbst, sondern aus dem karibischen
Raum, wo die Nachkommen ehemaliger Negersklaven schon frühzeitig von
einer Vereinigung aller Menschen schwarzer Hautfarbe träumten. Pioniere
dieser Bewegung sind Edward W. Blyden, von der westindischen Insel St.
Thomas stammend, Henry Sylvester Williams aus Trinidad, der später in
London die erste panafrikanische Konferenz einberief, Marcus Aurelius
Garvey aus Jamaica, der Nordamerikaner Dr. W. E. Burghardt DuBois
und der in Trinidad geborene George Padmore.



510 AFRIKA

An zahlreichen panafrikanistischen Kongressen wurden bis zum Zweiten
Weltkrieg Resolutionen über die Befreiung und Einigung des Kontinents
gefasst. In Kwame Nkrumah, dem ersten Regierungschef von Ghana, fand
die Idee eines vereinigten Afrika den stärksten politischen Befürworter. Am
15. April 1958 konnte Nkrumah in seiner Hauptstadt die Vertreter von acht
souveränen afrikanischen Staaten begrüssen. Im Mai 1963 nahm er an der
Gründung der Organization of African Unity (Oau) in Addis Abeba teil.

Ist die Oau eine Vorläuferin zu einem vereinigten Afrika? Mitglied der
Vereinigung sind sämtliche souveränen afrikanischen Staaten mit Ausnahme
von Südafrika und Rhodesien. Die Oau hat in den acht Jahren ihres
Bestehens jährlich eine Gipfelkonferenz der Staatsoberhäupter durchgeführt,
zweimal im Jahr treffen sich die Aussenminister, und als ständiges Organ
existiert in Addis Abeba ein Generalsekretariat. Es ist aber offensichtlich,
dass diese lose Verbindung keine Ansätze für eine engere Organisation
enthält, und sich folglich auch nicht mit der Ewg vergleichen lässt. Trotz der
pathetischen Betonung der Einigkeit und Solidarität kann die Oau nicht über
ihre tiefgreifenden inneren Gegensätze hinwegtäuschen.

Die Oau war unfähig, den Biafrakrieg zu verhindern oder den inneren
Wirren im Südsudan ein Ende zu setzen ; sie war auch nicht in der Lage, den

Kleinkrieg in Eritrea zu beenden oder zwischen den Somali und ihren
Nachbarn über territoriale Ansprüche zu richten. Streit entstand über die

Vertretung Ugandas und über den von Houphouet-Boigny vorgeschlagenen
Dialog mit Südafrika, so dass an der letzten Gipfelkonferenz in Addis
Abeba (21.-23. Juni 1971) nur noch zehn Staatschefs teilnahmen.

Der senegalesische Dichterpräsident, Leopold Sedar Senghor erklärte vor
kurzem, der einzige «greifbare» Mythos, die einzige «moderne Ideologie»,
die die Probe des zwanzigsten Jahrhunderts bestanden habe, sei «die Ideologie

der Nation».
Afrika wird auch in Zukunft aus 40 oder 50 Nationen bestehen. Angesichts

der 700 Bantu- und Negersprachen, der unterschiedlichen Rassen,
Kulturen und Zivilisationsstufen, braucht diese staatliche Aufgliederung
nicht unbedingt bedauert zu werden. Denn gerade Afrika bietet uns den
exemplarischen Beweis, dass nicht alle Menschen gleich sind.

Portugal und Südafrika

Eine grobe Gliederung Afrikas ergibt drei Subkontinente: den islamischen
und teilweise arabisierten Norden mit hellhäutigen semitischen und
berberischen Völkern; den subtropischen und tropischen Mittelteil südlich der
Sahara mit Völkern und Stämmen schwarzer Hautfarbe und überwiegend



AFRIKA 511

animistischer Religion, und den heterogenen Süden mit Bantu, Resten der
einstigen Urbevölkerung khoisanider Rasse (Hottentotten und Buschmänner)

und eingewanderten Europäern. Dieser Süden wird zum Teil durch die
Herrschaft der Portugiesen, dem ältesten Kolonialvolk Europas, den seit über
300 Jahren ansässigen Buren (Afrikanern) und später hinzugekommenen
Engländern, Deutschen und anderen europäischen Völkern geprägt.

Hier ist nicht der Ort, das vielschichtige Problem der «weissen
Minderheitsregierungen» im südlichen Afrika zu diskutieren. Wenn wir uns aber
mit der Zukunft Afrikas beschäftigen, so darf der Süden nicht unerwähnt
bleiben. Die Voraussagen über eine baldige Kapitulation der Portugiesen
in Angola und Moçambique, und eines blutigen Rassenkriegs in Südafrika,
wie sie noch 1960 allgemein zu hören waren, haben sich nicht erfüllt. In
jüngster Zeit scheint die einst geschlossene Front der schwarzafrikanischen
Gegnerschaft gegen die weisse Vorherrschaft im Süden einer modifizierteren
Einstellung zu weichen. Nicht nur die drei wirtschaftlich abhängigen
ehemaligen englischen Protektorate, auch entferntere Länder wie Malawi und
Madagaskar haben heute sowohl politische wie wirtschaftliche Bande mit
Pretoria angeknüpft. Houphouet-Boignys Rufnach einem Dialog ist zwar von
der Oau mehrheitlich abgelehnt worden.

Entscheidende Wandlungen im südlichen Afrika sind in den nächsten zehn
Jahren zu erwarten. Aber sie werden aller Wahrscheinlichkeit nach trotz der
von aussen gesteuerten Partisanenbewegung nicht kriegerischer, sondern
evolutionärer Natur sein. Zentrifugale Tendenzen in den portugiesischen
Überseeprovinzen sind denkbar, und in Südafrika die Verselbständigung der auf
ethnischer Basis aufgebauten «Bantustans».

Bevölkerungsexplosion und Arbeitslosigkeit

Eine sachliche Analyse über die Zukunftsprobleme Afrikas führt zum
Schluss, dass möglicherweise die Grenzfragen trotz der schwerwiegenden
ethnischen Differenzen eher in den Hintergrund treten werden, und damit
auch die politische Zerrissenheit, weil die elementaren Probleme aller
Entwicklungsländer immer dringlicher nach einer Lösung rufen: Bevölkerungsexplosion,

das Analphabetentum, Arbeitslosigkeit, Verstädterung.
Die grosszügigste Entwicklungshilfe mit den besten Fachkräften wird

kaum in der Lage sein, diesen Problemen Meister zu werden, geschweige
denn eine korrupte Führung und die Lethargie der Massen, wie sie sich
zuweilen in afrikanischen Ländern breitmachen.

Bereits der Nachholbedarf Afrikas ist ungewöhnlich gross: Im Jahr 1960

hatte der schwarze Kontinent mit 81,5 Prozent relativ am meisten Anal-



512 AFRIKA

phabeten in der Welt. (Europa 5,1, Nordamerika 2,9 Prozent.) Diese
Tatsache besagt aber nichts über die potentielle Intelligenz der Schwarzafrikaner.
Aber selbst wenn wir annehmen, dass diese nicht geringer ist als auf anderen
Kontinenten, so bleibt immer noch ein entscheidendes Handicap: Intelligenz
nützt nichts, wenn sie nicht zielstrebig eingesetzt wird, wenn nicht mit ihr
gewisse Mindestforderungen für die Adaption moderner Zivihsation erfüllt
sind: Disziplin und Durchhaltevermögen am Arbeitsplatz, Sinn für Organisation,

diskursives Denken. Tausende von Schwarzafrikanern haben aus
Europa und Amerika ihre Doktorhüte nach Hause gebracht, ohne ihr Wissen
dem eigenen Land sinnvoll zu Verfügung zu stellen.

Später als in Südamerika und Ostasien, aber vermutlich mit derselben
Intensität beginnt sich in Afrika das Geburtenproblem auszuwirken. Spektakuläre

Erfolge sind auf dem Gebiet des Gesundheitswesens erziehlt worden,
was zu einer rasch ansteigenden Geburtenkurve und einem erheblichen Rückgang

der Säuglingssterblichkeit führte. 1960 zählte Afrika 240 Millionen,
1970 bereits 350 Millionen Menschen. Bis zur Jahrtausendwende wird sich
diese Zahl verdoppeln, und Afrika wird dann mehr Einwohner besitzen als
heute die gesamte westliche Welt.

Können die Intelligenzreserven der gebildeten Schichten zur Behebung
dieses Problems eingesetzt werden? Was die Schulbildung betrifft, so wäre es

vielleicht möglich, bessere Verhältnisse zu schaffen. Aber die meisten
schwarzafrikanischen Länder sind von einer allgemeinen Schulpflicht noch
weit entfernt, und viele Kinder besuchen nicht länger als zwei bis drei Jahre
die Grundschule. An den Universitäten sind jene Fächer, die zum
politischen Aufstieg verhelfen, wie Jurisprudenz, Soziologie, Nationalökonomie,
überbesetzt, während es an Studenten der Ingenieurwissenschaften mangelt.
Afrikaner, die als Ärzte an europäischen oder amerikanischen Hochschulen
ausgebildet werden, ziehen es vor, eine Anstellung im Lande ihrer Studien
zu suchen, während umgekehrt weisse Missionsärzte im Busch nur deshalb
ausharren, weil für sie kein Nachfolger gefunden wird. Ghana, Kamerun und
andere Länder haben eine weit grössere Zahl an Medizinern im Ausland als
auf ihrem eigenen Territorium.

Das schwierigste Problem, das Afrika zu lösen hat, ist aber die Zuwanderung

in die Städte und die dort entstehende Massenarbeitslosigkeit. Dakar
hat seine Bevölkerungszahl in zehn Jahren verdoppelt und soll in den nächsten

zehn Jahren von 500 000 auf 1 250 000 ansteigen. Kinshasa, das frühere
Léopoldville, zählte am Tage der Unabhängigkeit 420 000, heute bereits
1 300 000 Einwohner. Die Bevölkerung Accras stieg in 40 Jahren von 70 000
auf 550 000.

Die Beschaffung von Arbeitsplätzen für die aus der Schule entlassenen

Jugendlichen ist das Problem Nummer eins. In vielen zu rasch gewachsenen



AFRIKA 513

Städten Afrikas beträgt die Arbeitslosigkeit einen Viertel bis die Hälfte der
arbeitsfähigen Bevölkerung. Dank der immer noch vorhandenen
Stammessolidarität herrscht trotz dieser prekären Zustände noch kein ausgesprochener

Hunger. Was kann sich aber in den nächsten zehn oder zwanzig Jahren
ereignen

Kontinent der unbeschränkten Möglichkeiten?

In Zusammenarbeit mit einem Heer europäischer und amerikanischer
Entwicklungshelfer und bei richtigem organisatorischem Einsatz des schwarzen
Arbeitspotentials verbleiben doch einige Hoffnungen. Trotz der bereits
erstellten Grosskraftwerke (Assuan, Volta, Kariba) sind die hydraulischen
Reserven der afrikanischen Flüsse noch kaum beansprucht. Neue Grosskraftwerke

entstehen in den nächsten Jahren am Sambesi (Cabora Bassa) am
Kunene (Ruacana) und am Oranje (Verwoerddamm). Die grösste Energiereserve

- vermutlich der ganzen Welt -, das Kongobecken, ist noch kaum pro-
spektiert worden.

Nicht nur Südafrika, auch zahlreiche andere afrikanische Länder verfügen

über erhebliche Rohstoffreserven. Dort, wo Kupfer, Kautschuk,
Diamanten, Eisenerz, Bauxit oder Erdöl zur Ausfuhr gelangen, kann mit einer
stetigen Steigerung des Sozialprodukts über die Geburtenrate hinaus gerechnet

werden. Dort, wo durch eine grosszügige (und nicht eng nationalistische)
Wirtschaftsplanung den ausserafrikanischen Technikern und Unternehmern
Entfaltungsmöglichkeiten bleibt, wie etwa an der Elfenbeinküste, sind die
Aussichten ebenfalls günstig.

Rohstoff- und energiearme Länder, deren Regierungen mit Sozialisie-
rungsexperimenten den Mangel an eigener Unternehmerinitiative auszugleichen

versuchen, haben allerdings in den nächsten Jahren keine verheissungs-
volle Zukunft zu erwarten.

Die Zukunft Afrikas dürfte daher von Land zu Land die unterschiedlichsten

Resultate bringen, den einen Fortschritt, den andern Stagnation und
Niedergang. Und zur gleichen Zeit werden die Afrikaner versuchen, die
Herausforderung der westlichen Zivilisation in ihre eigene Welt der Ahnen
und Geister zu integrieren. Noch steht aus, ob ihnen dies gelingen wird.


	Was soll aus Afrika werden?
	Zu diesem Heft
	Die unsichtbaren Grenzen Afrikas
	Regionale Zusammenarbeit und nationaler Aufbau im Widerstreit
	Zur afrikanischen Identitätskrise : ein Überblick anhand der neueren Literatur
	Von der Négritude zum Volkstheater : Reafrikanisierungstendenzen in der modernen afrikanischen Literatur
	Gedanken über Afrikas Zukunft


