
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 51 (1971-1972)

Heft: 5

Artikel: Volkslied und Weltbürgertum

Autor: Hess, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VOLKSLIED 351

Willy Hess

Volkslied und Weltbürgertum

«Das Volkslied ist tot» - mit dieser lapidaren Formulierung nahm eine
Musikerin Stellung zu einer Frage, die uns alle beschäftigt, Musikpädagogen
und Jugenderzieher. Wirklich : vorbei scheinen die Zeiten, wo junge
Menschen beim fröhlichen Zusammensein Volkslieder singen, in den Weisen
ihrer Heimat den naturgegebenen Ausdruck von Freude und Leid, Lebenslust

und Liebesjubel erlebend. Der durch mechanische Musikträger und das
Radio verbreitete internationale Schlagerkitsch, Pop, Beat, Jazz und andere
Hotmusik haben anscheinend endgültig das Volkslied verdrängt. Selbst ernsthafte,

um unsere abendländische Kultur ehrlich besorgte Persönlichkeiten
sehen keine Möglichkeit einer Renaissance des Volksliedes, und zwar einfach
deshalb, weil die Erde mehr und mehr ein unteilbares Ganzes wird. Die
Menschen beginnen, sich in erster Linie als Erdenbürger zu fühlen ; Radio,
Television und moderne Verkehrsmittel bringen Kontakte von bisher mehr
oder weniger getrennten Volksgemeinschaften, deren Abgeschlossenheit nicht
länger aufrechterhalten werden kann. Das echte Volkslied aber ist ein
typischer Ausdruck des Individuellen einer Nation oder einer kleineren
Gemeinschaft, und gerade aus der grossen Mannigfaltigkeit unserer vielsprachigen

Schweiz konnte eine reiche, eigenständige und vielgestaltige Volkskunst
erblühen. Aber so, wie die Volkstrachten, ursprünglich ein Symbol der
Zusammengehörigkeit bestimmter Täler und Dörfer, einem überkantonalen und
übernationalen Allerweltsgewand weichen mussten, so, argumentiert man,
müsse auch das Volkslied einem Internationalismus weichen, jenem
Internationalismus, den wir vor allem in der Baukunst kennen und dem es zu
verdanken ist, dass wir in den Grossstädten fast des gesamten Erdballes stets
dieselben Betonbauten finden. Der Internationalismus, auch im Kulturellen
und Künstlerischen, scheint unabwendbar zu sein.

Und dennoch argumentiert man zu Unrecht so! Ich möchte da an ein
Phänomen erinnern, das sich trotz aller diesbezüglichen Versuche nicht hat
internationalisieren lassen : an unsere Sprache. Seit über einem halben
Jahrhundert wurden und werden Versuche im Konstruieren einer internationalen
Sprache gemacht (Esperanto, Ido, Volapük), - sie haben sich nie richtig
durchgesetzt und werden sich nie durchsetzen. Die echte Sprache, jede



352 VOLKSLIED

Sprache eines Volkes, ist gewachsen gleich einem Lebewesen. Sie ist ein

Lebendiges und wandelt sich, aber, sie kann nie und nimmer willkürlich
konstruiert werden. Ja, selbst wenn es möglich wäre, durch einen diktatorischen

Zwang eine Einheitssprache durchzusetzen: im Laufe der Zeiten würden

sich daraus automatisch wieder individuelle Sprachen der verschiedenen

Volksgruppen entwickeln, etwa so, wie sich aus dem Lateinischen nach und
nach das Französische, Italienische, Spanische und Rätoromanische
entwickelte. Die Schweden sprechen alle «schwedisch», aber man hat mir in
Stockholm versichert, das Schwedische im hohen Norden sei von der Sprache
der Südschweden derart verschieden, dass man Mühe habe, sich gegenseitig
zu verstehen. Es ist die in den beiden Fällen gänzlich verschiedene Natur,
die die Menschen und ihre Sprache, ihre Kunst und Wohnkultur entscheiden!

prägt. Eine Einheitssprache der ganzen Erde ist ebenso wenig möglich
wie eine Einheitsreligion, eben, weil die Erde selber einen verschwenderischen
Reichtum an Vielgestaltigkeit aufweist, eine Vielgestaltigkeit, der auch der
Mensch und seine Sprache, seine Sitten und Bauweise etc. Untertan sind. Jede
Form einer menschlichen Wohnstätte erwächst aus äusseren Notwendigkeiten

(Klima, Niederschläge, zum Bauen verfügbares Material) und aus der
durch ihren Heimatboden geprägten seelischen Eigenart der Eingeborenen.
Empfinden wir nicht das Emmentaler Bauernhaus dem Wesen jener dort
wohnenden Menschen adäquat, sind nicht die laubenartigen Vorbauten an
den Innerschweizer Ställen überaus typisch für das dortige Landschaftsbild
Das Flachdachhaus gehört organisch in den Süden unseres Landes, während
es im niederschlagsreichen nördlichen Schweizerland einfach irgendwie fremd
bleibt. Und wie hässlich können Bauerndörfer, aber auch alte schöne Stadtbilder

durch den seelenlosen Internationalismus moderner Betonbauten
verunstaltet werden!

Dieser lebendigen Mannigfaltigkeit der Wohnstätten entspricht durchaus
die Mannigfaltigkeit des Volksliedes. Das Volkslied ist tönender Ausdruck
der Volksseele, und die sogenannte vergleichende Musikwissenschaft kann
aus der Eigenart der Weisen verschiedener Völker ungemein fesselnde
Schlüsse auf deren Wesen und Naturell ziehen. Man vergleiche nur einmal,
um ein Beispiel zu bringen, die Lieder typischer Bergbewohner und
Flachlandmenschen! Die Melodie der letzteren bewegt sich vorzugsweise in kleinen
Intervallen, verströmt sich, auch rhythmisch, in ruhigen weiten Linien. Das
Alpenlied dagegen liebt grosse Intervallsprünge, ist schon rein melodisch
gleichsam ein Abbild des Bodens, dem es entsprang.

Und nun kommen wir zum Brennpunkt des Ganzen! Ebensowenig wie
diese vielgestaltige Erde je uniform sein wird (es sei denn, sie werde durch
atomare Zerstörungen zur einheitlichen Wüste gewandelt - etwa so, wie die
Atonalität die verschwenderische Schönheit der harmonischen Musik in ein



VOLKSLIED 353

einheitliches graues Einerlei verarmen lässt), ebensowenig werden Sprache,
Volkskunst und auch die Art unserer Wohnstätten auf die Dauer quasi
gleichgeschaltet, international uniformiert werden können. Ich erwähnte
oben den seelenlosen Internationalismus in der Baukunst. Tatsächlich ist es

so, dass das Seelische immer Ausdruck des Subjektiven ist, sei es nun
Ausdruck einer einzelnen, individuell ausgeprägten Persönlichkeit oder handle
es sich um das Individuelle eines Volkes, einer ganzen Gruppe. Dieses
Persönliche oder Individuelle ist das eigentliche Leben ; das gilt für die Kunst
gleichermassen wie für den Menschen und für ein Volksganzes. Hier eine

Zwischenfrage : wer fesselt uns mehr, ein langweiliger Durchschnittsmensch
oder eine ausgeprägte Persönlichkeit? Und was fesselt uns in fremden
Ländern: die ewig gleichen Betonbauten, die wir auch in unseren Städten bis
zum Überdruss finden, oder die eigenständige Baukunst des fremden Volkes
Ist nicht diese Vielfalt der Stile, der Rassen, Völker, der Wohnkunst etc. ein
ungeheuer grosser und beglückender Reichtum an wirklicher, weil beseelter
Schönheit?

Doch - widersprechen wir damit nicht dem eingangs Gesagten, der
Feststellung, dass wir unaufhaltsam einem Weltbürgertum entgegen steuern?
Nun, auch eine denkbar positive Weltoffenheit löscht nicht das eigene Ich
aus. Es gibt da kleinere und grössere Kreise. Im innersten Kreise steht der
Einzelmensch selber, sodann die Familie, der Freundeskreis, dann die engere
Heimat, die eigene Nation, dann unser altes Europa (der Ausdruck
«Europäische Kultur» ist kein leeres Wort) und erst im äussersten Kreise unsere
Erde als Ganzes. Vom kleinsten Kreise aus schreiten wir vorwärts in immer
grössere Kreise; ohne die innige Verwurzelung im kleinsten Kreise verlieren
wir innerlich und äusserlich einen festen Grund und Boden. Früher verharrte
man in den inneren Kreisen, sah das ausserhalb ihnen Liegende nur zu gerne
mit feindlichen Augen an. Der Sinn des heutigen Internationalismus ist
zweifellos der, dass wir uns verstehen lernen. Verstehen bedeutet gegenseitige Achtung

und Duldung, ein einander die Hände-reichen. Insofern wirken in der
heutigen Zeit bestimmt sehr viel gute, edle und aufbauende Kräfte. Was wir
heute an religiöser Duldung und an Achtung vor dem Glauben des anderen
erleben, wäre noch vor relativ wenig Jahrzehnten kaum möglich gewesen.

Aber: Sich verstehen und sich achten heisst nun nicht, sich gegenseitig
nachahmen, sein eigenes Wesen verleugnen im kritiklosen Anbeten des

Fremdartigen. Wir können voneinander lernen, können Erfahrungen und
Meinungen austauschen und in diesem Austausch uns gegenseitig bereichern.
Nicht aber sollen wir uns selber dabei untreu werden. Denn was nicht aus
unserem eigenen Wesen organisch wächst, ist aufgetragener Kleister, der uns
verunstaltet und unser wahres Wesen entstellt. Das gilt für das Individuum
wie für eine ganze Nation, und es gilt uneingeschränkt auch in der Kunst.



354 VOLKSLIED

Die snobistische Manier beispielsweise, unsere gute deutsche Sprache immer
mehr mit englischen Wörtern zu durchsetzen, bringt keine echte Bereicherung,

sondern ist ganz einfach dumm. Dass bestimmte Fachausdrücke in der
Wissenschaft und auch im Künstlerischen internationale Bedeutung bekommen

haben und oft gar nicht sinngemäss übersetzt werden können, hat damit
nichts zu tun. Aber warum muss ein Getränk zum «Drink» werden, eine
fröhliche Abendgesellschaft zur «Party», ein Einkaufszentrum zum «Shopping

Center» etc.? Hier sind wir im Begriff, uns selber zu verlieren, unsere
Sprache zu verderben und damit zu entseelen. Genau so verhängnisvoll ist
es, in unsere Volkskunst, aber auch in die Kunst überhaupt wesentliche
Elemente der Kunst fremder Völker einzuschmuggeln. Der Jazz beispielsweise
hat nichts zu tun in der Kunst und im Volksliede des Abendlandes. Bei den
Negern organisch und in seiner Art echt, wird er in der gänzlich anders
gearteten Musik der abendländischen Völker zum Krebsgeschwür, zu einer
Wucherung des exotischen Rhythmus über die Elemente Melodie und
Harmonie unserer Kunst, das Eigentliche und Wesentliche dieser letzteren
zerstörend.

Man spricht heute viel von der seelischen Entwurzelung gerade der
Jugend. Und man vergisst nur allzu gerne, dass es gerade diese Tendenz eines
seelenlosen Internationalismus und damit der Verlust echter Volkskunst ist,
der diese seelische Entwurzelung fördert. So erklärte ein Arzt anlässlich eines

Kongresses deutscher Mediziner: «Die moderne Bauweise ist mit schuld an
der steigenden Kriminalität, weil die Nestwärme fehlt.» Ja, amerikanische
Wissenschafter haben festgestellt, dass Bewohner modern gebauter Häuserblöcke

weit anfälliger sind gegen alle Arten von Krankheiten als Bewohner
von Einfamilienhäusern. Das ist doch eindeutig: Das Persönliche und damit
das Beseelte fehlt eben den Betonklötzen internationalen Stiles. Und die
Wirkung der Musik, dieser subtilsten und unmittelbarsten Seelensprache ist
genau so. Das Unpersönliche und Unbeseelte entartet zur groben viehischen
Sinnlichkeit, zur Hot-Musik und ähnlichen Exzessen, die wir auf die Stufe
der Drogen setzen dürfen.

Auch die Hohe Kunst geht unweigerlich zugrunde, wenn sie nicht aus dem
Mutterboden der Volkskunst schöpfen kann. «Alle wirkliche Kunst wurzelt
im Volkstümlichen», schrieb schon Richard Wagner, und er fügte hinzu,
dieses Volkstümliche oder Nationale sei jedoch keine hemmende Schranke,
sondern ein Schmuck, ein Reichtum an Schönheit. In der Tat! Das
Norwegische bei Grieg, das Italienische bei Verdi, das Spanische bei de Falla,
das Russische bei Moussorgsky und so weiter - ist das nicht ein unermess-
licher Reichtum an künstlerischer Schönheit, seelischem Ausdruck? Wird
nicht gerade durch dieses echt Nationale in jedem Hörer das Verständnis für
das seelische Wesen der betreffenden Nation geweckt? Kann die atonale



VOLKSLIED 355

Musik in ihrer grauen internationalen Seelenlosigkeit auch in diesem Sinne
Menschen verschiedener Nationen einander nahe bringen? Ist sie wirklich
schön, erhebend, beseelt, beglückend? Gewiss, international ist sie. Aber sie

führte in letzter Konsequenz zum Untergang der Musik, zu jenen Experimenten

von Donaueschingen, die durchaus dem Dadaismus in der Dichtung und
der vollkommen zertrümmerten Malerei gleichzusetzen sind.

Wohl gibt es eine Kunst, die sich in ihrer künstlerischen Aussage über das
Nationale hinaus erhebt, nämlich dann, wenn der Personalstil eines souveränen

Meisters stärker ausgeprägt erscheint als der Zeit- und Gruppenstil.
Es ist dann nicht mehr in erster Linie dieser letztere, sondern das Persönliche
des betreffenden Genius, welches zum Gefäss des Allgültigen wird. Einzig
in diesem Sinne gibt es eine quasi internationale Kunst, die jedoch mit dem
heute grassierenden seelenlosen Internationalismus nichts gemein hat. Es
besteht hier im Gegenteil ein restloses Gleichgewicht der Faktoren: Je stärker
das Nationale verblasst, desto intensiver tritt das Subjektive des Personalstiles

hervor: ein geistiges Vorwärtsschreiten in die äusseren, gleichsam
allgültigen Kreise bedingt automatisch ein seelisches Zurückweichen in den
innersten Kreis. Das ist ganz ausgesprochen bei Beethoven der Fall, dessen

Musik in weit geringerem Grade «deutsch» ist als etwa die Musik Griegs
norwegisch, dafür aber zutiefst beglückt durch die beseelte persönliche
künstlerische Aussage. Und dieses Individuelle geht trotz seiner geistigen Universalität

seinerseits doch wieder auf den Nährboden der Heimat zurück, ist
eben in jenem Sinne Wagners «volkstümlich» - man denke in diesem
Zusammenhange an die schlichte Melodik des Freudenthemas der 9. Sinfonie.
Das ist ganz hohe Kunst, und dennoch unmittelbar dem deutschen Volkslied

entsprossen. Heute aber ist die moderne Kunst ohne diesen Kräfte
spendenden Boden, sie kann nicht organisch wachsen gleich der Sprache, gleich
jedem Lebewesen, sondern sie wird konstruiert. Ein Gesunden der Musik
unserer Zeit setzt geradezu ein Werden einer neuen echten Volkskunst voraus.

Im übrigen darf es hier einmal festgestellt werden, dass unsere schönen
Volkslieder weiten Volkskreisen doch noch nicht so fremd geworden sind,
wie das gewisse Herrschaften uns glauben machen wollen. Es muten uns ja
auch die musikalischen Klassiker in keiner Weise historisch an, sondern
vermögen uns eh und je in tiefster Seele zu beglücken, während die Erzeugnisse
der Avantgarde trotz einer mammutartigen Propaganda von der überwältigenden

Mehrheit der Hörer abgelehnt werden, also keineswegs so «zeitge-
mäss», d. h. unserem Empfinden entsprechend sind, als man es uns
weismachen will. Auch der Erfolg volkstümlicher Veranstaltungen, Liederkonzerte,

Heimatabende, so wenig stilvoll sie auch ab und zu aufgezogen sein

mögen, verrät die Sehnsucht der meisten Menschen nach einer wirklichen
Volkskunst, die Liebe zum Volkslied. Freilich, es sind Kräfte am Werk, die



356 VOLKSLIED

dies nach Möglichkeit zu verhindern suchen, und es spielen da die
mannigfaltigsten Interessen mit, oft sehr makabre Interessen.

Die alten Griechen waren davon überzeugt, dass die Art der Musik einen
bestimmenden Einfluss auf den Volkscharakter habe. Jeder ihrer Stämme
hatte als Grundlage der Musik eine bestimmte Anordnung der Töne, die man
nach den Volksteilen benannte, also dorische, phrygische, lydische etc.
Tonarten. Und es war den Joniern nicht gestattet, ihrer Musik etwa das Dorische
zugrunde zu legen, eben, weil man glaubte, der Charakter der Musik sei

untrennbar mit dem Charakter des betreffenden Volksstammes verbunden und
ein Ändern der Musik würde den Volkscharakter ändern. Eine Tonpsychologie,

die heute aktueller ist als je, wenn wir an die Exzesse denken, welche
die sogenannte Hot-Musik unter den Jugendlichen auslösen kann. Dass die
kommunistischen Länder diese Entwicklung in den westlichen Staaten heimlich

förderten, steht fest, und wir wissen auch zur Genüge, weshalb : sie
erhofften durch eine zersetzende Musik ein Zersetzen unserer Staats- und
Gesellschaftsordnung. In dem Bande «Die Musik der Mongolen» (Publikation
21 der wissenschaftlichen Bände der Hedin-Exposition 1927/35, Stockholm
1943) berichtet Henning Haslund-Christensen von der Einkerkerung alter
Barden (Liedersänger) in der Mongolei durch die Kommunisten. Der angebliche

Grund war, sie seien zu alt, um noch mit der Jugend einen Kontakt
im zeitgemässen Sinne bekommen zu können. In Tat und Wahrheit aber
fürchtete man den Einfluss der alten echten Volksgesänge auf eine Jugend,
die international-kommunistisch erzogen werden sollte. Und bei uns, im
freien Westen? Da lesen wir von einem Schlagerfestival «Die Meistersinger
von Nürnberg», welches Wagners Meisterwerk verschandelt und verhöhnt.
Das Freudenthema der 9. Sinfonie wird verjazzt und verkitscht und das
Radio bringt es fertig, diese Gemeinheit ausgerechnet im Beethoven-Gedenkjahr

auf die Menschen loszulassen. Und die sich fast pausenlos folgenden
Verballhornungen der klassischen Dramen in unseren Schauspielhäusern?
Es steckt Methode und Absicht dahinter: man will den Menschen das Hohe
und Edle in der Kunst in den Kot ziehen, um sie «reif» zu machen für die
Perversitäten einer gewissen Gruppe von Avantgardisten, denen natürlich
echte Kunst im Wege steht, stehen muss. Es steckt daneben auch eine
schmutzige Industrie dahinter, die von der Verrohung des Publikumsgeschmackes

lebt und ein Interesse daran hat, die Menschen kompasslos zu
machen. Das Schweizerische Musikerblatt gebrauchte vor einigen Jahren den
Ausdruck «gelenkter Publikumsgeschmack» in bezug auf die üble Musik
in den Gaststätten. Gelenkt, von wem? Offenbar von denen, die daran
verdienen. Solche Machenschaften gehören in dieselbe Kategorie wie die
Whisky-und Zigarettenreklame. Und um zum Volksliede zurückzukehren:
In der TV-Sendung vom 9. März 1971 gab Wysel Gyr ein paar Schweizer



VOLKSLIED 357

Volkslieder bekannt, für deren Verschandelung er Solisten und Gruppen
suchte. Die Volkslieder sollten auf eine «möglichst originelle Art» interpretiert

werden, mit Hupen, Dachziegeln, Schellen, Gläsern, mit Summen, Gurgeln

oder Heulen, kurz, je verrückter, desto besser. Also mit anderen Worten:
Die Seele des Volksliedes sollte niedergeknüppelt werden, man sollte in einer
Art «musizieren» lernen, die jeglicher Tradition, jeglicher beseelter Schönheit

ins Gesicht schlägt. Warum, wozu Die Frage stellen, heisst, sie

beantworten. Im Grunde sollten sich alle Lehrer, Psychiater, Seelsorger und auch
die Eltern unserer Jungen gegenüber solchen Tendenzen energisch zur Wehr
setzen. Ohne Kommentar möchte ich noch beifügen, dass meine Zurückweisung

dieser üblen Mache der TV wohl von ein paar Tageszeitungen und auch

von der Eidgenössischen Sängerzeitung gebracht wurde, nicht aber von der
Schweizerischen Musikzeitung und dem Mitteilungsblatt des Schweizerischen
musikpädagogischen Verbandes. Meine Leser mögen sich ihren Vers selber
zusammenreimen...

Das Weltbürgertum, dem wir mit zwingender Notwendigkeit entgegen
steuern und ohne welches ein vernünftiges Miteinander der Nationen auf die
Dauer nicht möglich ist, steht dem Volksliede nicht im Wege. Denn die
inneren Kreise bleiben bestehen, und in der engeren Heimat wurzeln unsere
Seelen bei aller Weltaufgeschlossenheit. Dieser engeren Heimat gehört das

Volkslied an. Es wird nach Überwindung der grossen Krise, die ja typisch
ist für jede Umbruchszeit (und dass wir in einer solchen leben, streitet
niemand ab), aus seinem Dornröschenschlaf erwachen, vielleicht in neuer
Gestalt, gewandelt gleich den Menschen und Nationen, deren seelische
Selbstäusserung es ist. Der seelenlose Internationalismus im Kulturellen, der heute

grosse Mode ist, wird überwunden werden, er ist auf die Dauer so unmöglich
wie eine Nahrung ohne Vitamine. Und mit dem Wiedererstehen einer echten
Volkskunst beginnen auch die Quellen aller echten Kunst überhaupt wieder
zu sprudeln. Eine Renaissance wird und muss kommen, es sei denn, wir
glauben an den Untergang des Ganzen, an die Vernichtung im Reiche der
Physis durch Atommüll, Gewässerverschmutzung, Luftvergiftung und
Denaturierung aller Nahrungsmittel durch Chemikalien - makabre
Parallelerscheinungen zu den Brunnenvergiftern im Seelisch-Geistigen. In beiden
Fällen steht die Uhr nahezu auf 12. Es liegt an uns, das Steuer in letzter
Minute noch herumzuwerfen.


	Volkslied und Weltbürgertum

