
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 51 (1971-1972)

Heft: 1

Artikel: Die Begriffe "Literatur" und "Weltliteratur" in der modernen
Komparatistik

Autor: Rüdiger, Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


32 KOMPARATISTIK

Horst Rüdiger

Die Begriffe «Literatur» und «Weltliteratur»
in der modernen Komparatistik

Wer Begriffe zu analysieren versucht, der bekennt, dass ihm deren Inhalt,
Umfang, Anwendung problematisch scheinen. Ausser den rein technischen
Termini - etwa der Rhetorik oder Metrik - gibt es in der Literaturwissenschaft

freilich kaum einen Begriff, der nicht problematisch wäre. Das ist
nicht nur eine spezifische Misere dieses Faches, vielmehr gehört die Freiheit
der Begriffsbildung zu den konstituierenden Merkmalen der Geisteswissenschaften.

Indessen verliert solche Freiheit an Reiz, wenn der Gegenstand,
mit dem sich das Fach beschäftigt, selbst fragwürdig wird, weil seine

Umrisse zu verschwimmen drohen. Wie schön wäre es, wenn wir uns auf
die Definitionen einigen könnten, die der Grosse Brockhaus vorschlägt:
Literatur sei «die Gesamtheit der schriftlichen Äusserungen des menschlichen

Geistes, im engeren Sinn das gesamte schöngeistige Schrifttum», und
Weltliteratur «entweder die Gesamtliteratur aller Völker und Zeiten oder
der Inbegriff derjenigen Werke aus dieser Gesamtliteratur, die über ihren
nationalen Entstehungsbereich hinaus universale menschliche und
künstlerische Geltung beanspruchen». Am ehesten wird man noch der
extensivgeographischen Umschreibung von <Weltliteratur) zustimmen können:
«die Gesamtliteratur aller Völker und Zeiten». Indessen wirft bereits diese
anscheinend so harmlose Formulierung Bedenken auf: ob unter <Literatur)
und mithin auch unter <Weltliteratur) wirklich nur «die Gesamtheit der
schriftlichen Äusserungen des menschlichen Geistes» zu verstehen und
nicht auch die mündlich überlieferten Literaturen einzubeziehen seien,

was gerade der quantitativ gebrauchte Begriff (Weltliteratur) nahezulegen
scheint; ob es ferner sinnvoll sei, «das gesamte schöngeistige Schrifttum»
als <Literatur) «im engeren Sinn» zu bezeichnen, also auch die lyrischen
Expektorationen des Jünglings, der seine Verse auf eigene Kosten drucken
lässt - gehören sie doch nach Meinung bedeutender Literaturforscher ebenfalls

zur schöngeistigen Literatur, weil ihnen das Kriterium des fiktiven
Verhältnisses zur Wirklichkeit eigen ist; ob nicht überhaupt die Trennung
von Literatur in ein weiteres und ein engeres Gebiet verfehlt sei, da ja
keineswegs feststeht, was belletristisch ist und ob es als Unterscheidungs-



KOMPARATISTIK 33

merkmal ausreicht; wer endlich über den «Anspruch» auf universale
Geltung zu entscheiden habe: ein Gremium alexandrinischer Gelehrter, die
Kongregation «de propaganda fide», unsere preiseverteilenden
Literaturakademien, die gezielte Werbung kapitalkräftiger Verleger oder einfach die
Schwerkraft von Traditionen, der Publikumsgeschmack, das Mysterium
des Erfolges? Und was heisst «universale menschliche und künstlerische
Geltung»? Homer hat sie jahrhundertelang nicht «beanspruchen» dürfen;
Dantes Wirkung erreicht im deutschen und angloamerikanischen Kulturbereich

nur eine kleine Schar Getreuer, und auch dies erst seit der Romantik
und unter starken Vorbehalten Goethes ; die Klassiker Indiens und Chinas,
deren Anspruch auf universale Geltung keinem Zweifel unterliegt, sind im
Westen nur sporadisch und oft in weltanschaulich gebundenen Konven-
tikeln bekannt. Offenbar gibt es keinen Consensus omnium oder auch nur
litteratorum über universale Geltung, oder ein solches Einverständnis hängt
von historischen und gesellschaftlichen Umständen ab und bleibt so
problematisch wie jedes individuelle Geschmacksurteil.

Die Krise der Literaturwissenschaft

Es ist nicht schwierig, an Definitionen geisteswissenschaftlicher Begriffe
Kritik zu üben, und die Aufgabe wird um so leichter, je präziser die Definitionen

zu sein vorgeben. Wir haben es mit Annäherungswerten zu tun, die
der oberflächlichen Verständigung dienen. Doch liegt auch ihnen eine
bestimmte, wenngleich nicht deutlich ausgesprochene Konzeption des

Ganzen zugrunde. Eben diese Gesamtkonzeption hat sich seit einigen
Jahrzehnten als besonders problematisch erwiesen. Ausdruck des Zustandes
der Unsicherheit und des Unbehagens ist das Bewusstsein einer Krise, von
der zwei Fachgebiete vornehmlich betroffen sind: die Komparatistik und
die Germanistik. Unter vielen Symptomen nenne ich nur zwei, die den
krisenhaften Zustand verdeutlichen: die weltweite Diskussion, welche René
Welleks konzentrierter Vortrag vor der Association Internationale de
Littérature Comparée über The Crisis of Comparative Literature seit 1958

hervorgerufen hat, und die im wesentlichen auf den deutschen Sprachbereich

beschränkte Auseinandersetzung über Emil Staigers Rede Literatur
und Öffentlichkeit anlässlich der Verleihung des Literaturpreises der Stadt
Zürich im Dezember 1966. So wenig Gemeinsames die beiden Äusserungen
in Ton und Tendenz aufweisen - das Bewusstsein eines Krisenzustandes
ist in beiden wach. Wellek hat das Phänomen in den ersten Sätzen seiner

Ausführungen umrissen: «Spätestens seit 1914 befindet sich die Welt
im Zustand permanenter Krise. Seit etwa derselben Zeit entzweien methodische

Konflikte auch die Literaturwissenschaft Es lässt sich nicht



34 KOMPARATISTIK

behaupten die literaturwissenschaftliche Krise habe irgendwo eine

Lösung erfahren oder auch nur einen Ausgleichspunkt erreicht.» WeUek
wie Staiger möchten am gegenwärtigen Zustand etwas geändert wissen:
der eine am Geist und an den Methoden der Literaturwissenschaft, der
andere an der Literatur selbst. Indessen hat die methodologische Besinnung
bei den Komparatisten bereits vor Welleks Vortrag eingesetzt; sie betrifft
nicht zuletzt den Gegenstand ihrer Forschung, die Literatur und die
Weltliteratur. Ob die Wissenschaft von einer Nationalliteratur aus den
Diskussionen der Komparatisten Nutzen ziehen kann, hängt von ihrer Bereitschaft

ab, den Anschluss an den Status der gegenwärtigen Diskussion zu
finden.

Komparatistik

Wir gehen von der Terminologie aus, weil sich die Problematik der Sache

in der Namengebung spiegelt. Die Bezeichnungen < Vergleichende
Literaturwissenschaft) oder <-geschichte> (oder gar (Vergleichende Literatur)) sowie
ihre Äquivalente in den anderen europäischen Sprachen werden allgemein
als wenig glücklich empfunden und haben zum Misstrauen gegen das Fach
beigetragen; der Nachweis, dass sie trotzdem im Englischen und Französischen

ursprünglich richtig gebildet waren und mindestens bis zum Beginn
des XVIII. Jahrhunderts, als (Literatur) noch (Kenntnis von Literatur)
bedeutete, ihren guten Sinn hatten, ist Wellek zu danken. Heute fordern
sie zu dem Bonmot heraus, man könne ebensogut «comparative potatoes»
sagen. Deshalb ziehe ich im Deutschen den neutraler wirkenden Ausdruck
(Komparatistik) vor, obwohl er natürlich das gleiche Problem aufwirft wie
sein deutsches Äquivalent: Weder erschöpft sich die Komparatistik im
Vergleichen, noch gibt der Ausdruck (vergleichen) an, was eigentlich
verglichen werden soll, nämlich die Hervorbringung mehrerer
Nationalliteraturen. Wenn wir Grabbes und Lenaus Don Juan-Dramen vergleichen,
treiben wir noch keine Komparatistik; erst der Vergleich dieser Bearbeitungen

des Stoffes mit denen Tirsos de Molina, Molières, Da Pontes,
Puschkins, Baudelaires, Shaws, Frischs usw. wäre Komparatistik -
allerdings in einem Sinne, der heute als viel zu eng gilt. Die moderne Komparatistik

verfolgt genau das gleiche Ziel wie jede an eine Nationalliteratur gebundene

Wissenschaft: das sprachliche Kunstwerk zu verstehen; aber sie ist
der Überzeugung, dass das Verständnis mit Hilfe der national gebundenen
oder der (werkimmanenten) Interpretation nur in den seltensten Fällen
glücken kann. Sie geht von der unbestreitbaren Tatsache einer innereuropäischen

und zum Teil auch einer europäisch-orientalischen (Bibel),
europäisch-arabischen (spanisches Mittelalter), europäisch-persischen (Goethe),



KOMPARATISTIK 35

europäisch-chinesischen (Voltaire) Literaturtradition aus, die in keinem
Augenblick unserer Geistesgeschichte verstummt ist. Dabei wendet sie -
neben anderen - auch die Methode des Vergleichens an, vornehmlich aus
zwei Gründen: nicht so sehr, um festzustellen, was etwa an Stoffen, Motiven,

Topoi usw. von der einen Literatur in die andere (eingeflossen) sei,
sondern wie dieser bestimmte Dichter in diesem bestimmten Werk das

Rezipierte adaptiert, verarbeitet, umgestaltet habe, so dass etwas Neues,
Anderes, sehr Individuelles entstand. Dieses Kunstgebilde in seiner
spezifischen Eigenart zu erkennen und zu beschreiben, ist die eine Aufgabe
der vergleichenden Methode. Die andere besteht darin, das spezifische
Gewicht des Werkes festzustellen, das heisst eine Wertung vorzunehmen;
denn zweifellos besteht eine der Aufgaben der Komparatistik in der «Wertung

literarischer Kunstwerke auf internationaler Basis» (Wolfgang Bernard
Fleischmann). Will sich die Literaturwissenschaft also nicht der Illusion
hingeben, sie sei eine wertfreie Wissenschaft, so bleibt ihr nach dem
Zusammenbruch der normativen Ästhetik nur die vergleichende Methode übrig,
um ihre Aufgabe zu erfüllen.

< Literatur > oder < Weltliteratur >

Wenn sich also das Ziel der Komparatistik prinzipiell nicht von den Zielen
der an Nationalliteraturen gebundenen Disziplinen unterscheidet, wenn
überdies das Vergleichen nur eine mögliche Methode unter anderen bildet
(und heute keineswegs die wichtigste), so stellt sich die Frage, ob nicht
andere Bezeichnungen für ihre Tätigkeit besser angebracht wären. Im
Hinblick auf die Themen, die in Max Kochs Zeitschrift für vergleichende
Litteraturgeschichte und in der Revue de littérature comparée vornehmlich
behandelt wurden - «die Wanderungen von Stoffen und Formen, die
Einflüsse einer Literatur auf die andere, die Schicksale eines Dichters bei
anderen Völkern» -, hat Fritz Strich bereits 1930 festgestellt, dass all dies
«mit vergleichender Literaturgeschichte überhaupt nichts mehr zu tun»
habe: Er nahm das Adjektiv noch ernst. Darum schlug er vor, von
(Weltliteraturgeschichte) oder (Weltliteraturwissenschaft) zu sprechen. Zwar war
er sich durchaus bewusst, dass weder das Wort (Welt) noch das Wort
(Literatur) dem Umfang nach eindeutig zu bestimmen sei; aber er
versuchte, die Schwierigkeiten aus dem Wege zu räumen. «Spricht man von
Welt, so denkt man meistens doch nur an Europa, und Weltliteratur wird
mit europäischer Literatur verwechselt Man muss also zunächst einmal
diesen europazentrischen Standpunkt aufgeben, um sich das Recht zu
erwerben, von Weltliteratur sprechen zu dürfen.» Dazu wäre Goethe, der
Schöpfer der Idee und des Wortes (Weltliteratur), gewiss der am besten



36 KOMPARATISTIK

geeignete Führer gewesen ; denn wie Strich selbst meisterlich dargestellt hat,
erfuhr er auch «die öffnende Macht des Orients» und «die sozialisierende
Macht Amerikas», dessen Literatur im ersten Drittel des XIX. Jahrhunderts
von der europäischen noch deutlich unterschieden war. Merkwürdigerweise
hält aber Strich im weiteren Verlauf seiner Untersuchung am «europa-
zentrischen Standpunkt» fest. So kommt er zu paradoxen Formulierungen:
«Es gibt wirklich eine Literatur, welche ihre weltliterarische Geltung ihrer
weltbürgerlichen Geistigkeit verdankt. Es ist die französische, deren
zentraler Gedanke der europäische, deren Ziel die europäische Zivilisation

ist. » Ob die französische Literatur mehr europäischen oder universalen
Charakter habe, scheint diskutabel; wahrscheinlich löst sich die Frage,
wenn man die verschiedenen Epochen gebührend berücksichtigt. Logisch
und terminologisch ist die Feststellung Strichs jedenfalls nicht haltbar.

Nun sichert sich Strich zwar ausdrücklich ab, indem er sagt, er wolle
«um der vorläufigen Beschränkung willen unter Weltliteratur die
europäische Literatur» im Sinne eines «übernationalen Entwicklungsganges»
verstehen; trotzdem müsste er sich den Vorwurf des «européocentrisme»
ebenfalls gefallen lassen, den er selbst gegen die allzu beschränkte Anwendung

des Wortes (Weltliteratur > erhebt. Neuerdings gebraucht René Etiemble
die Vokabel als Bannstrahl gegen jeden Komparatisten, der es versäumt,
die aussereuropäischen Literaturen, vor allem die chinesische Literatur, in
sein Programm einzubeziehen. Besonders bei einigen deutschen Komparatisten

entdeckt er «parfois un reflet du rêve européen qui fut celui... de

Hitler, et qui a sujet d'inquiéter nos collègues soviétiques au moins autant
que nous»; auch spricht er den Wunsch aus, dass ein Aufsatz des
Unterzeichneten über Nationalliteraturen und europäische Literatur «ne signifie
pas un retour à quelque chauvinisme européen qui, moins étroit, ne vaudrait
pas beaucoup mieux que le chauvinisme français de M. Marius-François
Guyard». Nun, es täte mir leid, wenn ich unsere sowjetischen und
französischen Kollegen um ihren Schlaf gebracht hätte, obwohl ich mich neben
Ernst Robert Curtius, den Etiemble des gleichen Vergehens beschuldigt,
nicht in schlechter Gesellschaft befände. Indessen scheinen solche
Vorstellungen, die jeder textlichen Grundlage entbehren, auf eine Gefahr
hinzudeuten, welche der Komparatistik gerade dann droht, wenn sie sich
anschickt, die Idee der Weltliteratur ernst zu nehmen : die Gefahr, dass der
unter allgemeinem Beifall schon von Wellek zum Hauptportal
hinauskomplimentierte Chauvinismus, der keiner Wissenschaft weniger ansteht
als der Komparatistik, in Gestalt von Argwohn und Verdächtigung durch
die Hintertür wieder hereinschlüpft. Wenn aber mein Aufsatz von der
«europäischen Literatur» handelte, so einfach deshalb, weil ich es - ebenso
wie Strich - für besser hielt, den ersten Schritt vor dem zweiten zu tun und



KOMPARATISTIK 37

dieser Tatsache - im Gegensatz zu Strich - auch terminologisch Rechnung
tragen wollte.

Trotzdem ist Etiembles Grundforderung berechtigt, fast anderthalb
Jahrhunderte nach Goethes Entwurf allmählich auch den zweiten Schritt
zu wagen. Schwierig ist nur die Frage, wie sich die Sache ins Werk setzen
lasse. Etiemble geht ebenfalls von der Terminologie aus und schlägt,
«candidement», vor, die Gesamtheit aller Nationalliteraturen als «la
littérature, sans adjectif», zu bezeichnen. Dagegen lässt sich nichts
einwenden als die Tatsache, dass Traditionen ihr Gewicht haben, dass sie träge
sind, dass die in der Sache selbst liegenden Schwierigkeiten durch die kürzere

Vokabel nicht behoben werden. In gewisser Weise entspricht der
Vorschlag demjenigen WeUeks, die kompüzierte Missbildung (Vergleichende
Literaturwissenschaft) im Deutschen durch den einfachen Begriff
(Literaturkunde) zu ersetzen. Damit würde einerseits dem müssigen Streit über
die Grenzen zwischen (allgemeiner) und (vergleichender) Literaturwissenschaft

der Boden entzogen, und zugleich würde der Begriff alle Bereiche der
Literaturforschung umfassen: Geschichte, Theorie und Kritik. Doch scheint
mir diese Neubildung im Deutschen überflüssig, weil der Begriff
(Literaturwissenschaft > ohne Adjektiv auch die Geschichte einbeziehen könnte, wenn
man sich darauf einigen würde, und Exakteres erwarten lässt als eine vage
(Kunde).

Im weiteren Verlauf seiner Rede unterzieht Etiemble einige Versuche,
eine ideale (Bibliothek der Weltliteratur) zusammenzustellen, der Kritik.
Wie nicht anders zu erwarten, kann kein Versuch wirklich befriedigen, weil
irgendeine Literatur immer zu kurz kommt. Es stellt sich also die Frage,
welche organisatorischen Massnahmen zu ergreifen seien, um die künftigen
Versuche und vor allem unsere Nachschlagewerke der Weltliteratur zu
verbessern. Etiemble möchte deren Redaktion einer «association véritablement
internationale de littérature comparée» anvertraut wissen, «où tous ceux
de notre discipline, qu'ils travaillent dans le monde socialiste ou le monde
capitaliste, pourraient sans trop de difficulté collaborer...». Wieder wäre

gegen den Vorschlag nichts anderes einzuwenden als die leidige Erfahrungstatsache,

dass ein solches Mammutwerk wohl niemals zustandekäme. Doch
fand der realistischere Vorschlag eines anderen Franzosen, Jacques Voisines,
des früheren Präsidenten der Association Internationale de Littérature
comparée, bei dem Kongress, der 1964 in Fribourg stattfand, die Zustimmung

der Mitglieder: der Plan einer Geschichte der europäischen Literatur

- ein Unternehmen also, welches sogleich dem Verdacht des «européo-
centrisme» ausgesetzt sein könnte. Die Organisation, die den Plan am
wärmsten befürwortet, ist jedoch nicht in einem Lande mit kapitalistischer
Gesellschaftsordnung beheimatet; es ist die Ungarische Akademie der



38 KOMPARATISTIK

Wissenschaften. Das Für und Wider des Planes ist lebhaft diskutiert worden ;

unter andern erhob Werner Krauss den Einwand, er glaube nicht an die
Existenz einer (europäischen Literatur); es gebe Nationalliteraturen und
eine Weltliteratur; diese aber solle den Gegenstand der Forschung bilden.
Die diplomatische Erwiderung von György Mihäly Vajda im Namen des

Instituts für Literaturwissenschaft der Ungarischen Akademie der
Wissenschaften verdient Beachtung: «M. Krauss aurait incontestablement raison,
si nous nous proposions la présentation de la littérature universelle. Bien
qu'une telle entreprise soit souhaitable, des travaux à une échelle mondiale
exigeraient une concentration des forces, à laquelle nous ne sommes guère
en mesure, pour l'instant, de répondre. Toutefois, l'objection de M. Krauss
nous rapelle que, d'une part, pas un seul instant nous ne devons perdre
de vue - fidèles en cela aux traditions de la littérature comparée - les rapports
de la littérature de type européen avec les autres littératures du monde,
et que, d'autre part, il nous faut continuer à concrétiser notre point de vue
historico-typologique. » Also auch hier die Einsicht, dass es besser sei, den
ersten Schritt vor dem zweiten zu tun, ohne diesen aus dem Auge zu
verlieren.

Freilich verwahrt sich auch Etiemble dagegen, er hänge utopischen
Wunschbildern nach. Gegen die Gefahr der Apoplexie infolge Überfüllung
des geistigen Verdauungsapparates empfiehlt er das gleiche Heilmittel wie
Fritz Strich: Beschränkung, freilich nicht auf ein organisch gewachsenes
Gebilde wie die europäische Literatur, sondern in Gestalt einer Auswahl
aus den Literaturen der Welt nach dem Prinzip der Wahlverwandtschaft
und der Liebe, wie Hermann Hesse es in seiner Bibliothek der Weltliteratur
empfohlen hat. Obwohl die Gefahren des Zufalls und des Eklektizismus
nicht zu verkennen sind, dürfte sich gegen den Vorschlag kein Widerspruch
erheben, weil der gesunde Menschenverstand ohnehin nach diesem Grundsatz

vorzugehen pflegt. Auch dem Komparatisten bleibt nur das
Auswahlverfahren nach den Kriterien des Geschmacks, der Wahlverwandtschaft
und seiner Kenntnisse. Er muss sich damit abfinden können, das Ganze,
das ihm am Herzen liegt, am gewählten Ausschnitt exemplarisch zu
verdeutlichen; alles andere führt zum Dilettantismus. Wer die Weltliteratur
geniessen will, muss sich aneignen, was ihm persönlich förderlich scheint;
wer sie erforschen will, muss sich auf fruchtbare Ausschnitte beschränken;
wer sie darstellen will, sieht sich unausweichlich auf den Weg der Synthese
und damit in der gegenwärtigen Situation auf die internationale Zusammenarbeit

verwiesen. Gerade auf diese Weise erfüllt er einen von Goethes
Programmpunkten: Die Verkündigung einer allgemeinen Weltliteratur bedeute
nicht, «dass die verschiedenen Nationen voneinander und ihren Erzeugnissen

Kenntnis nehmen, denn in diesem Sinne existiert sie schon lange



KOMPARATISTIK 39

Nein! hier ist vielmehr davon die Rede, dass die lebendigen und strebenden
Literatoren einander kennenlernen und durch Neigung und Gemeinsinn
sich veranlasst finden, gesellschaftlich zu wirken».

Literatur als Ganzheit

Dieses gesellschaftliche Wirken ist im Begriffe, das Gesicht der
Literaturwissenschaft zu verändern. Man kann auf die technisch-sozialen Umwälzungen,

welche die standardisierte (One World) erzwungen haben, in
verschiedener Weise reagieren : ablehnend, resignierend, skeptisch, abwartend,
zustimmend, enthusiastisch; die unter den traditionalistischen
Literarhistorikern übliche Reaktion scheint mir darin zu bestehen, dass sie die
Vorgänge, denen sie mehr oder weniger passiv ausgesetzt sind, vorläufig
noch kaum in ihr Bewusstsein haben dringen lassen, geschweige denn, dass
sie aus der Erkenntnis des Unausweichlichen praktische Folgerungen gezogen

hätten. Was sich rings um uns anbahnt oder schon vollzogen hat, und
zwar nicht nur in der Literatur und in der Kunst, ist mit dem germano-
zentrischen, dem europazentrischen, dem humanistischen und dem christlichen

Weltbild nicht mehr in Einklang zu setzen, und allzu leicht bietet sich
als Ausweg der Rückzug in die Geschichte oder ins unbedingte Reich des

Schönen an. Doch der Flüchtige entäussert sich seines Rechtes auf
Mitgestaltung der Welt und vor allem der Möglichkeit, die Literatur zu verstehen,
das heisst, er verfehlt seine eigentliche Aufgabe. Ich möchte nicht missverstanden

werden : Ich plädiere nicht für das bevorzugte Studium der
Gegenwartsliteratur oder auch nur der neueren Literatur, wie es in der Komparatistik

übhch ist; vielmehr neige ich zu Erich Auerbachs Meinung, dass ein
begabter Student den Geist der eigenen Zeit ohnehin besitze und deshalb
keines akademischen Lehrers bedürfe, «um sich Rilke oder Gide oder Yeats
zu eigen zu machen» (deren Namen ich heute freilich durch andere

Zeitgenossen ersetzen würde). Noch weniger wird man von mir erwarten, dass

ich dem Humanismus Kampf ansage oder das Studium der Nationalliteraturen

abgeschafft sehen möchte. Was ich meine, ist dies: dass das Verstehen

von Literatur, gegenwärtiger oder vergangener, deutscher oder
nichtdeutscher, nur unter der Voraussetzung der kritischen Teilnahme an der
eigenen Zeit möglich ist, dass neue Einsichten über geschichtliche Erscheinungen

nur von einem wachen Bewusstsein der eigenen Situation zu erwarten

sind.
Das Verdienst einiger Vertreter der Komparatistik besteht darin, dass

sie die Aporien der traditionellen Wege erkannt und ins Bewusstsein gehoben

haben ; sie versuchen, die Literaturwissenschaft der veränderten Welt
allmählich anzupassen. Unter diesem Gesichtspunkt sind die Meinungs-



40 KOMPARATISTIK

Verschiedenheiten, die ihre (Schulen) trennen, geringer als die Differenzen
zwischen ihnen und den traditionalistischen Vertretern der national gebundenen

Disziplinen. Jeder Komparatist, jeder seiner Situation bewusste
Literarhistoriker überhaupt, kann den Sätzen Welleks und Warrens zustimmen,

die sie anlässlich der Erörterung des Problems derWeltliteratur
niederschrieben: «Aber welchen Schwierigkeiten sich die Konzeption einer
universalen Literaturgeschichte auch gegenüber sehen mag, es ist wichtig, die
Literatur als eine Ganzheit zu sehen und ihr Wachstum und ihre Entwicklung

ohne Rücksicht auf sprachliche Verschiedenheiten zu verfolgen»; die
Sprachgrenzen seien während des XIX. Jahrhunderts «ganz ungebührlich
überschätzt» worden. «Der Hauptbeweis zugunsten der (vergleichenden)
oder (allgemeinen) oder einfach der (Literatur) ist durch die offensichtliche
Unrichtigkeit der Vorstellung von einer in sich geschlossenen Nationalliteratur

gegeben Literaturgeschichte als Synthese, Literaturgeschichte
auf übernationaler Grundlage muss von neuem geschrieben werden Es
erfordert eine Ausweitung der Perspektiven, die gewiss nicht leicht zu
erreichende Überwindung lokaler und provinzieller Gefühle. Aber es gibt
nur eine Literatur, wie es nur eine Kunst und nur eine Menschheit gibt;
in dieser Auffassung liegt die Zukunft literarhistorischer Studien.» Mag
aus solchen Sätzen ein fast Whitmansches Pathos des Salut au monde klingen,

entscheidend ist das Bewusstsein einer veränderten Welt, das den
Gedanken geprägt hat. Es steigert sich in den Schlussworten von Etiembles
Vortrag bis zum Paradox: «C'est une des contradictions du monde où nous
vivons, où vivront nos étudiants: nous sommes à la fois comblés
d'informations, et débordés par l'excès des informations. De sorte qu'au moment
précis où la Weltliteratur devient enfin possible, elle devient du même coup
quasiment impossible. A l'impossible, il est vrai, chacun de nous, je l'espère,
se sent tenu. » Doch am stärksten spricht das Bewusstsein der Schwierigkeit,
durch Tradition geformte Aufgaben der Philologie mit dem Geist einer in
ihren Grundlagen erschütterten Welt in Einklang bringen zu müssen, aus
einigen von tiefer Skepsis, aber auch von Mut erfüllten Sätzen Erich Auerbachs

in seinem Aufsatz Philologie der Weltliteratur. Durch die Sache selbst
bedingt, führen sie ebenfalls zum Paradox: «Sollte es der Menschheit
gelingen, sich durch die Erschütterungen hindurchzuretten, die ein so

gewaltiger, so reissend schneller und innerlich so schlecht vorbereiteter
Konzentrationsprozess [wie der gegenwärtig erlebte] mit sich bringt, so
wird man sich an den Gedanken gewöhnen müssen, dass auf einer einheitlich

organisierten Erde nur eine einzige literarische Kultur, ja selbst in
vergleichsweise kurzer Zeit nur wenige literarische Sprachen, bald vielleicht
nur eine, als lebend übrigbleiben. Und damit wäre der Gedanke der
Weltliteratur zugleich verwirklicht und zerstört. »



KOMPARATISTIK 41

Notwendigkeit der Synthese

Unabhängig voneinander und auf ganz verschiedenen Wegen der
Überlegung kommen zwei Komparatisten zu dem Schluss: In dem Augenblick,
da Weltliteratur infolge der gesellschaftlich-technischen Umwälzungen auf
dem Planeten sich verwirklicht, ist sie faktisch schon kaum mehr darstellbar
und als Idee zerstört. Das sind düstere Aussichten, selbst unter der
einschränkenden Voraussetzung, dass der Ablauf der Geschichte an
Prophezeiungen nicht gebunden ist. Doch Auerbach lässt es nicht dabei bewenden.
Er stellt sich die Frage, wie der grosse Auftrag der Philologie unter den
gegebenen Umständen noch verwirklicht werden könne, und versucht eine
Antwort: Synthesen seien unter dem «Kairos der verstehenden
Geschichtsschreibung», in dem wir gegenwärtig noch leben, die dringlichste Aufgabe
(die auch von anderen Komparatisten immer wieder als solche empfunden
wird); ihnen stehe die Notwendigkeit zur Spezialisierung entgegen.
Philologische Leistungen von Rang seien aber nach wie vor nur vom Einzelnen
zu erwarten, der fähig ist, nach folgendem methodischen Prinzip zu arbeiten :

«Für die Durchführung einer grossen synthetischen Absicht ist zunächst
ein Ansatz zu finden, eine Handhabe gleichsam, die es gestattet, den Gegenstand

anzugreifen. Der Ansatz muss einen fest umschriebenen, gut
überschaubaren Kreis von Phänomenen aussondern; und die Interpretation
dieser Phänomene muss Strahlkraft besitzen, so dass sie einen weit grösseren
Bezirk als den des Ansatzes ordnet und mitinterpretiert.» Es wird niemandem

entgehen, dass Auerbach die Methode beschreibt, die er selbst in
Mimesis so meisterlich handhabt. Sowohl in der Komparatistik wie im
Rahmen der Erforschung der Nationalliteraturen scheint sie in der Tat am
besten geeignet, um der überwältigenden Stoffmassen Herr zu werden und
die Notwendigkeit der Spezialisierung mit dem Bedürfnis nach synthetischer
Darstellung sinnvoll zu verschmelzen. Ähnlich wie in den Darstellungen
von Mario Praz und Ernst Robert Curtius verbinden sich im Werke Erich
Auerbachs europäisch-humanistische Forschungstradition und weltliterarisches

Bewusstsein zu einem harmonischen Ganzen. Freilich werden unter
dem Zeichen der Beschränkung auf den fruchtbaren Ansatz in Zukunft
weniger historische Überblicke im Sinne des XIX. Jahrhunderts von
einzelnen Forschern zu erwarten sein. Alexandrinische Epochen sind miss-
trauisch gegen «grosse Bücher» und halten sie für «grosse Übel».

Um so reger ist ihr Bedürfnis nach Ordnung des unübersehbar gewordenen

Stoffes und nach griffbereiter Information. Hier kann nur die
internationale Zusammenarbeit weiterführen. Von allen mir bekannten
Unternehmungen zum Thema Weltliteratur ist sie bisher in Kindlers Literatur-
Lexikon am folgerichtigsten durchgeführt worden; darum lohnt es sich,



42 KOMPARATISTIK

die der Arbeit zugrunde liegenden Prinzipien der Prüfung zu unterziehen.
Obwohl der Titel den Begriff (Weltliteratur) wahrscheinlich bewusst
vermeidet, nehmen Anlage und Durchführung die Idee durchaus ernst. Nach
den Ansätzen der Oxford Companions und vor allem nach dem Vorbild des

Dizionario Letterario Bompiani, doch konsequenter als dieses, gliedert das

deutschsprachige Werk die Literaturen nicht nach Autoren, Gattungen
oder Nationen, sondern führt die einzelnen Werke in alphabetischer
Reihenfolge der Originaltitel auf. Die Schwierigkeiten, die sich aus dieser

Anordnung für den praktischen Gebrauch zunächst ergeben, werden sich
technisch lösen lassen, wenn das Lexikon vollständig vorliegt; auch ist zu
hoffen, dass es eines Tages selbstverständlich sein wird, ein fremdsprachiges
Werk unter seinem Originaltitel zu kennen. In der zentralen Stellung, die
das literarische Werk auf diese Weise einnimmt, scheint sich die Erkenntnis
zu spiegeln, dass es nach der Publikation gleichsam unabhängig von seinem
Autor geworden ist und ein Eigenleben im Bereiche des Ästhetischen führt :

ein Gesichtspunkt, der den Erkenntnissen des New Criticism, der
formalistischen Methode der Russen und der werkimmanenten Interpretation
entgegenkommt. Bei der Auswahl der Werke, insgesamt etwa 18000, ist
der sogenannte abendländische Standpunkt, zum Teil gewiss ein Relikt
des kolonialistischen Zeitalters, aufgegeben worden: Die Literaturen der
Welt, etwa 130, stehen gleichberechtigt nebeneinander, die (kleinen)
einträchtig neben den (grossen). So beginnt eine Idee Herders, wenn auch
zunächst beengt durch das mechanische Verfahren der alphabetischen
Anordnung, Gestalt anzunehmen. Der parallel laufende Versuch, die Literaturen

der Welt in ihrer mündlichen und schriftlichen Überlieferung in einem
Sammelband darzustellen und zu einem «geschlossenen Bilde» abzurunden,
scheint mir hingegen missglückt: Das «geschlossene Bild» will sich dem
Leser nicht einstellen; er gewinnt den Eindruck eines in hundert Teile
zerstückelten Ganzen. Mit besonderer Wärme setzt sich Wolfgang von Ein-
siedel, der Spiritus rector des Unternehmens, unter dem Eindruck der
Forschungen von Cecil Maurice Bowra, Albert B. Lord und anderen für
die stärkere Berücksichtigung der mündlich überlieferten Literaturen ein
und führt sie im Lexikon folgerichtig durch. Dass bei diesem Verfahren
die Grenze der Literaturwissenschaft zur Ethnologie hin überschritten wird,
kann nur dem reinen Fachdenken misslich erscheinen ; Herder und Goethe
kannten solche Bedenken nicht. Denn es lässt sich nicht leugnen, «dass in
der Frühzeit und bis zu einer bestimmten Entwicklungsstufe eines jeden
Volkes rituelle, juristische, medizinische, kommerzielle und chronikalische
Sprachdenkmäler von den rein literarischen nicht zu trennen sind». Die
Merseburger Zaubersprüche oder der Sachsenspiegel sind Beispiele aus der
deutschen Literatur. Auch verhält sich das Lexikon konsequenter als die



KOMPARATISTIK 43

üblichen Literaturgeschichten, wenn es den extensiven Literaturbegriff auf
die neueren Literaturen ausdehnt, indem es «Schriftwerke aus allen Zweigen
der Geistes- und Naturwissenschaften» einbezieht, «soweit sie die Entwicklung

der Geschichte, das Gesicht einer Nation, eines Volksstamms
mitbestimmt haben», und auch vor der Trivialliteratur und den Zeugnissen
der Unmenschlichkeit, vom Hexenhammer bis zu Hitlers Mein Kampf, als

Repräsentanten ihrer Zeit nicht Halt macht.

Gefahren der Begriffs- Überdehnung

Hier zeichnen sich freilich die Gefahren ab, denen der Weltliteratur-Begriff
durch Überdehnung ausgesetzt ist. So nützlich die Aufnahme der zuletzt
genannten Druckerzeugnisse für den Benutzer des Lexikons sein mag - mit
Literatur, selbst im weitesten Sinne des Wortes, haben sie nichts zu tun.
Dabei erhebt sich natürlich sogleich die Frage, was man unter (Literatur)
verstehen will. Sicher ist das Kriterium des «Bezugs zur Wirklichkeit», das
WeUek und Warren vorschlagen, zu eng: Das (Erdichtete), die (Erfindung),
die (Einbildungskraft), der (Schein), die (Illusion), kurz alles, was die
englische Sprache unter (fiction) versteht, unterscheidet die Dichtung von
der Literatur, nicht aber die Literatur von der Nicht-Literatur. Die Dichtung
ist ein Teil der Literatur, den man nicht ohne Schaden für das Verständnis
aus dem Ganzen herauslöst. Fritz Strich schlug vor, «dass man alles das

zur Literatur zählt, was in künstlerischer Sprachform gehalten und wofür
die künstlerische Sprachform innerlich notwendig ist. Tacitus, Montesquieu,
Ranke und Mommsen würden also ebenso dazu gehören wie Schopenhauer
und Nietzsche ». Dafür würde sich die Bezeichnung (sprachliches Kunstwerk)

am besten eignen. Nur scheint mir Strichs Abgrenzung nicht deutlich

genug formuliert. Der Essay, der Aphorismus, der philosophische Traktat,
die Biographie, die Geschichtschreibung, ja auch die Dichtung selbst gehören

nämlich nur insoweit zur Literatur, als die Autoren es vermocht haben,
ihren Gegenstand in angemessene künstlerische Form zu
bringen. Das ist weder Heinrich Institoris und Jakob Sprenger mit ihrem
Malleus maleficarum noch Adolf Hitler mit seinem Kampf geglückt und
war wahrscheinlich auch nicht beabsichtigt; folglich gehören ihre
Verlautbarungen nicht zur Literatur. Auch die trivialen Erzeugnisse, selbst wenn
sie - wie Alt-Heidelberg - (Dichtungen) im Sinne des fiktiven Bezuges zur
Wirklichkeit sind, erfüllen die Forderung nicht, die wir an Literatur stellen

zu müssen glauben, weil sie nicht Kunst, sondern Kitsch sind. (Womit
übrigens nichts gegen ihr Studium im Rahmen der Soziologie gesagt ist.)
Das unterscheidende Merkmal von Literatur kann weder in ihrem fiktiven



44 KOMPARATISTIK

Charakter noch in der Tatsache bestehen, dass bestimmte Werke ihre Zeit
besonders eindeutig repräsentieren oder die Entwicklung der Geschichte
oder das Gesicht einer Nation mitbestimmt haben; vielmehr legt gerade die

Uferlosigkeit der weltliterarischen Konzeption und Produktion nahe, auf
das ästhetische Kriterium keinen Verzicht zu leisten. (Das gilt selbstverständlich

nicht für ein Lexikon, von dem wir möglichst umfassende
Information erwarten.)

Zum Problem der literarischen Wertung

Hier setzt also das Recht und die Pflicht zur literarischen Wertung nach
übernationalen Massstäben ein. Der Begriff der (Angemessenheit), den wir
der antiken Rhetorik verdanken (Gorgias' und Aristoteles' noénov, Ciceros
und Quintilians (aptum>), bietet den Vorteil, dass er keinen normativen
Charakter hat; trotzdem oder gerade deshalb ist er so schwer zu fassen wie
die meisten ästhetischen Kategorien. Angemessenheit bleibt dem
Geschmacksurteil des Kritikers unterworfen und damit bis zu einem gewissen
Grade subjektiv. Doch lässt sich der Geschmack am Vorbild der Meister
bilden, und hier liegt die Ursache für die Forderung eines nicht weltliterarisch,

sondern ästhetisch notwendigen Kanons künstlerisch vorbildlicher,
(klassischer) Autoren, der aus dem Consensus der Kenner entstanden,
wenngleich jederzeit revidierbar ist. Der klassische Autor setzt in Vers und
Prosa dem Geschmack das Mass des Möglichen ; um dieses Mass zu kennen,
lesen wir die Klassiker. Dem quantitativen, dem extensiv-geographischen
Begriff der (Literaturen der Welt) stellt sich der qualitative, der kanonische
Begriff der (Weltliteratur) als ästhetisch notwendiges Korrelat zur Seite.
Wir sind nach wie vor der Meinung, dass kein Gremium in der Lage ist,
über die universale Geltung eines Autors ex cathedra zu entscheiden ; auch
der höchst achtbare Versuch eines einzelnen Liebhabers der Literatur,
Martin Bodmers, einen solchen Kanon aufzustellen, kann keine allgemeine
Verbindlichkeit beanspruchen. Bodmer nennt Homer, die Bibel, Dante,
Shakespeare, Goethe; aber er meint sie nicht als einzelne Dichter bzw.
Sammelwerke, sondern als gleichsam magische Kraftzentren, in denen sich
«das Menschlich-Umfassende und zugleich Abendländisch-Symptomatische»

konzentriert hat, das sich in den anderen Autoren unseres Kulturkreises

schwächer und nur partiell spiegelt und bricht. Doch wiederum
abgesehen von der abendländischen Zentrierung dieses Kanons sind
Bodmers Prolegomena zur Weltliteratur mystischer Versenkung entsprungen;
sie entziehen sich der wissenschaftlichen Rationalität. Wir können nur so
viel sagen: Ehe Weltliteratur im extensiven Sinne überschaubar geworden



KOMPARATISTIK 45

ist, ehe wir sie faktisch kennen - und wir stehen kaum am Beginn des Überblicks

-, ist jeder Versuch, einen weltliterarischen Kanon zu bilden, zum
Scheitern verurteilt. Welche Schwierigkeiten es bereitet, auch nur einen
Kanon deutschsprachiger Autoren für bescheidene didaktische Zwecke
aufzustellen, zeigen die Bemühungen um (Leselisten) für den
Studiengebrauch.

Dennoch bleibt ein nach den Kriterien der Qualität und der literarischen
Wirkung ausgewählter Kanon aus den Literaturen der Welt als ideale
Forderung bestehen. Dabei werden dem abstrakten Kosmopolitismus Grenzen

gesetzt sein. Denn wie einerseits nicht zu bestreiten ist, dass ein literarisches
Werk nur als individuelles Kunstprodukt und zugleich als Glied eines

Ganzen - der Nationalliteratur, der europäischen, indischen, chinesischen
und der Weltliteratur - richtig verstanden werden kann, so steht anderseits
fest, dass bestimmten Literaturen, etwa der hebräischen und römischen, der
qualitative Charakter von Weltliteraturen in besonderem Mass eigen ist,
und zwar nicht allein oder nicht vornehmlich aus ästhetischen Gründen,
sondern weil sie in unvergleichlicher Weise rezipiert worden sind und auf
andere Literaturen anregend gewirkt haben. Die Literaturen der Welt sind
weder ein Nebeneinander nationaler Parlamente, wie sie sich in jenen
Literaturgeschichten darstellen, die nach dem Muster der politischen
Geschichtschreibung die nationale Willensbildung als trennendes Kriterium
einführen, noch sind sie eine Vollversammlung der Uno, in der jedes
Mitglied, unabhängig von seiner politischen Bedeutung, die gleiche Stimme hat.
Soweit sie die Bezeichnung (Literatur) verdienen, sind sie die Gesamtheit
dessen, was der Mensch im Laufe seiner Geschichte in diejenige sprachliche
Form gebracht hat, welche den Gegenständen seines Interesses
angemessen ist.

Weltliteratur im Wandel

Mit dem imperatorischen Blick des Literaturstrategen, der ihn im Alter
auszeichnete, sprach Goethe vor anderthalb Jahrhunderten von der
«anmarschierenden Weltliteratur»; nüchtern genug, begründete er seine Prophezeiung

wiederholt durch die «sich immer vermehrende Schnelligkeit des

Verkehrs». In der Tat unterliegt es keinem Zweifel, dass die Technik auch
die Schriftsteller und ihre Erzeugnisse einander nähergebracht hat, genau
so, wie Goethe es sich vorstellte. Die Idee einer Weltliteratur begann in
dem geistesgeschichtlichen Augenblick zu erwachen, als das humanistisch-
hellenozentrische, das christlich-abendländische Weltbild der sich ausdehnenden

Welt- und Literaturkenntnis nicht mehr entsprach; Voltaire, Herder,



46 KOMPARATISTIK

Goethe bezeichnen die wichtigsten Vorläufer. Wenn Goethe in dem
Gespräch mit Eckermann vom 31. Januar 1827 nun meinte, die Epoche der
Weltliteratur sei an der Zeit, und jeder müsse «jetzt dazu wirken, diese

Epoche zu beschleunigen», dann aber das «Bedürfnis von etwas
Musterhaftem» doch wieder auf die alten Griechen verwies, so liegt darin nur ein
scheinbarer Widerspruch. Er löst sich sogleich auf, wenn die erste Äusserung

als faktische Feststellung und Aufforderung zur kosmopolitischen
Mithilfe, die zweite aber als kanonisierendes Geschmacksurteil verstanden
wird, dem man zustimmen kann oder nicht. Schon als es ausgesprochen
wurde, hätte es den Beifall vieler Zeitgenossen nicht mehr gefunden; die
gegenwärtige Weltliteratur hat sich der Darstellung des « schönen Menschen »,
die Goethe für das Merkmal der griechischen Kunst hielt, völlig entfremdet.

Es wäre töricht, ihr das zu verargen. Die Entwicklung der Menschheit
hat sie vor andere Probleme, zum Teil vor erschreckende Aussichten gestellt;
diese sucht sie zu bewältigen, so gut sie es vermag. Dass sich dabei Scharlatane

in den Betrieb einschleichen, dass sie oft sogar den Ton angeben, ist
so bedauerlich wie unvermeidbar; die Tatsache sollte den Kritiker
veranlassen, seine Aufgabe der Unterscheidung von Können und Mache um so
ernsthafter zu erfüllen. Vielen Autoren scheint sich das Wort zu versagen,
um die Abgründe darzustellen, vor denen der Blick schaudert; ich zitiere
einen charakteristischen Passus von Martin Walser: «Nie mehr sprechen.
Keine Wörter mehr. Den Mund spülen. Pfefferminz, bitte, Ingwer. Oder
gleich Pfeffer, Paprika, Jod, Lysol, ja Lysol und dann Blei in den Schlund,
basta, ein für alle Mal Zum Glück half ihm eine Art kaufmännischen
Anstands über diese Anfechtung hinweg. Er brauchte Geld.» Oder die
Dichter träumen wie Mallarmé von dem Buch, de Livre) mit Majuskel,
in das die Kraft aller anderen Bücher eingegangen ist: «La chair est triste,
hélas! et j'ai lu tous les livres.» Die Konzentration auf die kleinste Einheit,
auf die Dichtung schlechthin, den alles erleuchtenden Vers, auf Rimbauds
Voyelles, die eine Welt umschliessen, auf Ungarettis Lakonismus, der ans
Verstummen grenzt - das ist die Antwort des Ennui auf die Ausdehnung
der literarischen Zivilisation über die Erde. Neben der werbenden Kraft
des Exotismus neuerschlossener Räume kämpfen Plüsch und Provinz, von
der achtbaren Ästhetik längst zum Tode verurteilt und von tapferen
Scharfrichtern hundertmal hingerichtet, mit Zähigkeit um ihr Volk, dessen
subliterarische Interessen geteilt sind zwischen der Lust an der Enthüllung und
der bangen Frage, ob es nicht doch möglich sei, den Sputnik-Griff ins
Universum und den trauten Herrgottswinkel in einen Reim zu bringen.
Und da in der Literatur alles sagbar geworden ist und nichts mehr dem
Tabu unterliegt, tritt das Unausgesprochene an die Stelle des Wortes, das
die Funktion des Verschweigens mit Hilfe der Sprache übernimmt. Die



KOMPARATISTIK 47

Schilderung ambivalenter und einander widersprechender Symptome in der
Epoche der sich entfaltenden Weltliteratur Hesse sich mühelos fortsetzen;
doch sie sagt dem ratlos gewordenen Leser wenig Neues. Er ist in der Regel
schlecht gerüstet für das, was ihm bevorsteht. Ohne über das Bewusstsein

zu verfügen, das seinem Zeitalter angemessen wäre, ohne den archimedischen

Punkt ausserhalb der Nationalliteraturen gefunden zu haben, der ihn
befähigte, die Totalität zu begreifen, sieht er sich der Anstrengung gegenüber,

das ganz Andere, das Neue, das auf ihn eindringt, wenigstens als
existent zu erfahren. Natürlich kann er sich's bequem machen und sich
über die Blumen des Bösen moralisch entrüsten, statt sie geistig zu bewältigen;

aber damit hat er sich selbst betrogen. Wenn wir den Gegenstand
unserer Liebe, die Literatur, wirklich verstehen wollen, sollten wir den
Geistern der andrängenden Weltliteratur nicht ausweichen. Sie sind nichts
anderes als unsre Spiegelbilder oder die Propheten kommender Geschlechter.

Manfred Gsteiger

Komparatistik in der Kontroverse

Anmerkungen bei Gelegenheit neuerer Publikationen

In einem programmatischen Aufsatz über Vergleichende Literaturwissenschaft

und Hochschulreform schrieb François Jost, der an der University
of Illinois lehrende Verfasser des Jean-Jacques Rousseau Suisse, neulich:
«Une nouvelle discipline, depuis quelques décennies, s'établit et fleurit dans

nos universités de plus en plus nombreuses, la littérature comparée1.»
Eine optimistische Perspektive! Sie verträgt sich schlecht mit einer
Feststellung wie der folgenden: «Ungeachtet aller Studentenrevolution, die das
Neue fordert, ist die sogenannte Komparatistik immer noch in der
institutionellen, wenn nicht gar intellektuellen Verteidigung (wie unlängst noch


	Die Begriffe "Literatur" und "Weltliteratur" in der modernen Komparatistik

