Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 51 (1971-1972)
Heft: 1
Rubrik: Komparatistik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

32 KOMPARATISTIK

HorsT RUDIGER

Die Begriffe «Literatur» und «Weltliteratur»
in der modernen Komparatistik

Wer Begriffe zu analysieren versucht, der bekennt, dass ihm deren Inhalt,
Umfang, Anwendung problematisch scheinen. Ausser den rein technischen
Termini - etwa der Rhetorik oder Metrik — gibt es in der Literaturwissen-
schaft freilich kaum einen Begriff, der nicht problematisch wire. Das ist
nicht nur eine spezifische Misere dieses Faches, vielmehr gehort die Freiheit
der Begriffsbildung zu den konstituierenden Merkmalen der Geisteswissen-
schaften. Indessen verliert solche Freiheit an Reiz, wenn der Gegenstand,
mit dem sich das Fach beschiftigt, selbst fragwiirdig wird, weil seine
Unmrisse zu verschwimmen drohen. Wie schon wire es, wenn wir uns auf
die Definitionen einigen konnten, die der Grosse Brockhaus vorschligt:
Literatur sei «die Gesamtheit der schriftlichen Ausserungen des mensch-
lichen Geistes, im engeren Sinn das gesamte schongeistige Schrifttum», und
Weltliteratur «entweder die Gesamtliteratur aller Vélker und Zeiten oder
der Inbegriff derjenigen Werke aus dieser Gesamtliteratur, die iiber ihren
nationalen Entstehungsbereich hinaus universale menschliche und kiinst-
lerische Geltung beanspruchen». Am ehesten wird man noch der extensiv-
geographischen Umschreibung von <«Weltliteratur> zustimmen konnen:
«die Gesamtliteratur aller Volker und Zeiten». Indessen wirft bereits diese
anscheinend so harmlose Formulierung Bedenken auf: ob unter «<Literatur»
und mithin auch unter «Weltliteratur> wirklich nur «die Gesamtheit der
schriftlichen Ausserungen des menschlichen Geistes» zu verstehen und
nicht auch die miindlich iiberlieferten Literaturen einzubeziehen seien,
was gerade der quantitativ gebrauchte Begriff «Weltliteratur> nahezulegen
scheint; ob es ferner sinnvoll sei, «das gesamte schongeistige Schrifttum»
als «Literatur» «im engeren Sinn» zu bezeichnen, also auch die lyrischen
Expektorationen des Jiinglings, der seine Verse auf eigene Kosten drucken
lasst — gehoren sie doch nach Meinung bedeutender Literaturforscher eben-
falls zur schongeistigen Literatur, weil ihnen das Kriterium des fiktiven
Verhiltnisses zur Wirklichkeit eigen ist; ob nicht iiberhaupt die Trennung
von Literatur in ein weiteres und ein engeres Gebiet verfehlt sei, da ja
keineswegs feststeht, was belletristisch ist und ob es als Unterscheidungs-



KOMPARATISTIK 33

merkmal ausreicht; wer endlich iiber den « Anspruch» auf universale Gel-
tung zu entscheiden habe: ein Gremium alexandrinischer Gelehrter, die
Kongregation «de propaganda fide», unsere preiseverteilenden Literatur-
akademien, die gezielte Werbung kapitalkriftiger Verleger oder einfach die
Schwerkraft von Traditionen, der Publikumsgeschmack, das Mysterium
des Erfolges? Und was heisst «universale menschliche und kiinstlerische
Geltung» ? Homer hat sie jahrhundertelang nicht «beanspruchen» diirfen;
Dantes Wirkung erreicht im deutschen und angloamerikanischen Kultur-
bereich nur eine kleine Schar Getreuer, und auch dies erst seit der Romantik
und unter starken Vorbehalten Goethes; die Klassiker Indiens und Chinas,
deren Anspruch auf universale Geltung keinem Zweifel unterliegt, sind im
Westen nur sporadisch und oft in weltanschaulich gebundenen Konven-
tikeln bekannt. Offenbar gibt es keinen Consensus omnium oder auch nur
litteratorum iiber universale Geltung, oder ein solches Einverstindnis hdngt
von historischen und gesellschaftlichen Umstidnden ab und bleibt so proble-
matisch wie jedes individuelle Geschmacksurteil.

Die Krise der Literaturwissenschaft

Es ist nicht schwierig, an Definitionen geisteswissenschaftlicher Begriffe
Kritik zu iiben, und die Aufgabe wird um so leichter, je priziser die Defini-
tionen zu sein vorgeben. Wir haben es mit Anndherungswerten zu tun, die
der oberflichlichen Verstindigung dienen. Doch liegt auch ihnen eine
bestimmte, wenngleich nicht deutlich ausgesprochene Konzeption des
Ganzen zugrunde. Eben diese Gesamtkonzeption hat sich seit einigen Jahr-
zehnten als besonders problematisch erwiesen. Ausdruck des Zustandes
der Unsicherheit und des Unbehagens ist das Bewusstsein einer Krise, von
der zwei Fachgebiete vornehmlich betroffen sind: die Komparatistik und
die Germanistik. Unter vielen Symptomen nenne ich nur zwei, dic den
krisenhaften Zustand verdeutlichen: die weltweite Diskussion, welche René
Welleks konzentrierter Vortrag vor der Association Internationale de
Littérature Comparée iiber The Crisis of Comparative Literature seit 1958
hervorgerufen hat, und die im wesentlichen auf den deutschen Sprach-
bereich beschrinkte Auseinandersetzung iiber Emil Staigers Rede Literatur
und Offentlichkeit anlisslich der Verleihung des Literaturpreises der Stadt
Ziirich im Dezember 1966. So wenig Gemeinsames die beiden Ausserungen
in Ton und Tendenz aufweisen — das Bewusstsein eines Krisenzustandes
ist in beiden wach. Wellek hat das Phinomen in den ersten Sdtzen seiner
Ausfiihrungen umrissen: «Spétestens seit 1914 befindet sich die Welt ...
im Zustand permanenter Krise. Seit etwa derselben Zeit entzweien metho-
dische Konflikte auch die Literaturwissenschaft ... Es ldsst sich ... nicht



34 KOMPARATISTIK

behaupten ..., die literaturwissenschaftliche Krise habe irgendwo eine
Losung erfahren oder auch nur einen Ausgleichspunkt erreicht.» Wellek
wie Staiger mochten am gegenwirtigen Zustand etwas gedndert wissen:
der eine am Geist und an den Methoden der Literaturwissenschaft, der
andere an der Literatur selbst. Indessen hat die methodologische Besinnung
bei den Komparatisten bereits vor Welleks Vortrag eingesetzt; sie betrifft
nicht zuletzt den Gegenstand ihrer Forschung, die Literatur und die Welt-
literatur. Ob die Wissenschaft von einer Nationalliteratur aus den Dis-
kussionen der Komparatisten Nutzen ziehen kann, hdngt von ihrer Bereit-

schaft ab, den Anschluss an den Status der gegenwirtigen Diskussion zu
finden.

Komparatistik

Wir gehen von der Terminologie aus, weil sich die Problematik der Sache
in der Namengebung spiegelt. Die Bezeichnungen < Vergleichende Literatur-
wissenschaft> oder <-geschichte> (oder gar «Vergleichende Literatur») sowie
ihre Aquivalente in den anderen europidischen Sprachen werden allgemein
als wenig gliicklich empfunden und haben zum Misstrauen gegen das Fach
beigetragen; der Nachweis, dass sie trotzdem im Englischen und Franzo-
sischen urspriinglich richtig gebildet waren und mindestens bis zum Beginn
des XVIII. Jahrhunderts, als <Literatur>» noch <Kenntnis von Literatur»>
bedeutete, ihren guten Sinn hatten, ist Wellek zu danken. Heute fordern
sie zu dem Bonmot heraus, man kdnne ebensogut «comparative potatoes»
sagen. Deshalb ziehe ich im Deutschen den neutraler wirkenden Ausdruck
<«Komparatistik > vor, obwohl er natiirlich das gleiche Problem aufwirft wie
sein deutsches Aquivalent: Weder erschopft sich die Komparatistik im
Vergleichen, noch gibt der Ausdruck «vergleichen» an, was eigentlich ver-
glichen werden soll, nidmlich die Hervorbringung mehrerer National-
literaturen. Wenn wir Grabbes und Lenaus Don Juan-Dramen vergleichen,
treiben wir noch keine Komparatistik; erst der Vergleich dieser Bearbei-
tungen des Stoffes mit denen Tirsos de Molina, Moliéres, Da Pontes,
Puschkins, Baudelaires, Shaws, Frischs usw. widre Komparatistik — aller-
dings in einem Sinne, der heute als viel zu eng gilt. Die moderne Komparati-
stik verfolgt genau das gleiche Ziel wie jede an eine Nationalliteratur gebun-
dene Wissenschaft: das sprachliche Kunstwerk zu verstehen; aber sie ist
der Uberzeugung, dass das Verstindnis mit Hilfe der national gebundenen
oder der <werkimmanenten> Interpretation nur in den seltensten Fillen
gliicken kann. Sie geht von der unbestreitbaren Tatsache einer innereuro-
pdischen und zum Teil auch einer europdisch-orientalischen (Bibel), euro-
paisch-arabischen (spanisches Mittelalter), europaisch-persischen (Goethe),



KOMPARATISTIK 35

europdisch-chinesischen (Voltaire) Literaturtradition aus, die in keinem
Augenblick unserer Geistesgeschichte verstummt ist. Dabei wendet sie —
neben anderen — auch die Methode des Vergleichens an, vornehmlich aus
zwei Griinden: nicht so sehr, um festzustellen, was etwa an Stoffen, Moti-
ven, Topoi usw. von der einen Literatur in die andere <eingeflossen> sei,
sondern wie dieser bestimmte Dichter in diesem bestimmten Werk das
Rezipierte adaptiert, verarbeitet, umgestaltet habe, so dass etwas Neues,
Anderes, sehr Individuelles entstand. Dieses Kunstgebilde in seiner spe-
zifischen Eigenart zu erkennen und zu beschreiben, ist die eine Aufgabe
der vergleichenden Methode. Die andere besteht darin, das spezifische
Gewicht des Werkes festzustellen, das heisst eine Wertung vorzunehmen;
denn zweifellos besteht eine der Aufgaben der Komparatistik in der « Wer-
tung literarischer Kunstwerke auf internationaler Basis» (Wolfgang Bernard
Fleischmann). Will sich die Literaturwissenschaft also nicht der Illusion
hingeben, sie sei eine wertfreie Wissenschaft, so bleibt ihr nach dem Zusam-
menbruch der normativen Asthetik nur die vergleichende Methode iibrig,
um ihre Aufgabe zu erfiillen.

«Literatur> oder « Weltliteratur>

Wenn sich also das Ziel der Komparatistik prinzipiell nicht von den Zielen
der an Nationalliteraturen gebundenen Disziplinen unterscheidet, wenn
iiberdies das Vergleichen nur eine mdgliche Methode unter anderen bildet
(und heute keineswegs die wichtigste), so stellt sich die Frage, ob nicht
andere Bezeichnungen fiir ihre Tatigkeit besser angebracht wiren. Im Hin-
blick auf die Themen, die in Max Kochs Zeitschrift fiir vergleichende
Litteraturgeschichte und in der Revue de littérature comparée vornehmlich
behandelt wurden — «die Wanderungen von Stoffen und Formen, die Ein-
fliisse einer Literatur auf die andere, die Schicksale eines Dichters bei
anderen Volkern» —, hat Fritz Strich bereits 1930 festgestellt, dass all dies
«mit vergleichender Literaturgeschichte iiberhaupt nichts mehr zu tun»
habe: Er nahm das Adjektiv noch ernst. Darum schlug er vor, von «Welt-
literaturgeschichte> oder «Weltliteraturwissenschaft» zu sprechen. Zwar war
er sich durchaus bewusst, dass weder das Wort «Welt> noch das Wort
«Literatur> dem Umfang nach eindeutig zu bestimmen sei; aber er ver-
suchte, die Schwierigkeiten aus dem Wege zu rdumen. «Spricht man von
Welt, so denkt man meistens doch nur an Europa, und Weltliteratur wird
mit europdischer Literatur verwechselt ... Man muss also zunéchst einmal
diesen europazentrischen Standpunkt aufgeben, um sich das Recht zu
erwerben, von Weltliteratur sprechen zu diirfen.» Dazu wire Goethe, der
Schopfer der Idee und des Wortes «Weltliteratur», gewiss der am besten



36 KOMPARATISTIK

geeignete Fiihrer gewesen; denn wie Strich selbst meisterlich dargestellt hat,
erfuhr er auch «die 6ffnende Macht des Orients» und «die sozialisierende
Macht Amerikas», dessen Literatur im ersten Drittel des XIX. Jahrhunderts
von der europdischen noch deutlich unterschieden war. Merkwiirdigerweise
hélt aber Strich im weiteren Verlauf seiner Untersuchung am «europa-
zentrischen Standpunkt» fest. So kommt er zu paradoxen Formulierungen:
«Es gibt wirklich eine Literatur, welche ihre weltliterarische Geltung ihrer
weltbiirgerlichen Geistigkeit verdankt. Es ist die franzosische, deren zen-
traler Gedanke der europédische, deren Ziel dic europédische Zivilisa-
tion ist.» Ob die franzdsische Literatur mehr europdischen oder universalen
Charakter habe, scheint diskutabel; wahrscheinlich 16st sich die Frage,
wenn man die verschiedenen Epochen gebiihrend beriicksichtigt. Logisch
und terminologisch ist die Feststellung Strichs jedenfalls nicht haltbar.
Nun sichert sich Strich zwar ausdriicklich ab, indem er sagt, er wolle
«um der vorldufigen Beschrinkung willen unter Weltliteratur die euro-
piische Literatur» im Sinne eines «iibernationalen Entwicklungsganges»
verstehen; trotzdem miisste er sich den Vorwurf des «européocentrisme»
ebenfalls gefallen lassen, den er selbst gegen die allzu beschrinkte Anwen-
dung des Wortes « Weltliteratur» erhebt. Neuerdings gebraucht René Etiemble
die Vokabel als Bannstrahl gegen jeden Komparatisten, der es versiumt,
die aussereuropdischen Literaturen, vor allem die chinesische Literatur, in
sein Programm einzubezichen. Besonders bei einigen deutschen Kompara-
tisten entdeckt er «parfois un reflet du réve européen qui fut celui... de
Hitler, et qui a sujet d’inquiéter nos collégues soviétiques au moins autant
que nous»; auch spricht er den Wunsch aus, dass ein Aufsatz des Unter-
zeichneten iiber Nationalliteraturen und europdische Literatur «ne signifie
pas un retour a quelque chauvinisme européen qui, moins étroit, ne vaudrait
pas beaucoup mieux que le chauvinisme frangais de M. Marius-Frangois
Guyard». Nun, es tdte mir leid, wenn ich unsere sowjetischen und fran-
zosischen Kollegen um ihren Schlaf gebracht hitte, obwohl ich mich neben
Ernst Robert Curtius, den Etiemble des gleichen Vergehens beschuldigt,
nicht in schlechter Gesellschaft befinde. Indessen scheinen solche Vor-
stellungen, die jeder textlichen Grundlage entbehren, auf eine Gefahr hin-
zudeuten, welche der Komparatistik gerade dann droht, wenn sie sich
anschickt, die Idee der Weltliteratur ernst zu nehmen: die Gefahr, dass der
unter allgemeinem Beifall schon von Wellek zum Hauptportal hinaus-
komplimentierte Chauvinismus, der keiner Wissenschaft weniger ansteht
als der Komparatistik, in Gestalt von Argwohn und Verdachtigung durch
die Hintertiir wieder hereinschliipft. Wenn aber mein Aufsatz von der
«europdischen Literatur» handelte, so einfach deshalb, weil ich es — ebenso
wie Strich — fiir besser hielt, den ersten Schritt vor dem zweiten zu tun und



KOMPARATISTIK 37

dieser Tatsache — im Gegensatz zu Strich — auch terminologisch Rechnung
tragen wollte.

Trotzdem ist Etiembles Grundforderung berechtigt, fast anderthalb
Jahrhunderte nach Goethes Entwurf allmdhlich auch den zweiten Schritt
zu wagen. Schwierig ist nur die Frage, wie sich die Sache ins Werk setzen
lasse. Etiemble geht ebenfalls von der Terminologie aus und schlégt,
«candidement», vor, die Gesamtheit aller Nationalliteraturen als «la
littérature, sans adjectif», zu bezeichnen. Dagegen ldsst sich nichts ein-
wenden als die Tatsache, dass Traditionen ihr Gewicht haben, dass sie trige
sind, dass die in der Sache selbst liegenden Schwierigkeiten durch die kiir-
zere Vokabel nicht behoben werden. In gewisser Weise entspricht der Vor-
schlag demjenigen Welleks, die komplizierte Missbildung «Vergleichende
Literaturwissenschaft> im Deutschen durch den einfachen Begriff <Litera-
turkunde> zu ersetzen. Damit wiirde einerseits dem miissigen Streit iiber
die Grenzen zwischen <allgemeiner» und <vergleichender> Literaturwissen-
schaft der Boden entzogen, und zugleich wiirde der Begriff alle Bereiche der
Literaturforschung umfassen: Geschichte, Theorie und Kritik. Doch scheint
mir diese Neubildung im Deutschen iiberfliissig, weil der Begriff <Literatur-
wissenschaft> ohne Adjektiv auch die Geschichte einbeziechen kénnte, wenn
man sich darauf einigen wiirde, und Exakteres erwarten ldsst als eine vage
«Kunde»>.

Im weiteren Verlauf seiner Rede unterzieht Etiemble einige Versuche,
eine ideale <Bibliothek der Weltliteratur> zusammenzustellen, der Kritik.
Wie nicht anders zu erwarten, kann kein Versuch wirklich befriedigen, weil
irgendeine Literatur immer zu kurz kommt. Es stellt sich also die Frage,
welche organisatorischen Massnahmen zu ergreifen seien, um die kiinftigen
Versuche und vor allem unsere Nachschlagewerke der Weltliteratur zu ver-
bessern. Etiemble méchte deren Redaktion einer «association véritablement
internationale de littérature comparée» anvertraut wissen, «ou tous ceux
de notre discipline, qu’ils travaillent dans le monde socialiste ou le monde
capitaliste, pourraient sans trop de difficulté collaborer...». Wieder wire
gegen den Vorschlag nichts anderes einzuwenden als die leidige Erfahrungs-
tatsache, dass ein solches Mammutwerk wohl niemals zustandekdme. Doch
fand der realistischere Vorschlag eines anderen Franzosen, Jacques Voisines,
des frilheren Prisidenten der Association Internationale de Littérature
comparée, bei dem Kongress, der 1964 in Fribourg stattfand, die Zustim-
mung der Mitglieder: der Plan einer Geschichte der europédischen Litera-
tur — ein Unternehmen also, welches sogleich dem Verdacht des «européo-
centrisme» ausgesetzt sein konnte. Die Organisation, die den Plan am
wirmsten befiirwortet, ist jedoch nicht in einem Lande mit kapitalistischer
Gesellschaftsordnung beheimatet; es ist die Ungarische Akademie der



38 KOMPARATISTIK

Wissenschaften. Das Fiir und Wider des Planes ist lebhaft diskutiert worden;
unter andern erhob Werner Krauss den Einwand, er glaube nicht an die
Existenz einer <europdischen Literatury; es gebe Nationalliteraturen und
eine Weltliteratur; diese aber solle den Gegenstand der Forschung bilden.
Die diplomatische Erwiderung von Gyoérgy Mihdly Vajda im Namen des
Instituts fiir Literaturwissenschaft der Ungarischen Akademie der Wissen-
schaften verdient Beachtung: « M. Krauss aurait incontestablement raison,
si nous nous proposions la présentation de la littérature universelle. Bien
qu’une telle entreprise soit souhaitable, des travaux a une échelle mondiale
exigeraient une concentration des forces, a laquelle nous ne sommes guére
en mesure, pour I'instant, de répondre. Toutefois, I’objection de M. Krauss
nous rapelle que, d’'une part, pas un seul instant nous ne devons perdre
de vue - fidéles en cela aux traditions de la littérature comparée — les rapports
de la littérature de type européen avec les autres littératures du monde,
et que, d’autre part, il nous faut continuer & concrétiser notre point de vue
historico-typologique.» Also auch hier die Einsicht, dass es besser sei, den
ersten Schritt vor dem zweiten zu tun, ohne diesen aus dem Auge zu ver-
lieren.

Freilich verwahrt sich auch Etiemble dagegen, er hdnge utopischen
Wunschbildern nach. Gegen die Gefahr der Apoplexie infolge Uberfiillung
des geistigen Verdauungsapparates empfiehlt er das gleiche Heilmittel wie
Fritz Strich: Beschridnkung, freilich nicht auf ein organisch gewachsenes
Gebilde wie die europdische Literatur, sondern in Gestalt einer Auswahl
aus den Literaturen der Welt nach dem Prinzip der Wahlverwandtschaft
und der Liebe, wie Hermann Hesse es in seiner Bibliothek der Weltliteratur
empfohlen hat. Obwohl die Gefahren des Zufalls und des Eklektizismus
nicht zu verkennen sind, diirfte sich gegen den Vorschlag kein Widerspruch
erheben, weil der gesunde Menschenverstand ohnehin nach diesem Grund-
satz vorzugehen pflegt. Auch dem Komparatisten bleibt nur das Auswahl-
verfahren nach den Kriterien des Geschmacks, der Wahlverwandtschaft
und seiner Kenntnisse. Er muss sich damit abfinden konnen, das Ganze,
das ihm am Herzen liegt, am gewéhlten Ausschnitt exemplarisch zu ver-
deutlichen; alles andere fithrt zum Dilettantismus. Wer die Weltliteratur
geniessen will, muss sich aneignen, was ihm personlich forderlich scheint;
wer sie erforschen will, muss sich auf fruchtbare Ausschnitte beschrianken;
wer sie darstellen will, sieht sich unausweichlich auf den Weg der Synthese
und damit in der gegenwértigen Situation auf die internationale Zusammen-
arbeit verwiesen. Gerade auf diese Weise erfiillt er einen von Goethes Pro-
grammpunkten: Die Verkiindigung einer allgemeinen Weltliteratur bedeute
nicht, «dass die verschiedenen Nationen voneinander und ihren Erzeug-
nissen Kenntnis nechmen, denn in diesem Sinne existiert sie schon lange . ..



KOMPARATISTIK 39

Nein! hier ist vielmehr davon die Rede, dass die lebendigen und strebenden
Literatoren einander kennenlernen und durch Neigung und Gemeinsinn
sich veranlasst finden, gesellschaftlich zu wirken».

Literatur als Ganzheit

Dieses gesellschaftliche Wirken ist im Begriffe, das Gesicht der Literatur-
wissenschaft zu verdndern. Man kann auf die technisch-sozialen Umwil-
zungen, welche die standardisierte «One World» erzwungen haben, in ver-
schiedener Weise reagieren: ablehnend, resignierend, skeptisch, abwartend,
zustimmend, enthusiastisch; die unter den traditionalistischen Literar-
historikern iibliche Reaktion scheint mir darin zu bestehen, dass sie die
Vorginge, denen sie mehr oder weniger passiv ausgesetzt sind, vorldufig
noch kaum in ihr Bewusstsein haben dringen lassen, geschweige denn, dass
sie aus der Erkenntnis des Unausweichlichen praktische Folgerungen gezo-
gen hidtten. Was sich rings um uns anbahnt oder schon vollzogen hat, und
zwar nicht nur in der Literatur und in der Kunst, ist mit dem germano-
zentrischen, dem europazentrischen, dem humanistischen und dem christ-
lichen Weltbild nicht mehr in Einklang zu setzen, und allzu leicht bietet sich
als Ausweg der Riickzug in die Geschichte oder ins unbedingte Reich des
Schonen an. Doch der Fliichtige entdussert sich seines Rechtes auf Mitge-
staltung der Welt und vor allem der Moglichkeit, die Literatur zu verstehen,
das heisst, er verfehlt seine eigentliche Aufgabe. Ich mdchte nicht missver-
standen werden: Ich pliddiere nicht fiir das bevorzugte Studium der Gegen-
wartsliteratur oder auch nur der neueren Literatur, wie es in der Kompara-
tistik iiblich ist; vielmehr neige ich zu Erich Auerbachs Meinung, dass ein
begabter Student den Geist der eigenen Zeit ohnehin besitze und deshalb
keines akademischen Lehrers bediirfe, «um sich Rilke oder Gide oder Yeats
zu eigen zu machen» (deren Namen ich heute freilich durch andere Zeit-
genossen ersetzen wiirde). Noch weniger wird man von mir erwarten, dass
ich dem Humanismus Kampf ansage oder das Studium der Nationallitera-
turen abgeschafft sehen méchte. Was ich meine, ist dies: dass das Verstehen
von Literatur, gegenwirtiger oder vergangener, deutscher oder nicht-
deutscher, nur unter der Voraussetzung der kritischen Teilnahme an der
eigenen Zeit moglich ist, dass neue Einsichten iiber geschichtliche Erschei-
nungen nur von einem wachen Bewusstsein der eigenen Situation zu erwar-
ten sind.

Das Verdienst einiger Vertreter der Komparatistik besteht darin, dass
sie die Aporien der traditionellen Wege erkannt und ins Bewusstsein geho-
ben haben; sie versuchen, die Literaturwissenschaft der verinderten Welt
allméhlich anzupassen. Unter diesem Gesichtspunkt sind die Meinungs-



40 KOMPARATISTIK

verschiedenheiten, die ihre <Schulen» trennen, geringer als die Differenzen
zwischen ihnen und den traditionalistischen Vertretern der national gebun-
denen Disziplinen. Jeder Komparatist, jeder seiner Situation bewusste
Literarhistoriker iiberhaupt, kann den Sétzen Welleks und Warrens zustim-
men, die sie anlésslich der Erorterung des Problems der Weltliteratur nieder-
schrieben: «Aber welchen Schwierigkeiten sich die Konzeption einer uni-
versalen Literaturgeschichte auch gegeniiber sechen mag, es ist wichtig, die
Literatur als eine Ganzheit zu sehen und ihr Wachstum und ihre Entwick-
lung ohne Riicksicht auf sprachliche Verschiedenheiten zu verfolgen»; die
Sprachgrenzen seien wihrend des XIX. Jahrhunderts «ganz ungebiihrlich
iiberschitzt» worden. « Der Hauptbeweis zugunsten der <vergleichenden»
oder (allgemeinen> oder einfach der <Literatur» ist durch die offensichtliche
Unrichtigkeit der Vorstellung von einer in sich geschlossenen National-
literatur gegeben ... Literaturgeschichte als Synthese, Literaturgeschichte
auf iibernationaler Grundlage muss von neuem geschrieben werden ... Es
erfordert eine Ausweitung der Perspektiven, die gewiss nicht leicht zu
erreichende Uberwindung lokaler und provinzieller Gefiihle. Aber es gibt
nur eine Literatur, wie es nur eine Kunst und nur eine Menschheit gibt;
in dieser Auffassung liegt die Zukunft literarhistorischer Studien.» Mag
aus solchen Sétzen ein fast Whitmansches Pathos des Salut au monde klin-
gen, entscheidend ist das Bewusstsein einer verdnderten Welt, das den
Gedanken geprigt hat. Es steigert sich in den Schlussworten von Etiembles
Vortrag bis zum Paradox: «C’est une des contradictions du monde ol nous
vivons, ol vivront nos étudiants: nous sommes a la fois comblés d’infor-
mations, et débordés par I’excés des informations. De sorte qu’au moment
précis ou la Weltliteratur devient enfin possible, elle devient du méme coup
quasiment impossible. A I'impossible, il est vrai, chacun de nous, je I’espére,
se sent tenu.» Doch am stirksten spricht das Bewusstsein der Schwierigkeit,
durch Tradition geformte Aufgaben der Philologie mit dem Geist einer in
ihren Grundlagen erschiitterten Welt in Einklang bringen zu miissen, aus
einigen von tiefer Skepsis, aber auch von Mut erfiillten Sdtzen Erich Auer-
bachs in seinem Aufsatz Philologie der Weltliteratur. Durch die Sache selbst
bedingt, fiihren sie ebenfalls zum Paradox: «Sollte es der Menschheit
gelingen, sich durch die Erschiitterungen hindurchzuretten, die ein so
gewaltiger, so reissend schneller und innerlich so schlecht vorbereiteter
Konzentrationsprozess [wie der gegenwirtig erlebte] mit sich bringt, so
wird man sich an den Gedanken gewohnen miissen, dass auf einer einheit-
lich organisierten Erde nur eine einzige literarische Kultur, ja selbst in ver-
gleichsweise kurzer Zeit nur wenige literarische Sprachen, bald vielleicht
nur eine, als lebend iibrigbleiben. Und damit wire der Gedanke der Welt-
literatur zugleich verwirklicht und zerstort.»



KOMPARATISTIK 41

Notwendigkeit der Synthese

Unabhiingig voneinander und auf ganz verschiedenen Wegen der Uber-
legung kommen zwei Komparatisten zu dem Schluss: In dem Augenblick,
da Weltliteratur infolge der gesellschaftlich-technischen Umwilzungen auf
dem Planeten sich verwirklicht, ist sie faktisch schon kaum mehr darstellbar
und als Idee zerstért. Das sind diistere Aussichten, selbst unter der ein-
schrankenden Voraussetzung, dass der Ablauf der Geschichte an Prophe-
zeiungen nicht gebunden ist. Doch Auerbach lisst es nicht dabei bewenden.
Er stellt sich die Frage, wie der grosse Auftrag der Philologie unter den
gegebenen Umstdnden noch verwirklicht werden konne, und versucht eine
Antwort: Synthesen seien unter dem «Kairos der verstehenden Geschichts-
schreibung», in dem wir gegenwirtig noch leben, die dringlichste Aufgabe
(die auch von anderen Komparatisten immer wieder als solche empfunden
wird); ihnen stehe die Notwendigkeit zur Spezialisierung entgegen. Philo-
logische Leistungen von Rang seien aber nach wie vor nur vom Einzelnen
zu erwarten, der fahig ist, nach folgendem methodischen Prinzip zu arbeiten:
«Fiir die Durchfithrung einer grossen synthetischen Absicht ist zunichst
ein Ansatz zu finden, eine Handhabe gleichsam, die es gestattet, den Gegen-
stand anzugreifen. Der Ansatz muss einen fest umschriebenen, gut iiber-
schaubaren Kreis von Phdnomenen aussondern; und die Interpretation
dieser Phinomene muss Strahlkraft besitzen, so dass sie einen weit grosseren
Bezirk als den des Ansatzes ordnet und mitinterpretiert.» Es wird nieman-
dem entgehen, dass Auerbach die Methode beschreibt, die er selbst in
Mimesis so meisterlich handhabt. Sowohl in der Komparatistik wie im
Rahmen der Erforschung der Nationalliteraturen scheint sie in der Tat am
besten geeignet, um der iiberwiltigenden Stoffmassen Herr zu werden und
die Notwendigkeit der Spezialisierung mit dem Bediirfnis nach synthetischer
Darstellung sinnvoll zu verschmelzen. Ahnlich wie in den Darstellungen
von Mario Praz und Ernst Robert Curtius verbinden sich im Werke Erich
Auerbachs europdisch-humanistische Forschungstradition und weltliterari-
sches Bewusstsein zu einem harmonischen Ganzen. Freilich werden unter
dem Zeichen der Beschriankung auf den fruchtbaren Ansatz in Zukunft
weniger historische Uberblicke im Sinne des XIX. Jahrhunderts von ein-
zelnen Forschern zu erwarten sein. Alexandrinische Epochen sind miss-
trauisch gegen «grosse Biicher» und halten sie fiir «grosse Ubel».

Um so reger ist ihr Bediirfnis nach Ordnung des uniibersehbar gewor-
denen Stoffes und nach griffbereiter Information. Hier kann nur die inter-
nationale Zusammenarbeit weiterfithren. Von allen mir bekannten Unter-
nehmungen zum Thema Weltliteratur ist sie bisher in Kindlers Literatur-
Lexikon am folgerichtigsten durchgefiihrt worden; darum lohnt es sich,



42 KOMPARATISTIK

die der Arbeit zugrunde liegenden Prinzipien der Priifung zu unterziehen.
Obwohl der Titel den Begriff <Weltliteratur> wahrscheinlich bewusst ver-
meidet, nehmen Anlage und Durchfiihrung die Idee durchaus ernst. Nach
den Ansétzen der Oxford Companions und vor allem nach dem Vorbild des
Dizionario Letterario Bompiani, doch konsequenter als dieses, gliedert das
deutschsprachige Werk die Literaturen nicht nach Autoren, Gattungen
oder Nationen, sondern fiihrt die einzelnen Werke in alphabetischer
Reihenfolge der Originaltitel auf. Die Schwierigkeiten, die sich aus dieser
Anordnung fiir den praktischen Gebrauch zunichst ergeben, werden sich
technisch l6sen lassen, wenn das Lexikon vollstdndig vorliegt; auch ist zu
hoffen, dass es eines Tages selbstverstdndlich sein wird, ein fremdsprachiges
Werk unter seinem Originaltitel zu kennen. In der zentralen Stellung, die
das literarische Werk auf diese Weise einnimmt, scheint sich die Erkenntnis
zu spiegeln, dass es nach der Publikation gleichsam unabhéngig von seinem
Autor geworden ist und ein Eigenleben im Bereiche des Asthetischen fiihrt:
ein Gesichtspunkt, der den Erkenntnissen des New Criticism, der forma-
listischen Methode der Russen und der werkimmanenten Interpretation
entgegenkommt. Bei der Auswahl der Werke, insgesamt etwa 18000, ist
der sogenannte abendldndische Standpunkt, zum Teil gewiss ein Relikt
des kolonialistischen Zeitalters, aufgegeben worden: Die Literaturen der
Welt, etwa 130, stehen gleichberechtigt nebeneinander, die <kleinen»> ein-
trichtig neben den <grossen>. So beginnt eine Idee Herders, wenn auch
zunichst beengt durch das mechanische Verfahren der alphabetischen
Anordnung, Gestalt anzunehmen. Der parallel laufende Versuch, die Litera-
turen der Welt in ihrer miindlichen und schriftlichen Uberlieferung in einem
Sammelband darzustellen und zu einem «geschlossenen Bilde» abzurunden,
scheint mir hingegen missgliickt: Das «geschlossene Bild» will sich dem
Leser nicht einstellen; er gewinnt den Eindruck eines in hundert Teile zer-
stiickelten Ganzen. Mit besonderer Warme setzt sich Wolfgang von Ein-
siedel, der Spiritus rector des Unternehmens, unter dem Eindruck der
Forschungen von Cecil Maurice Bowra, Albert B. Lord und anderen fiir
die stidrkere Beriicksichtigung der miindlich {iberlieferten Literaturen ein
und fiihrt sie im Lexikon folgerichtig durch. Dass bei diesem Verfahren
die Grenze der Literaturwissenschaft zur Ethnologie hin iiberschritten wird,
kann nur dem reinen Fachdenken misslich erscheinen; Herder und Goethe
kannten solche Bedenken nicht. Denn es ldsst sich nicht leugnen, «dass in
der Friihzeit und bis zu einer bestimmten Entwicklungsstufe eines jeden
Volkes rituelle, juristische, medizinische, kommerzielle und chronikalische
Sprachdenkméler von den rein literarischen nicht zu trennen sind». Die
Merseburger Zauberspriiche oder der Sachsenspiegel sind Beispiele aus der
deutschen Literatur. Auch verhilt sich das Lexikon konsequenter als die



KOMPARATISTIK 43

iiblichen Literaturgeschichten, wenn es den extensiven Literaturbegriff auf
die neueren Literaturen ausdehnt, indem es « Schriftwerke aus allen Zweigen
der Geistes- und Naturwissenschaften» einbezieht, «soweit sie die Entwick-
lung der Geschichte, das Gesicht einer Nation, eines Volksstamms mit-
bestimmt haben», und auch vor der Trivialliteratur und den Zeugnissen
der Unmenschlichkeit, vom Hexenhammer bis zu Hitlers Mein Kampf, als
Reprisentanten ihrer Zeit nicht Halt macht.

Gefahren der Begriffs- Uberdehnung

Hier zeichnen sich freilich die Gefahren ab, denen der Weltliteratur-Begriff
durch Uberdehnung ausgesetzt ist. So niitzlich die Aufnahme der zuletzt
genannten Druckerzeugnisse fiir den Beniitzer des Lexikons sein mag — mit
Literatur, selbst im weitesten Sinne des Wortes, haben sie nichts zu tun.
Dabei erhebt sich natiirlich sogleich die Frage, was man unter <Literatur>
verstehen will. Sicher ist das Kriterium des «Bezugs zur Wirklichkeit», das
Wellek und Warren vorschlagen, zu eng: Das <Erdichtete», die <Erfindung>,
die <Einbildungskraft>, der «Schein>, die «Illusion>, kurz alles, was die
englische Sprache unter «fiction» versteht, unterscheidet die Dichtung von
der Literatur, nicht aber die Literatur von der Nicht-Literatur. Die Dichtung
ist ein Teil der Literatur, den man nicht ohne Schaden fiir das Verstindnis
aus dem Ganzen herausldst. Fritz Strich schlug vor, «dass man alles das
zur Literatur zdhlt, was in kiinstlerischer Sprachform gehalten und wofiir
die kiinstlerische Sprachform innerlich notwendig ist. Tacitus, Montesquieu,
Ranke und Mommsen wiirden also ebenso dazu gehdren wie Schopenhauer
und Nietzsche . . . ». Dafiir wiirde sich die Bezeichnung <sprachliches Kunst-
werk > am besten eignen. Nur scheint mir Strichs Abgrenzung nicht deutlich
genug formuliert. Der Essay, der Aphorismus, der philosophische Traktat,
die Biographie, die Geschichtschreibung, ja auch die Dichtung selbst geho-
ren namlich nur insoweit zur Literatur, als die Autoren es vermocht haben,
ihren Gegenstand in angemessene kiinstlerische Form zu
bringen. Das ist weder Heinrich Institoris und Jakob Sprenger mit ihrem
Malleus maleficarum noch Adolf Hitler mit seinem Kampf gegliickt und
war wahrscheinlich auch nicht beabsichtigt; folglich gehdren ihre Verlaut-
barungen nicht zur Literatur. Auch die trivialen Erzeugnisse, selbst wenn
sic — wie Alt-Heidelberg — «Dichtungen> im Sinne des fiktiven Bezuges zur
Wirklichkeit sind, erfiillen die Forderung nicht, die wir an Literatur stellen
zu miissen glauben, weil sie nicht Kunst, sondern Kitsch sind. (Womit
iibrigens nichts gegen ihr Studium im Rahmen der Soziologie gesagt ist.)
Das unterscheidende Merkmal von Literatur kann weder in ihrem fiktiven



44 KOMPARATISTIK

Charakter noch in der Tatsache bestehen, dass bestimmte Werke ihre Zeit
besonders eindeutig reprdsentieren oder die Entwicklung der Geschichte
oder das Gesicht einer Nation mitbestimmt haben; vielmehr legt gerade die
Uferlosigkeit der weltliterarischen Konzeption und Produktion nahe, auf
das &sthetische Kriterium keinen Verzicht zu leisten. (Das gilt selbstver-
stdndlich nicht fiir ein Lexikon, von dem wir moglichst umfassende Infor-
mation erwarten.)

Zum Problem der literarischen Wertung

Hier setzt also das Recht und die Pflicht zur literarischen Wertung nach
iibernationalen Massstaben ein. Der Begriff der <Angemessenheit>, den wir
der antiken Rhetorik verdanken (Gorgias’ und Aristoteles’ wpénov, Ciceros
und Quintilians <aptum>), bietet den Vorteil, dass er keinen normativen
Charakter hat; trotzdem oder gerade deshalb ist er so schwer zu fassen wie
die meisten #sthetischen Kategorien. Angemessenheit bleibt dem Ge-
schmacksurteil des Kritikers unterworfen und damit bis zu einem gewissen
Grade subjektiv. Doch lédsst sich der Geschmack am Vorbild der Meister
bilden, und hier liegt die Ursache fiir die Forderung eines nicht weltlitera-
risch, sondern asthetisch notwendigen Kanons kiinstlerisch vorbildlicher,
<klassischer> Autoren, der aus dem Consensus der Kenner entstanden,
wenngleich jederzeit revidierbar ist. Der klassische Autor setzt in Vers und
Prosa dem Geschmack das Mass des Moglichen ; um dieses Mass zu kennen,
lesen wir die Klassiker. Dem quantitativen, dem extensiv-geographischen
Begriff der <Literaturen der Welt)» stellt sich der qualitative, der kanonische
Begriff der «Weltliteratur» als édsthetisch notwendiges Korrelat zur Seite.
Wir sind nach wie vor der Meinung, dass kein Gremium in der Lage ist,
iiber die universale Geltung eines Autors ex cathedra zu entscheiden; auch
der hochst achtbare Versuch eines einzelnen Liebhabers der Literatur,
Martin Bodmers, einen solchen Kanon aufzustellen, kann keine allgemeine
Verbindlichkeit beanspruchen. Bodmer nennt Homer, die Bibel, Dante,
Shakespeare, Goethe; aber er meint sie nicht als einzelne Dichter bzw.
Sammelwerke, sondern als gleichsam magische Kraftzentren, in denen sich
«das Menschlich-Umfassende und zugleich Abendldndisch-Symptoma-
tische» konzentriert hat, das sich in den anderen Autoren unseres Kultur-
kreises schwicher und nur partiell spiegelt und bricht. Doch wiederum
abgesehen von der abendldndischen Zentrierung dieses Kanons sind Bod-
mers Prolegomena zur Weltliteratur mystischer Versenkung entsprungen;
sie entziehen sich der wissenschaftlichen Rationalitit. Wir kénnen nur so
viel sagen: Ehe Weltliteratur im extensiven Sinne iiberschaubar geworden



KOMPARATISTIK 45

ist, ehe wir sie faktisch kennen — und wir stehen kaum am Beginn des Uber-
blicks —, ist jeder Versuch, einen weltliterarischen Kanon zu bilden, zum
Scheitern verurteilt. Welche Schwierigkeiten es bereitet, auch nur einen
Kanon deutschsprachiger Autoren fiir bescheidene didaktische Zwecke
aufzustellen, zeigen die Bemiihungen um <Leselisten> fiir den Studien-
gebrauch.

Dennoch bleibt ein nach den Kriterien der Qualitdt und der literarischen
Wirkung ausgewdhlter Kanon aus den Literaturen der Welt als ideale For-
derung bestehen. Dabei werden dem abstrakten Kosmopolitismus Grenzen
gesetzt sein. Denn wie einerseits nicht zu bestreiten ist, dass ein literarisches
Werk nur als individuelles Kunstprodukt und zugleich als Glied eines
Ganzen - der Nationalliteratur, der europiischen, indischen, chinesischen
und der Weltliteratur — richtig verstanden werden kann, so steht anderseits
fest, dass bestimmten Literaturen, etwa der hebridischen und romischen, der
qualitative Charakter von Weltliteraturen in besonderem Mass eigen ist,
und zwar nicht allein oder nicht vornehmlich aus dsthetischen Griinden,
sondern weil sie in unvergleichlicher Weise rezipiert worden sind und auf
andere Literaturen anregend gewirkt haben. Die Literaturen der Welt sind
weder ein Nebeneinander nationaler Parlamente, wie sie sich in jenen
Literaturgeschichten darstellen, die nach dem Muster der politischen
Geschichtschreibung die nationale Willensbildung als trennendes Kriterium
einfiihren, noch sind sie eine Vollversammlung der UNo, in der jedes Mit-
glied, unabhingig von seiner politischen Bedeutung, die gleiche Stimme hat.
Soweit sie die Bezeichnung «Literatur> verdienen, sind sie die Gesamtheit
dessen, was der Mensch im Laufe seiner Geschichte in diejenige sprachliche
Form gebracht hat, welche den Gegenstinden seines Interesses ange-
messen ist.

Weltliteratur im Wandel

Mit dem imperatorischen Blick des Literaturstrategen, der ihn im Alter
auszeichnete, sprach Goethe vor anderthalb Jahrhunderten von der «an-
marschierenden Weltliteratur» ; niichtern genug, begriindete er seine Prophe-
zeiung wiederholt durch die «sich immer vermehrende Schnelligkeit des
Verkehrs». In der Tat unterliegt es keinem Zweifel, dass die Technik auch
die Schriftsteller und ihre Erzeugnisse einander ndhergebracht hat, genau
so, wie Goethe es sich vorstellte. Die Idee einer Weltliteratur begann in
dem geistesgeschichtlichen Augenblick zu erwachen, als das humanistisch-
hellenozentrische, das christlich-abendlindische Weltbild der sich ausdeh-
nenden Welt- und Literaturkenntnis nicht mehr entsprach; Voltaire, Herder,



46 KOMPARATISTIK

Goethe bezeichnen die wichtigsten Vorldufer. Wenn Goethe in dem Ge-
sprach mit Eckermann vom 31. Januar 1827 nun meinte, die Epoche der
Weltliteratur sei an der Zeit, und jeder miisse «jetzt dazu wirken, diese
Epoche zu beschleunigen», dann aber das «Bediirfnis von etwas Muster-
haftem» doch wieder auf die alten Griechen verwies, so liegt darin nur ein
scheinbarer Widerspruch. Er 1ost sich sogleich auf, wenn die erste Ausse-
rung als faktische Feststellung und Aufforderung zur kosmopolitischen
Mithilfe, die zweite aber als kanonisierendes Geschmacksurteil verstanden
wird, dem man zustimmen kann oder nicht. Schon ‘als es ausgesprochen
wurde, hitte es den Beifall vieler Zeitgenossen nicht mehr gefunden; die
gegenwirtige Weltliteratur hat sich der Darstellung des «schonen Menschen»,
die Goethe fiir das Merkmal der griechischen Kunst hielt, vollig entfremdet.

Es wire toricht, ihr das zu verargen. Die Entwicklung der Menschheit
hat sie vor andere Probleme, zum Teil vor erschreckende Aussichten gestellt;
diese sucht sie zu bewiltigen, so gut sie es vermag. Dass sich dabei Scharla-
tane in den Betrieb einschleichen, dass sie oft sogar den Ton angeben, ist
so bedauerlich wie unvermeidbar; die Tatsache sollte den Kritiker veran-
lassen, seine Aufgabe der Unterscheidung von Kénnen und Mache um so
ernsthafter zu erfiillen. Vielen Autoren scheint sich das Wort zu versagen,
um die Abgriinde darzustellen, vor denen der Blick schaudert; ich zitiere
einen charakteristischen Passus von Martin Walser: «Nie mehr sprechen.
Keine Worter mehr. Den Mund spiilen. Pfefferminz, bitte, Ingwer. Oder
gleich Pfeffer, Paprika, Jod, Lysol, ja Lysol und dann Blei in den Schlund,
basta, ein fiir alle Mal ... Zum Gliick half ihm eine Art kaufménnischen
Anstands iiber diese Anfechtung hinweg. Er brauchte Geld.» Oder die
Dichter trdumen wie Mallarmé von dem Buch, <le Livre> mit Majuskel,
in das die Kraft aller anderen Biicher eingegangen ist: «La chair est triste,
hélas! et j’ai lu tous les livres.» Die Konzentration auf die kleinste Einheit,
auf die Dichtung schlechthin, den alles erleuchtenden Vers, auf Rimbauds
Voyelles, die eine Welt umschliessen, auf Ungarettis Lakonismus, der ans
Verstummen grenzt — das ist die Antwort des Ennui auf die Ausdehnung
der literarischen Zivilisation iiber die Erde. Neben der werbenden Kraft
des Exotismus neuerschlossener Riume kdmpfen Pliisch und Provinz, von
der achtbaren Asthetik lingst zum Tode verurteilt und von tapferen Scharf-
richtern hundertmal hingerichtet, mit Zahigkeit um ihr Volk, dessen sub-
literarische Interessen geteilt sind zwischen der Lust an der Enthiillung und
der bangen Frage, ob es nicht doch moéglich sei, den Sputnik-Griff ins
Universum und den trauten Herrgottswinkel in einen Reim zu bringen.
Und da in der Literatur alles sagbar geworden ist und nichts mehr dem
Tabu unterliegt, tritt das Unausgesprochene an die Stelle des Wortes, das
die Funktion des Verschweigens mit Hilfe der Sprache iibernimmt. Die



KOMPARATISTIK 47

Schilderung ambivalenter und einander widersprechender Symptome in der
Epoche der sich entfaltenden Weltliteratur liesse sich miihelos fortsetzen;
doch sie sagt dem ratlos gewordenen Leser wenig Neues. Er ist in der Regel
schlecht geriistet fiir das, was ihm bevorsteht. Ohne iiber das Bewusstsein
zu verfiigen, das seinem Zeitalter angemessen wire, ohne den archimedi-
schen Punkt ausserhalb der Nationalliteraturen gefunden zu haben, der ihn
befdhigte, die Totalitdt zu begreifen, sieht er sich der Anstrengung gegen-
iiber, das ganz Andere, das Neue, das auf ihn eindringt, wenigstens als
existent zu erfahren. Natiirlich kann er sich’s bequem machen und sich
iiber die Blumen des Bdsen moralisch entriisten, statt sie geistig zu bewdl-
tigen; aber damit hat er sich selbst betrogen. Wenn wir den Gegenstand
unserer Liebe, die Literatur, wirklich verstehen wollen, sollten wir den
Geistern der andridngenden Weltliteratur nicht ausweichen. Sie sind nichts

anderes als unsre Spiegelbilder oder die Propheten kommender Geschlech-
ter. :

MANFRED GSTEIGER

Komparatistik in der Kontroverse

Anmerkungen bei Gelegenheit neuerer Publikationen

In einem programmatischen Aufsatz iiber Vergleichende Literaturwissen-
schaft und Hochschulreform schrieb Frangois Jost, der an der University
of Illinois lehrende Verfasser des Jean-Jacques Rousseau Suisse, neulich:
«Une nouvelle discipline, depuis quelques décennies, s’établit et fleurit dans
nos universités de plus en plus nombreuses, la littérature comparéel.»
Eine optimistische Perspektive! Sie vertrdgt sich schlecht mit einer Fest-
stellung wie der folgenden: « Ungeachtet aller Studentenrevolution, die das
Neue fordert, ist die sogenannte Komparatistik immer noch in der insti-
tutionellen, wenn nicht gar intellektuellen Verteidigung (wie unldngst noch



48 KOMPARATISTIK

die deutsche Soziologie) . . . » « Ein Fach in Dauerkrise» nennt Peter Demetz,
von dem das Zitat stammt, die Vergleichende Literaturwissenschaft2. Der
Rezensent einer Einfiihrung in die Vergleichende Literaturwissenschaft stellt
fest: « Wer der Komparatistik kritisch gegeniibersteht, wird in seinem Miss-
trauen bestitigt werden: dass ndmlich der Komparatist mit Anspruch iiber
alles redet3.» Was heisst also «s’établit et fleurit»? Macht unser Lands-
mann in Zweckoptimismus? Oder gibt der genannte Rezensent — ein
Germanist — bloss dem Missmut des Fachgelehrten Ausdruck, dem die
Trauben des literarischen Kosmopolitismus zu hoch héngen?

Das Bild einer bliihenden und sich mehrenden Komparatistik ldsst sich
im Blick auf die Verhiltnisse in Frankreich ohne weiteres rechtfertigen. Hier
unterhélt gegenwiirtig praktisch jede Hochschule ihre Section de Littérature
comparée mit den entsprechenden Lehrstellen und Einrichtungen. Auch in
den Vereinigten Staaten ist die Comparative Literature fest etabliert. Aber in
manchen Landern liegen die Dinge wesentlich anders. In der Bundesrepublik
Deutschland scheint die Komparatistik nur mithsam iiber die vor einem
Vierteljahrhundert von den franzosischen Besatzungsbehorden geforderten
Ansidtze (Mainz, Saarbriicken, Tiibingen) hinauszukommen. Dabei griin-
dete in Deutschland Max Koch schon 1887 eine Zeitschrift fiir Vergleichende
Litteraturgeschichte! Auch in der Schweiz, die durch ihre Mehrsprachigkeit
zum komparatistischen Arbeitsfeld geradezu pradestiniert ist, muss man
eher von einer Regression als von einem Fortschritt sprechen: Die kompara-
tistischen Lehrstiihle von Basel und Genf — wo in der zweiten Hilfte des
19. Jahrhunderts Marc Monnier und Edouard Rod lehrten - sind nur noch
Errinnerungen, das Erbe von Fritz Ernst steht ohne rechte Fortsetzung da,
weder Bern noch Freiburg haben aus ihrer Zweisprachigkeit kompara-
tistischen Nutzen gezogen, obwohl der jurassische Schriftsteller und Jurist
Virgile Rossel mit seiner noch vor der Jahrhundertwende publizierten
Geschichte der literarischen Beziehungen zwischen Frankreich und Deutsch-
land einen gangbaren Weg vorgezeichnet hatte. Die geringe Zahl der ita-
lienischen, englischen und westdeutschen Forscher am 6. Internationalen
Komparatistenkongress in Bordeaux (31. August bis 5. September 1970)
zeigte, dass man in diesen Lindern sehr wohl von einem «Fach in Dauer-
krise» sprechen kann — ganz im Gegensatz zu Osteuropa, wo sich das
wiedererwachte Interesse am «literarischen Weltverkehr» nicht zuletzt in
einem iiberraschenden komparatistischen Elan dussert.

Ist es aber richtig, wenn die Vergleichende Literaturwissenschaft die
Griinde fiir ihre institutionellen, « wenn nicht gar intellektuellen» Schwie-
rigkeiten vor allem ausserhalb ihrer selbst sucht ? Oder hdngen diese Schwie-
rigkeiten vielleicht mit einer der Disziplin immanenten Fragwiirdigkeit
zusammen, ndmlich jenem Anspruch, «iiber alles» zu reden»? Die fran-



KOMPARATISTIK 49

z0sische Littérature comparée, der ilteste Zweig unserer Disziplin, verdankt
ihre Entstehung und ihre Entwicklung dem Bediirfnis, iiber die durch die
klassische franzosische Bildungstradition gezogenen Grenzen hinaus uni-
versale Perspektiven zu erdffnen und die eigene Literatur weniger als einen
statisch in sich ruhenden denn als einen gebenden und nehmenden Organis-
mus zu verstehen. In der amerikanischen Komparatistik dominiert, dem
grossen Beispiel René Welleks folgend, die Tendenz, Literaturvergleichung
als Mittel und Weg zu einer allgemeinen Theorie der Literatur zu betrach-
ten (das jetzt von der Universitit Indiana herausgegebene amerikanische
Berichtorgan nennt sich denn auch Yearbook of Comparative and General
Literature; in derselben Linie griindete vor kurzem Horst Riidiger eine
«Deutsche Gesellschaft fiir Aligemeine und Vergleichende Literaturwissen-
schaft»). Aus dem Unterschied zwischen der franzosischen und der ameri-
kanischen Komparatistik hat man einen Gelehrtenstreit machen wollen, in
dem es darum gehe, fiir die eine oder die andere, aber auf jeden Fall fiir die
«richtige» Seite zu optieren. Nichts, glaube ich, ist falscher als das. Eine
Chance der Komparatistik liegt im Gegenteil darin, dass sie sich nicht auf
Dogmen festzulegen braucht. Sie zeichnet sich durch eine von national-
literarischen und sprachlichen Einengungen freie Verfiigbarkeit aus, sie
darf und soll die Dinge immer so differenziert sehen, wie sie in Wirklichkeit
sind — ndmlich, so dass nicht nur das Naheliegende, sondern auch das Fernere
in die Betrachtung einbezogen wird, und nicht nur das Grosse — oder das,
was als gross gilt —, sondern auch das Kleine. Es sind nicht allein «welt-
literarische» Makrostrukturen, die den Komparatisten beschéftigen, eben-
soviel liegt ihm daran, jene Mikrostrukturen zu erkennen, die das enge
Geflecht der Literatur in Geschichte und Gegenwart bilden. Die Aufmerk-
samkeit der Komparatisten fiir die sogenannten «kleinen» Autoren, fiir
Publizisten, Journalisten, Ubersetzer, Kritiker und Vermittler, hat keinen
andern Sinn als den, Literatur nicht als Pantheon, sondern als Ausdruck
des Lebens zu verstehen.

Nicht dogmatisch fixierte Theorie also, vielmehr ein Pluralismus ver-
gleichender Bemiihungen, die so verschieden sind wie die individuellen und
nationalen Voraussetzungen und Bediirfnisse, diirfte dem tatsdchlichen
Bewusstseinsstand der Komparatitik entsprechen. Der Vorwurf, sie rede
«mit Anspruch iiber alles», wird hier hinfillig, weil jeder einzelne Kom-
paratist iiber das spricht, was er kennt. Eine solche komparatistische
Spezialisierung, die zugleich eine Bescheidung ist, wird auch die verschie-
denen nationalen Wurzeln nicht einfach negieren. Dass die Vergleichende
Literaturwissenschaft in den USA das Allgemeine stirker betont als das
Besondere, dass die franzosische Komparatistik ihre Aufgabe mehr in der
auf die eigene Tradition bezogenen Geschichte der Beziehungen und Wir-



50 KOMPARATISTIK

kungen sieht, wird vor dem Hintergrund der verschiedenen historischen
und gesellschaftlichen Voraussetzungen ebenso selbstverstindlich wie die
Forderung, dass eine deutsche Komparatistik bei Goethe, Herder und den
Gebriidern Schlegel ankniipfen muss, eine schweizerische Komparatistik
im Begriff der Helvetia mediatrix ihren Ausgangspunkt finden kann. Der
Verzicht auf das unmogliche Postulat einer «reinen» Komparatistik ent-
schirft schliesslich auch den Gegensatz zwischen Vergleichender und
«nationalliterarischer» Wissenschaft — allerdings nur soweit, als sich die
letztere nun nicht ihrerseits das Recht anmasst, die eigentlich kompara-
tistischen Aufgaben gleichsam im Nebenher auch zu l6sen. Mit andern
Worten: gerade weil in der modernen Literaturwissenschaft Arbeitsteilungen
immer wieder und wohl in zunehmendem Mass nétig sind, die zwischen-
sprachlichen und mehrsprachlichen — die «internationalen» — Aufgaben
aber nur mit den dafiir geeigneten Instrumenten geldst werden konnen,
darf die Komparatistik sowohl in ihrem eigenen als auch im Interesse der
ganzen Literaturwissenschaft auf ihren institutionellen Anspruch nicht ver-
zichten.

An zweil neueren Publikationen lidsst sich ablesen, wie unterschiedlich
der Begriff der Vergleichenden Literaturwissenschaft unter Umstdnden
selbst dann interpretiert und realisiert wird, wenn die individuellen Voraus-
setzungen dhnlich sind. Ulrich Weisstein und Frangois Jost gehdren beide
der mittleren Generation an, stammen beide aus Europa und leben beide
in den USA, wo sie sich in Lehre und Forschung bekannt gemacht haben.
Weisstein kommt von der deutschen, Jost von der franzésischen Literatur
her zur Komparatistik. Der erstere legt unter dem bereits erwdhnten Titel
Einfiihrung in die Vergleichende Literaturwissenschaft den, wie er im Vorwort
selber sagt, «ersten umfassenden — wenn auch immer noch bescheidenen -
Versuch» vor, «dem philologisch gebildeten deutschen Publikum einen
Uberblick iiber die Geschichte, den Stand und die Aufgaben der Verglei-
chenden Literaturwissenschaft zu vermitteln»4. Der letztere widmet den
zweiten Band seiner gesammelten Abhandlungen zur Komparatistik — der
erste befasste sich mit schweizerischen Themen - einigen Aspekten der
europdischen Literatur in vergleichender Sicht und beschliesst sein Buch
mit einer grundsitzlichen Betrachtung La Littérature comparée, une philo-
sophie des lettres®. Beide Werke sind hervorragend dokumentiert und schon
allein durch ihre bibliographischen Apparate von grosstem Nutzen; man
mag daran auch ermessen, unter welch idealen dusseren Umstinden die
amerikanischen Forscher arbeiten konnen. Dariiber hinaus bringen sowohl
Weisstein als auch Jost in ihren Studien manches Personliche, Wohliiber-
legte und Wohlformulierte, fiir das man dankbar ist, wenn auch der eine
wie der andere Widerspruch gelegentlich herausfordert.



KOMPARATISTIK 51

Die Einfiihrung von Weisstein hat vor allem den Charakter eines For-
schungsberichts. Komparatistik ist fiir den Verfasser nahezu identisch mit
der akademischen Disziplin, ihre Geschichte ist identisch mit der Geschichte
der Lehrstiihle, Forschungsinstitute, Kongresse und wissenschaftlichen
Publikationen. Uber all diese Dinge erhilt der Leser erschépfend Auskunft.
Weisstein stiitzt sich in seiner Darstellung, wie er sagt, «einzig und allein
auf den Glauben, dass alle iibernationalen und internationalen literarischen
Phédnomene zum Sachbereich unserer Wissenschaft gehoren». Damit ist
ein extensiver Komparatistik-Begriff angedeutet, wie er der «amerikanischen
Schule» entspricht. Dass sich der Verfasser in dieser Sache als engagiert
betrachtet, wird im Lauf der Lektiire deutlich, wenn polemische Bemerkun-
gen gegen die «veralteten Methoden» der Einflussforschung fallen - als
Siindenbock muss mehrmals der Franzose Marius-Frangois Guyard her-
halten 6. Der Vergleichenden Literaturwissenschaft ist mit solchen Zén-
kereien natiirlich nicht gedient. Weisstein musste sich dann iibrigens selber
von der Fachkritik den Vorwurf der Einseitigkeit gefallen lassen. So wurde
etwa festgestellt, der Verfasser beschrinke sich zu Unrecht auf eine dia-
chronische, also eine historische Auffassung der Komparatistik, und er
vernachléssige die Gleichzeitigkeit und das Nebeneinander der verschiede-
nen Sprachen und «Nationalliteraturen» 7. Damit melden sich aber die von
Weisstein als «veraltet» bezeichneten Images- und Mirages-Studien -
Spiegelungen eines bestimmten Landes und seiner Kultur in der Literatur
eines anderen Landes — wieder an, ausgerechnet jene «franzdsische» For-
schungsrichtung also, die von Guyard so nachdriicklich verfochten wurde.

Anderseits scheint es ziemlich verfehlt, im Zusammenhang mit dem
Buch von Weisstein das Gespenst eines Komparatisten an diec Wand zu
malen, der «mit Anspruch iiber alles redet». Der Verfasser der Einfiihrung
bemiiht sich ndmlich, die in den USA verbreitete Praxis, Vergleichende
Literaturwissenschaft als eine Art Geschichte der Weltliteratur zu betreiben,
auf genau umschriebene Forschungsgebiete zu reduzieren. Es sind dies, in
der Reihenfolge seiner Kapitel: 1. Einfluss und Nachahmung, 2. Rezeption
und Wirkung, 3. Epoche, Periode, Generation und Bewegung, 4. Gattung,
5. Stoff und Motivgeschichte. Als Exkurs fiigt Weisstein ein Kapitel iiber
« Wechselseitige Erhellung der Kiinste» an; damit betritt er wenigstens zum
Teil Neuland, in dem vermutlich in Zukunft noch viele Entdeckungen zu
machen sind. Wer sich — dies nur ein Beispiel — mit symbolistischer Lyrik
beschiftigt hat, weiss, welche Einsichten aus der Parallelitit von Dichtung,
Malerei, Graphik und Musik zu gewinnen sind.

Die Darstellung von Ulrich Weisstein bietet vielleicht einige allzu offen-
sichtliche Angriffsflichen, um in ihrem tatsdchlichen Wert ohne besondere
Anstrengung wahrgenommen zu werden. Wenn man jedoch davon absieht,



52 KOMPARATISTIK

was in diesem Buch anders hitte gemacht werden kdnnen, so zeigt sich die
eindriickliche Summe dessen, was gemacht wurde. Vor allen Dingen hat
Weisstein dem deutschsprachigen Leser erstmals ein nahezu vollstdndiges
Panorama der Hochschulkomparatistik in allen Teilen der Welt vermittelt.
Er hat iiberdies einen gewichtigen Beitrag zur Diskussion der einzelnen
Forschungsrichtungen geleistet. Das ist mehr als genug, um ihm ein blei-
bendes Verdienst zu sichern.

Anders als Weisstein ist Frangois Jost in seinem Sammelband iiber weite
Teile ganz und gar Praktiker. In vier grossen Essays zeigt er, was sich mit
den von ihm vertretenen «weltliterarischen» Methoden konkret erreichen
lasst. Der Heilige Thomas Becket als literarisches Thema, der Briefroman in
der westlichen Literatur, Wandlungen des Wortes und des Begriffs «roman-
tisch», das literarische Frankreich und Russland: die Abhandlungen demon-
strieren zugleich als methodische Muster vier Moglichkeiten der kompara-
tistischen Arbeit, ndmlich die thematisch ausgerichtete, die gattungs-
geschichtliche, die epochengeschichtliche und die Einfluss- und Wirkungs-
studie. Jost will jedoch die Vergleichende Literaturwissenschaft keineswegs
auf diese Moglichkeiten beschridnken. In seinem als Epilog angefiigten
grundsitzlichen Essay bekennt er sich uneingeschrinkt zu einer Kompara-
tistik als einer « Absolutistik», der nichts fremd bleiben diirfe. Von hier aus
begriindet er den Anspruch der Disziplin, ins Zentrum der gegenwirtigen
Literaturwissenschaft zu riicken, von hier aus entwickelt er aber auch seine
«philosophie des lettres»: «La littérature comparée bien comprise est donc
une discipline qui tend a l'internationalisation a la fois et a la dénationali-
sation des ceuvres littéraires, non pour leur enlever I’odeur du sol natal, mais
pour ne leur laisser que leur valeur intrinséque.» Jost geht demnach sehr
deutlich iiber das von Weisstein vorgezeichnete Programm hinaus. Kom-
paratistik erweist sich fiir ihn als die literarische Schliisselwissenschaft.
Begreiflich, dass man diese Konzeption gelegentlich ironisch als «kompara-
tistischen Imperialismus» bezeichnet hat.

Jost bringt es fertig, in seinen Essays ein erstaunlich umfangreiches
literaturgeschichtliches Material aufzuarbeiten und in einer geschickten
Mischung von sachlicher Strenge und weltménnischer Umgédnglichkeit dar-
zubieten. Man kann sich fragen, ob sein Programm nicht allzusehr in die
Breite ziele und dariiber eine bestimmte Tiefendimension vernachlédssige.
Auch darauf hat Jost eine Antwort: Griindlichkeit und «Absolutistik»
sind gar keine Gegensidtze — und was die «scaphandriers intellectuels du
siécle» betrifft, so bringen sie von ihren Tiefsee-Expeditionen oft sehr
belanglose Funde an die Oberfliche. Eine iiberzeugende Argumentation
ist das aber doch wohl nur zum Teil! Dabei liegt ihr Mangel nicht so sehr
bei Jost als an der Sache selber: das Verhéltnis zwischen Quantitdt und



KOMPARATISTIK 53

«Intensitdt» — um nicht von vager «Tiefe» oder «Qualitdt» zu sprechen —
bezeichnet eben in der Tat den schwachen Punkt einer als « Absolutistik »
verstandenen Komparatistik. Wenn Jost erkldrt: «La littérature comparée
n’est liée, bornée ou retenue par rien», so muss ihm entgegengehalten wer-
den, dass sie durch die individuellen Moéglichkeiten und Voraussetzungen
der einzelnen Komparatisten, sei es auch nur durch den Umstand, dass
unsere menschliche Existenz an ihre Zeitlichkeit gebunden ist, in der Praxis
doch sehr beschrinkt wird. « Mit Anspruch» kann niemand «iiber alles»
sprechen: es ist zwar eine Binsenwahrheit, aber auch Binsenwahrheiten
muss man sich von Zeit zu Zeit in Erinnerung rufen.

Beistimmen darf man Frangois Josts Apologie einer absoluten Kompara-
tistik indessen doch in dem Sinn, dass die Besinnung auf weltliterarische
Zusammenhinge in der Tat ldngst eine Notwendigkeit darstellt, die noch
bei weitem nicht jeder begriffen hat, der sich mit Literatur beschéftigt. Die
Komparatistik soll hier ohne Zweifel immer wieder die Rolle einer Mah-
nerin spielen. In ihren grundsitzlich mehrsprachigen Perspektiven zeigt sie
unablissig, dass Literatur nicht einfach identisch ist mit Sprache — eine
Tatsache, die sowohl von «werkimmanenten» als auch von «struktura-
listischen» Betrachtern leicht vergessen wird. Dass sie den Verbindungs-
stellen und Ubergiingen zwischen den « Nationalliteraturen» ihre besondere
Aufmerksamkeit zuwendet, ist einerseits im Hinblick auf die unumgéing-
liche Arbeitsteilung in der modernen Literaturwissenschaft sinnvoll, recht-
fertigt sich jedoch auch als permanente Forderung, Literatur nicht aus-
schliesslich als Nebeneinander monolithischer Erscheinungen, sondern
ebensosehr als ein System vielféltiger Beziehungen in Raum und Zeit zu
verstehen.

1¥rangois Jost: La littérature compa-
rée et la réforme universitaire. In: Schwei-
zerische Hochschulzeitung 42 (1969), 3.
Heft, S. 135. — 2Peter Demetz: Jenseits der
Zaunpfihle. Drei Biicher zu einem Fach
in Dauerkrise: Vergleichende Literatur-
wissenschaft. In: Die Zeit, Nr. 46, 13.
November 1970, S. LIT 11. - 3Walter
Naumann iiber das Buch von Ulrich Weis-
stein (vgl. Anm. 4). In: Germanistik 11,
Heft 1, Januar 1970, S. 64. — 4Ulrich
Weisstein: Einfiihrung in die Vergleichende
Literaturwissenschaft. Stuttgart: Kohl-

hammer 1968 (Sprache und Literatur, 50).
—~ S5Frangois Jost: Essais de littérature
comparée. Tome II: Europaeana. Pre-
mieére série. Fribourg/Suisse: Ed. Universi-
taires, Urbana: Univ. Press of Illinois
Press 1968. — €Vgl. sein Buch La Littéra-
ture comparée. Paris: Presses Univ. de
France 1951 (Coll. Que sais-je?, 499). -
7Jirgen Link: Zur Komparatistik. In:
Poetica, Zs. f. Sprach- u. Lit.wiss., 3. Bd.,
Heft 1-2, Minchen Jan.-April 1970,
S. 315-318.



	Komparatistik
	Die Begriffe "Literatur" und "Weltliteratur" in der modernen Komparatistik
	Komparatistik in der Kontroverse : Anmerkungen bei Gelegenheit neuer Publikationen


