Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)
Heft: 12: Das Jahr 1921 : 50 Jahre "Schweizer Monatshefte"
Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kulturelle Umschau

Zeitschriften

DIE SPRACHE, NICHT DAS ICH (BE-)DEUTET

Aus der soeben erschienenen Nummer 4
von «Poétique» greifen wir die Studie
Paul de Mans tiber das hierzulande noch
nirgends besprochene Werk De la gramma-
tologie von Jacques Derrida heraus. Der
Text mit dem Titel «Rhétorique de la
cécité: Derrida lecteur de Rousseau» ist
eine gekiirzte Fassung des Aufsatzes, der
das in der Oxford University Press, New
York, erscheinende Werk Blindness and
Insight (Essays in the Rhetoric of Contem-
porary Criticism) abschliessen wird.

Wir gehen hier nicht auf Derridas
Rousseaubild ein und lassen viele Aspekte
bewusst beiseite. Paul de Man hélt Derri-
das Buch fiir eines der wesentlichsten
Werke zur Interpretationstheorie. Er
kommt sofort auf das jeder Textauslegung
zugrunde liegende Problem der Reflexion
zu sprechen: Was heisst eigentlich lesen?
Die Frage ist nicht zu beantworten ohne
tiefere Einsicht in das Wesen sprachlicher
Ausserungen, also dessen, war einen (lite-
rarischen) Text ausmacht. Derridas Kom-
mentar ist fiir ihn ein «cas exemplaire d’un
croisement entre cécité critique et lucidité
critique (...) qui se présente comme une
nécessité dictée et contrdlée par la nature
méme de tout langage littéraire».

Im Gegensatz zu Georges Poulet! for-
dert de Man vom Leser nicht ein mysti-
sches Aufgehen im Bewusstsein des Dich-
ters, sondern eine stets sich selbst befra-
gende Hellsicht, die nie den Versuch
unternimmt, dem Text eine Eindeutigkeit
abzugewinnen, die diesem nicht eignet.
Mehrdeutiges soll nie auf Widerspriiche
reduziert werden, auch sollen die den

Interpreten beunruhigenden Stellen nicht
iibergangen werden, im Gegenteil, sie sind
am aufschlussreichsten. Dass de Man seine
Interpretationstheorie hdufig am Beispiel
Rousseaus illustriert2, ist einleuchtend,
denn gerade dieser Autor wurde sozusagen
immer falsch, weil einseitig gelesen. Es
scheint, dass gewisse Einsichten auf einem
Gebiet stets mit Blindheit auf einem andern
bezahlt werden mussten.

Jacques Derrida, der in seinem Werk
De la grammatologie den bisher wenig
beachteten Essai sur ’origine des langues3
interpretiert, schliesst sich zunichst dem
luziden, doch nach de Man auch einsei-
tigen, weil aus uberheblicher Haltung
gegeniiber dem «armen Jean-Jacques»
entstandenen Rousseau-Bild Starobinskis
an4, besonders in dem, was fiir Rousseau
Literatur bedeutet: Ersatz fir nicht geleb-
tes Leben, und demnach eine hochst ver-
dichtige Transzendenz, aber zugleich auch
Bewahrung des Ich. Rousseau verurteilt
einerseits die Literatur, anderseits ist seine
ganze Existenz darin verstrickt; und hier
stosst de Man mit Derrida auf das Pro-
blem der «présence», verstanden als Un-
mittelbarkeit, als sprachliches, das heisst
miindliches Dabeisein, das im Gegensatz
steht zum geschricbenen Wort, dem stets
eine bisweilen sogar Ofters wiederholte
be-sinnende Titigkeit vorangeht.

Der Text wird hier als sprachliches
Zeichen um seinetwillen betrachtet, die
Kategorie der Gegenwirtigkeit (présence)
steht in Frage, oder, wie Derrida sagt:
«L’écriture est dangereuse dés lors que la
représentation veut s’y donner pour la

1105



présence et le signe pour la chose méme.»
De Man scheint Derridas Theorie der
Sprache als «supplément» in Frage zu
stellen, denn er bemerkt: «Ce n’est que
par le langage que Rousseau peut se rendre
maitre du langage, et ce paradoxe est
responsable de son attitude ambivalente
envers I’écriture.»

Eine Ontologie der «présence» (man
denkt unwillkiirlich an Emmanuel Mounier,
Gabriel Marcel, Emmanuel Levinas, Albert
Béguin, Georges Poulet) zieht oft eine ge-
wisse Blindheit {iber den Eigenwert des
literarischen Zeichens nach sich, oder, um
die Unterscheidung Schleiermachers auf-
zunehmen, die psychologisch/technische
Auslegung droht die grammatische zu
uberspringen. Wenn die beiden aber kom-
plementiaren Charakter haben — und dem
ist sicher so —, dann bestehen zwischen
strukturalen Untersuchungen und der Be-
wusstseinskritik gar keine uniberbriick-
baren Gegensitze, das heisst es handelt
sich um zwei Phasen eines hermeneuti-
schen Vorganges.

Nach de Man iibersteigt Rousseaus
Problematik die Gegeniiberstellung «pré-
sence — absence», und damit auch die ihr
und der «présence a soi» zugrunde lie-
gende metaphysische Tradition: «La clef
du statut du langage de Rousseau ne se
trouve pas dans sa conscience, ni dans le
degré plus ou moins grand d’aperception
ou de contréle de la valeur cognitive de son
langage. On peut seulement la trouver
dans le savoir que ce langage, en tant que
langage, transmet sur lui-méme, affirmant
ainsi le primat de la catégorie de I’écriture
sur celle de présence — ce qui est précisé-
ment la thése de Derrida. 1l reste a savoir
pourquoi il postule chez Rousseau une
métaphysique de la présence dont on peut
montrer ensuite qu’elle n’opére pas ou
qu’elle reste dépendante de la puissance
implicite d’un langage qui la fait éclater et
la détourne de son fondement.»

An diesem Punkt angelangt, wird de
Man selbst zum Rousseau-Interpreten. Er
stiitzt sich auf die Kapitel XIII bis XVI
des Essai sur I’origine des langues und zeigt,
dass Rousseau dort primir auf die Bedeu-

1106

tung ausgerichtet ist, die er zwar nicht vom
Sinn dissoziiert. In bezug auf den Grund
zu dieser Haltung trennt sich de Man von
Derrida: «Le signe est vide de toute
substance, non parce qu’il doit étre un
indice transparent se gardant bien de mas-
quer une plénitude de signification, mais
parce que la signification elle-méme est
vide; le signe ne doit surtout pas offrir sa
propre richesse sensorielle comme substi-
tut pour le vide qu’il signifie. Contraire-
ment & Paffirmation de Derrida, la théorie
de la représentation de Rousseau ne tend
pas vers une signification comme présence
et plénitude, mais vers la signification
comme vide.»

Rousseau gesteht ja der Musik gegen-
Uber der Sprache eine Vorrangsstellung zu,
als System von Bezichungen, die weder von
einer Sinnesempfindung noch einem Be-
wusstsein abhéngen.

Behutsam interpretiert de Man Rous-
seaus Sprachauffassung vom Kontext,
nicht vom Wortlaut einer einzelnen Stelle
her. Die Musik (und wenn Rousseau oder
de Man «Musik» sagen, meinen sie auch
die Sprache) wird zur blossen Struktur,
weil innerlich leer: «N’étant fondé sur
aucune substance, le signe musical ne peut
jamais avoir ’assurance d’exister.» Damit
ist auch keine Identitit moglich, und aus
der notwendigen stdndigen Wiederholung
resultiert die Zeitlichkeit: «La musique
est la version diachronique de la structure
de non-coincidence dans l'instant.» Und
so ist wohl die Sprache als diachronisches
System von Beziehungen nur als Erzdh-
lung zu verstehen. Das wiederum heisst,
dass Rousseaus Essai und seine Discours
nicht einen genealogischen Prozess wider-
geben (man denkt alsogleich an Nietzsches
Geburt der Tragdidie, die eine dhnliche Ge-
stalt hat und der Derridas Buch im innern
Aufbau bis zu einem gewissen Masse ent-
spricht), sondern die genealogische Auf-
gliederung eines gegenwartigen Wider-
spruchs. So ginge der Ursprung aus rein
strukturalen Griinden der Gegenwart vor-
aus: «La chronologie est le corrélat struc-
tural de la nécessaire nature figurée du
langage littéraire.» Der Ursprung ist auch



eine Metapher, und so erklirt sich fiir de
Man das premier in Rousseaus «que le
premier langage dut étre figuré» als eine
chronologische Fiktion, im Gegensatz zu
Derrida, dessen Metapherntheorie noch
auf der Prioritét des eigentlichen gegeniiber
dem metaphorischen Sinn aufbaut: «A
propos de la rhétorique, de la nature du
langage figuré, Rousseau n’a pas été abusé
et a dit ce qu’il voulait dire. Et il est égale-
ment significatif que, précisément sur ce
méme point, le meilleur de ses interprétes
modernes (damit ist Derrida gemeint) se
soit €carté de sa problématique afin de
ne pas le comprendre. Le Discours sur
Porigine de I'inégalité et I’Essai sur I’origine
des langues sont des textes dont I’affirma-
tion discursive entraine le mode rhétorique.
Ce qui est dit de la nature du langage
implique nécessairement que les textes écrits
sous la forme d’un récit fictivement dia-
chronique ou, si 'on préfére I’appeler
ainsi, d’une allégorie. L’affirmation que
tout langage est figuré et la structure
nécessairement diachronique de la réflexion
qui révéle cette perspective rendent compte
du mode allégorique. Le texte va plus loin
malgré tout, car, alors méme qu’il rend
compte de son propre mode d’écriture, il
affirme en méme temps la nécessité que
cette affirmation soit produite d’une fagon
indirecte et figurée, qui sache qu’elle sera
mésinterprétée parce qu’on la prendra
littéralement.»

Rousseaus Text allegorisiert gewisser-
massen das Miss-Verstehen, dem er ent-
gegentreibt: die Fiktion wird als Wirklich-
keit verstanden, die Wirklichkeit als Fik-
tion: «La nature rhétorique du langage

3

littéraire ouvre la possibilité a l'erreur
archétypique: la confusion constante du
signe et de la substance.» Und gerade weil
bei Derrida die Zone grosster Klarsicht
(die Theorie der Rhetorik und ihre unver-
meidlichen Folgen) als Zone der Blindheit
dargestellt wird, kommt er Rousseau sehr
nahe, denn diese Moglichkeit des Miss-
Verstidndnisses ist bei Rousseau einkalku-
liert. Und damit ist de Man beim Wesent-
lichen angelangt, denn gerade eine solche
Ambivalenz macht nach ihm die Eigenart
des Literarischen aus: «Nous sommes en
droit de généraliser notre définition en don-
nant @ Rousseau une valeur exemplaire et en
appelant littéraire, au sens plein du terme,
tout texte qui implicitement ou explicitement
signifie son propre mode rhétorique et pré-
figure sa propre mésinterprétation comme
corrélat de sa nature rhétorique, de sa
<rhétoricité>.» Hier deutet nicht mehr ein
Subjekt, sondern die Sprache selbst, indem
die bedeutet.
Peter Grotzer

1Vgl. Paul de Man, «Vérité et méthode dans
I’ceuvre de Georges Poulet», Critique, Juli 1969, —
2Vgl, Paul de Man, «Holderlins Rousseaubild»,
Hslderlin-Jahrbuch 1967/68; «Symbol und Alle-
gorie in der Frithromantik», Festschrift Webhrli,
Zirich 1969. Gegenwirtig arbeitet Prof. de Man an
einer Studie tiber Rousseau und Nietzsche. — Den
Essai sur I'origine des langues findet man z. Z. nur
in der kritischen Ausgabe von Charles Porset,
Ducros, Paris 1968. — 4Vgl. Jean Starobinski,
«Jean-Jacques Rousseau. La transparence et
P’obstacle» (erscheint jetzt in erweiterter Auflage
bei Gallimard); «Jean-Jacques Rousseau et le péril
de la réflexion» (in «L’QOeil vivant», Gallimard,
Paris 1961); «Le diner de Turin» (in «La relation
critique», Gallimard, Paris 1970).

1107



	Kulturelle Umschau

