
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 12: Das Jahr 1921 : 50 Jahre "Schweizer Monatshefte"

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

Zeitschriften

DIE SPRACHE, NICHT DAS ICH (BE-)DEUTET

Aus der soeben erschienenen Nummer 4
von «Poétique» greifen wir die Studie
Paul de Mans über das hierzulande noch
nirgends besprochene Werk De la gramma-
tologie von Jacques Derrida heraus. Der
Text mit dem Titel «Rhétorique de la
cécité: Derrida lecteur de Rousseau» ist
eine gekürzte Fassung des Aufsatzes, der
das in der Oxford University Press, New
York, erscheinende Werk Blindness and
Insight (Essays in the Rhetoric of Contemporary

Criticism) abschliessen wird.
Wir gehen hier nicht auf Derridas

Rousseaubild ein und lassen viele Aspekte
bewusst beiseite. Paul de Man hält Derridas

Buch für eines der wesentlichsten
Werke zur Interpretationstheorie. Er
kommt sofort auf das jeder Textauslegung
zugrunde liegende Problem der Reflexion
zu sprechen: Was heisst eigentlich lesen?
Die Frage ist nicht zu beantworten ohne
tiefere Einsicht in das Wesen sprachlicher
Äusserungen, also dessen, war einen
(literarischen) Text ausmacht. Derridas
Kommentar ist für ihn ein «cas exemplaire d'un
croisement entre cécité critique et lucidité
critique qui se présente comme une
nécessité dictée et contrôlée par la nature
même de tout langage littéraire».

Im Gegensatz zu Georges Poulet1
fordert de Man vom Leser nicht ein mystisches

Aufgehen im Bewusstsein des Dichters,

sondern eine stets sich selbst befragende

Hellsicht, die nie den Versuch
unternimmt, dem Text eine Eindeutigkeit
abzugewinnen, die diesem nicht eignet.
Mehrdeutiges soll nie auf Widersprüche
reduziert werden, auch sollen die den

Interpreten beunruhigenden Stellen nicht
übergangen werden, im Gegenteil, sie sind
am aufschlussreichsten. Dass de Man seine

Interpretationstheorie häufig am Beispiel
Rousseaus illustriert2, ist einleuchtend,
denn gerade dieser Autor wurde sozusagen
immer falsch, weil einseitig gelesen. Es
scheint, dass gewisse Einsichten auf einem
Gebiet stets mit Blindheit auf einem andern
bezahlt werden mussten.

Jacques Derrida, der in seinem Werk
De la grammatologie den bisher wenig
beachteten Essai sur l'origine des langues3
interpretiert, schliesst sich zunächst dem
luziden, doch nach de Man auch einseitigen,

weil aus überheblicher Haltung
gegenüber dem «armen Jean-Jacques»
entstandenen Rousseau-Bild Starobinskis
an4, besonders in dem, was für Rousseau
Literatur bedeutet : Ersatz für nicht geleb-
tes Leben, und demnach eine höchst
verdächtige Transzendenz, aber zugleich auch
Bewahrung des Ich. Rousseau verurteilt
einerseits die Literatur, anderseits ist seine

ganze Existenz darin verstrickt; und hier
stösst de Man mit Derrida auf das
Problem der «présence», verstanden als
Unmittelbarkeit, als sprachliches, das heisst
mündliches Dabeisein, das im Gegensatz
steht zum geschriebenen Wort, dem stets
eine bisweilen sogar öfters wiederholte
be-sinnende Tätigkeit vorangeht.

Der Text wird hier als sprachliches
Zeichen um seinetwillen betrachtet, die

Kategorie der Gegenwärtigkeit (présence)
steht in Frage, oder, wie Derrida sagt:
«L'écriture est dangereuse dès lors que la
représentation veut s'y donner pour la

1105



présence et le signe pour la chose même.»
De Man scheint Derridas Theorie der
Sprache als «supplément» in Frage zu
stellen, denn er bemerkt: «Ce n'est que
par le langage que Rousseau peut se rendre
maître du langage, et ce paradoxe est
responsable de son attitude ambivalente
envers l'écriture.»

Eine Ontologie der «présence» (man
denkt unwillkürlich an Emmanuel Mounier,
Gabriel Marcel, Emmanuel Lévinas, Albert
Béguin, Georges Poulet) zieht oft eine
gewisse Blindheit über den Eigenwert des
literarischen Zeichens nach sich, oder, um
die Unterscheidung Schleiermachers
aufzunehmen, die psychologisch/technische
Auslegung droht die grammatische zu
überspringen. Wenn die beiden aber
komplementären Charakter haben - und dem
ist sicher so -, dann bestehen zwischen
strukturalen Untersuchungen und der Be-
wusstseinskritik gar keine unüberbrückbaren

Gegensätze, das heisst es handelt
sich um zwei Phasen eines hermeneuti-
schen Vorganges.

Nach de Man übersteigt Rousseaus
Problematik die Gegenüberstellung «présence

- absence», und damit auch die ihr
und der «présence à soi» zugrunde
liegende metaphysische Tradition: «La clef
du statut du langage de Rousseau ne se
trouve pas dans sa conscience, ni dans le
degré plus ou moins grand d'aperception
ou de contrôle de la valeur cognitive de son
langage. On peut seulement la trouver
dans le savoir que ce langage, en tant que
langage, transmet sur lui-même, affirmant
ainsi le primat de la catégorie de l'écriture
sur celle de présence - ce qui est précisément

la thèse de Derrida. Il reste à savoir
pourquoi il postule chez Rousseau une
métaphysique de la présence dont on peut
montrer ensuite qu'elle n'opère pas ou
qu'elle reste dépendante de la puissance
implicite d'un langage qui la fait éclater et
la détourne de son fondement.»

An diesem Punkt angelangt, wird de
Man selbst zum Rousseau-Interpreten. Er
stützt sich auf die Kapitel XIII bis XVI
des Essai sur l'origine des langues und zeigt,
dass Rousseau dort primär auf die Bedeu¬

tung ausgerichtet ist, die er zwar nicht vom
Sinn dissoziiert. In bezug auf den Grund
zu dieser Haltung trennt sich de Man von
Derrida: «Le signe est vide de toute
substance, non parce qu'il doit être un
indice transparent se gardant bien de masquer

une plénitude de signification, mais

parce que la signification elle-même est

vide; le signe ne doit surtout pas offrir sa

propre richesse sensorielle comme substitut

pour le vide qu'il signifie. Contrairement

à l'affirmation de Derrida, la théorie
de la représentation de Rousseau ne tend

pas vers une signification comme présence
et plénitude, mais vers la signification
comme vide.»

Rousseau gesteht ja der Musik gegenüber

der Sprache eine Vorrangsstellung zu,
als System von Beziehungen, die weder von
einer Sinnesempfindung noch einem
Bewusstsein abhängen.

Behutsam interpretiert de Man Rousseaus

Sprachauffassung vom Kontext,
nicht vom Wortlaut einer einzelnen Stelle
her. Die Musik (und wenn Rousseau oder
de Man «Musik» sagen, meinen sie auch
die Sprache) wird zur blossen Struktur,
weil innerlich leer: «N'étant fondé sur
aucune substance, le signe musical ne peut
jamais avoir l'assurance d'exister.» Damit
ist auch keine Identität möglich, und aus
der notwendigen ständigen Wiederholung
resultiert die Zeitlichkeit: «La musique
est la version diachronique de la structure
de non-coïncidence dans l'instant.» Und
so ist wohl die Sprache als diachronisches
System von Beziehungen nur als Erzählung

zu verstehen. Das wiederum heisst,
dass Rousseaus Essai und seine Discours
nicht einen genealogischen Prozess widergeben

(man denkt alsogleich an Nietzsches
Geburt der Tragödie, die eine ähnliche
Gestalt hat und der Derridas Buch im innern
Aufbau bis zu einem gewissen Masse
entspricht), sondern die genealogische
Aufgliederung eines gegenwärtigen
Widerspruchs. So ginge der Ursprung aus rein
strukturalen Gründen der Gegenwart
voraus: «La Chronologie est le corrélat structural

de la nécessaire nature figurée du
langage littéraire.» Der Ursprung ist auch

1106



eine Metapher, und so erklärt sich für de
Man das premier in Rousseaus «que le
premier langage dut être figuré» als eine
chronologische Fiktion, im Gegensatz zu
Derrida, dessen Metapherntheorie noch
auf der Priorität des eigentlichen gegenüber
dem metaphorischen Sinn aufbaut: «A
propos de la rhétorique, de la nature du
langage figuré, Rousseau n'a pas été abusé
et a dit ce qu'il voulait dire. Et il est également

significatif que, précisément sur ce
même point, le meilleur de ses interprètes
modernes (damit ist Derrida gemeint) se
soit écarté de sa problématique afin de
ne pas le comprendre. Le Discours sur
l'origine de l'inégalité et l'Essai sur l'origine
des langues sont des textes dont l'affirmation

discursive entraîne le mode rhétorique.
Ce qui est dit de la nature du langage
implique nécessairement que les textes écrits
sous la forme d'un récit fictivement dia-
chronique ou, si l'on préfère l'appeler
ainsi, d'une allégorie. L'affirmation que
tout langage est figuré et la structure
nécessairement diachronique de la réflexion
qui révèle cette perspective rendent compte
du mode allégorique. Le texte va plus loin
malgré tout, car, alors même qu'il rend
compte de son propre mode d'écriture, il
affirme en même temps la nécessité que
cette affirmation soit produite d'une façon
indirecte et figurée, qui sache qu'elle sera
mésinterprétée parce qu'on la prendra
littéralement.»

Rousseaus Text allegorisiert gewissermassen

das Miss-Verstehen, dem er
entgegentreibt : die Fiktion wird als Wirklichkeit

verstanden, die Wirklichkeit als
Fiktion: «La nature rhétorique du langage

littéraire ouvre la possibilité à l'erreur
archétypique : la confusion constante du
signe et de la substance.» Und gerade weil
bei Derrida die Zone grösster Klarsicht
(die Theorie der Rhetorik und ihre
unvermeidlichen Folgen) als Zone der Blindheit
dargestellt wird, kommt er Rousseau sehr
nahe, denn diese Möglichkeit des Miss-
Verständnisses ist bei Rousseau einkalkuliert.

Und damit ist de Man beim Wesentlichen

angelangt, denn gerade eine solche
Ambivalenz macht nach ihm die Eigenart
des Literarischen aus: «Nous sommes en

droit de généraliser notre définition en
donnant à Rousseau une valeur exemplaire et en
appelant littéraire, au sens plein du terme,
tout texte qui implicitement ou explicitement
signifie son propre mode rhétorique et
préfigure sa propre mésinterprétation comme
corrélat de sa nature rhétorique, de sa
<rhétoricité>.» Hier deutet nicht mehr ein
Subjekt, sondern die Sprache selbst, indem
die bedeutet.

Peter Grotzer

xVgl. Paul de Man, «Vérité et méthode dans
l'œuvre de Georges Poulet», Critique, Juli 1969. -
2Vgl. Paul de Man, «Hölderlins Rousseaubild»,
Hölderlin-Jahrbuch 1967/68; «Symbol und
Allegorie in der Frühromantik», Festschrift Wehrli,
Zürich 1969. Gegenwärtig arbeitet Prof. de Man an
einer Studie über Rousseau und Nietzsche. - 3Den
Essai sur l'origine des langues findet man z. Z. nur
in der kritischen Ausgabe von Charles Porset,
Ducros, Paris 1968. - "Vgl. Jean Starobinski,
«Jean-Jacques Rousseau. La transparence et
l'obstacle» (erscheint jetzt in erweiterter Auflage
bei Gallimard), «Jean-Jacques Rousseau et le péril
de la réflexion» (in «L'Oeil vivant», Gallimard,
Paris 1961); «Le dîner de Turin» (in «La relation
critique», Gallimard, Paris 1970).

1107


	Kulturelle Umschau

