
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 12: Das Jahr 1921 : 50 Jahre "Schweizer Monatshefte"

Artikel: Die literarische Schweiz zu Beginn der zwanziger Jahre

Autor: Bänziger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162538

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162538
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die literarische Schweiz zu Beginn der
zwanziger Jahre

HANS BÄNZIGER

Wie beurteilt man, von weither und nach einem halben Jahrhundert, die
Literatur der Schweiz zu Beginn der zwanziger Jahre Am besten vielleicht
vom Oberflächlichsten ausgehend, indem man den Bestand einer mittleren
amerikanischen Bibliothek mustert. Wohl finden wir hier Werke von Karl
Barth, Emil Brunner, Francesco Chiesa, Charles Ferdinand Ramuz, Carl
Gustav Jung, allenfalls die eine oder die andere Erzählung von Jakob
Schaffner aus diesen Jahren, kaum dagegen etwas von Nikiaus Bolt, Jakob
Bosshart, Jakob Bührer, Fritz Enderlin, Felix Moeschlin, Max Pulver, John
Vuillemier (trotz seiner zehnjährigen Tätigkeit als Journalist in New York),
Emmanuel Buenzod, von Autoren also, die in ihrer Heimat in diesen Jahren
eine nicht geringe Rolle gespielt haben. Und natürlich nichts von Josef
Reinhart! «D'Zyt isch do, d'Zyt isch do! Singt's uf em Nussbaum scho»,
erklingt in den heimatlichen Gefilden aufs schönste, existiert aber für die
über die Kontinente verstreuten Hallen des deutschen Literaturbetriebs
einfach nicht. Oft wird der, dem die Ausdruckskraft fürs Eigenste und die
persönliche Anziehungskraft im Vaterland eine respektable Gemeinschaft
schaffen, im Ausland überhaupt nicht zur Kenntnis genommen. Ob die
Sicht aus der Ferne oder die aus der Nähe gerechter sei, ist eine schwer zu
beantwortende Frage.

In denselben erwähnten Bibliotheken werden eine Menge expressionistischer

Ergiessungen aus dieser Epoche aufgestapelt, die oft weniger wert
sind als Mundartdichtungen wie die von Reinhart. Aber wie kann Mundart
in die Ferne dringen! Sie ist nicht laut, niemals weltbewegend ; sie verkörpert
das Vertraute und das Intime. Expressionismus und die «sogenannten
zwanziger Jahre» sind Hilfskonstruktionen, die wichtiger bleiben als jede
nationale Anerkennung, teils weil neue Ausdruckswelten für den Gang der

Literaturgeschichte wirklich relevant sind, die nationale Perspektive
hingegen nicht, teils auch als Modeerscheinung. In Madison (Wisconsin) wurde
vor kurzem ein Symposium unter dem Titel «Die sogenannten zwanziger
Jahre» gehalten, an dem, sieht man von einer kurzen Anmerkung zu Spitteler

in allgemeinem Zusammenhang in der Druckfassung ab, überhaupt
kein Schweizer Dichter erwähnt worden ist1. Dabei hatten die Schweizer
Dichter gewiss einigen Anteil an diesen sogenannten zwanziger Jahren.

Unser Schrifttum war bekanntlich für Strömungen mit ausgesprochenen

1089



spekulativen oder manierierten Stilmerkmalen nicht relevant; man denke
an die Romantik oder die extremen Formen des Naturalismus und Symbolismus.

So besassen wir auch keine grossen Expressionisten wie Barlach,
Benn, Döblin, Vertreter jener wichtigen, meist bewusst manipulierenden
Traditionsstörung, die durch ihre Experimente die Welt aus den Angeln zu
heben versuchten. Die Expressionisten litten (und sie drückten ihr Leid
durch pathetische und ekstatische Bilder aus) unter dem grassierenden
Pseudo-Nationalismus und einem sozialen Elend, welches es in der Schweiz,
nimmt man alles nur in allem, nicht gab. Der fleissige Bürger konnte
hierzulande nur schwer als Ekel gesehen werden.

Und das Volk nur schwer als chaotisches, der Erlösung durch Mythen
bedürftiges Wesen. Das Bedürfnis nach dem Mythischen hatte gewiss auch
bei uns in der Luft gelegen und im Werk Carl Spittelers seine beachtlichen
Spuren hinterlassen; ein politisch virulenter Mythos des zwanzigsten
Jahrhunderts fand aber bei uns keinen rechten Nährboden. Unter anderem
deshalb, weil wir im allgemeinen uns seit jeher zu den Heroen unserer
Vergangenheit wie Teil und Winkelried in einem freundschaftlich-jovialen
Verhältnis befanden, wie es der Verfasser des Olympischen Frühlings seinen

Göttergestalten gegenüber hatte.
Ich möchte zuerst einen Roman aus dem Beginn der zwanziger Jahre,

der die damalige schweizerische Wirklichkeit vielleicht am unverstelltesten
spiegelt, ferner dessen österreichisches Gegenbild erwähnen, sodann einen
Roman, der schon weit über das Selbstreflektierende hinausreicht und
(darum dichterisch interessanter wirkt.

I.

Jakob Bossharts Roman Ein Rufer in der Wüste ist einer jener zahlreichen
redlichen und notwendigen Versuche schweizerischer Schriftsteller, das Volk
zur Selbstbesinnung zu bringen. Gottfried Keller hat es in all seinen
Erzählungen auf seine Art versucht, mitwandelnd im Zuge des Volkes, dem Volk
seinen anmutigen Spiegel vorhaltend, Jeremias Gotthelf tat dasselbe mehr
für eine Region, Meinrad Inglin, 17 Jahre nach Bosshart, in sehr vielfältiger
Weise, wieder für das ganze Land. Die Geschichte Reinhart Stapfers, die
sich vor dem Ersten Weltkrieg abspielt, erzählt Bosshart innerhalb eines
menschlichen und landschaftlichen Rahmens, der an sich
vertrauenerweckend wirkte, brächten nicht die schlechten Verhältnisse der
kapitalistischen Ära und die Einflüsterungen fremder böser Mächte dunkle
Bedrohung ins Ganze. Egoismus, Geldgier, Karrieresucht machen das Land
zur Wüste, das Milieu und die den Menschheitsidealen entgegengesetzten
Begierden nach Geld und Macht bringen das Unglück. Einer der
unangenehmsten Charaktere ist der skrupellose Geschäftsmann Geierling, der

1090



sich in der Fabrik der Familie Stapfer mit ungewohnten Direktorenallüren
aufspielt. (Wir werden gleich sehen, wie das Fremde bei Schaffner meist
als viel interessanter dargestellt wird.) Geierlings Devise, Geld sei Macht,
ist so aufdringlich, dass daneben das Draufgängertum des Nationalrats und
Obersten Ferdinand Stapfer fast sympathisch wirken kann. Was der Gast
aus dem Norden teils in platten Nietzsche-Wendungen offen ausdrückt, ist
als böser Zeitgeist natürlich auch bei den Einheimischen in und um die
Stadt (Zürich) zu spüren. Der alte Bauernhof, aus dem die Stapfer stammen,
ist von üblen Spekulanten bedroht. Und auch Journalisten wie der perfide
Dr. Wäspi wühlen im Schmutz der korrupten Gesellschaft. Aber trotz
allem Pessimismus des Autors, trotz aller Infragestellung der Honoratioren
oder vielmehr vielleicht gerade durch diese Infragestellung ist die Hypothese

einer intakten schweizerischen Gesellschaft zu ahnen : wo die Bauern
rechtschaffen, die Arbeiter frei und die Vorgesetzten duldsam wären. Das
Land müsste unter der Obhut starker Väter stehen; auch sie sind als Gegenbild

zu ahnen, während die Mütter im Roman als Wirklichkeit dargestellt
werden; man denke an Reinharts Mutter. Nach ihrem Tode sagt er: «Die
Welt leidet an uns, den Vätern, Söhnen und Brüdern2.»

Eindrücklich ist die Darstellung der Gesellschaftsordnung, deren Werte
durch den Roman in Zweifel gezogen werden, weniger eindrücklich die
des Himmels, der sich über diese Welt wölbt. Das Kapitel «Einkehr», das

Bild der herbstlich-klaren Sternennacht und Reinharts Andacht - «lange
sann der hinauf» (S. 239) - weckt Erinnerungen an gewisse Passagen der
Hintertreppenromane. Reinhart möchte sich, weil er seine Verpflichtung
genau kennt, von der Welt und Jutta von Homberg losreissen. Aber wie?
Auf seinen Irrwegen vom Establishment weg - sie wären an sich kaum
erwähnenswert, brächten sie uns nicht auf eine interessante literarische
Parallele - kommt er auch in das Haus Avera, das Haus «Nicht-Zorn»,
das Haus des weisen Enzio, der lange in Indien gelebt hat und in Europa
nun, etwas zürcherischer als Hermann Hesse, vom Nirwana berichtet, nicht
an Sünde glaubt und nicht an die Erlösung durch eine Macht ausserhalb
des eigenen Selbst. Er ist ein Wunschloser unter unglückseligen und begehrlichen

Abendländern. Ein Jahr nach Bossharts Roman ist Hesses Siddhartha
erschienen, das Lieblingsbuch der heutigen amerikanischen Jugend, die dem
Erbe der Väter entrinnen möchte. So sehr sich die beiden Romane in ihrem
Hauptanliegen gleichen: ein Beispiel zu geben für den Weg eines jungen
Menschen aus der Welt der gängigen Werte zu sich selbst, so unähnlich ist
ihr Stil. Bosshart geht von einem bestimmten Hier und Jetzt aus, der
schweizerischen Gesellschaft von 1909-1914 nämlich, Hesse von einer zeitlosen
und räumlich unbestimmten Vision des Weges nach innen. Die Kostüme
in Bossharts Roman sind währschafte einheimische Konfektion, die in
Hesses Roman guter Import.

1091



Bossharts sozialer Verantwortungssinn ist so gross wie derjenige Gotthelfs,

sein Einfühlungsvermögen und sein Freiheitsgefühl so eindrucksvoll
wie dasjenige Kellers. Er stellt seine Heimat auf interessante Weise in
Frage, erfasst sie aber leider nicht ganz als Künstler, auch von der Kehrseite

nicht. Wir spüren das in den Bildern des Proletarierelends im «Hundert
Seelenhaus» und in den Szenen der Anarchisten-Boheme, die, recht simpel
ausgedrückt, einfach nicht stimmen.

Der Dichter, dem als Lyriker einige makellose Verse gelungen sind, ist
ein typisches Beispiel jener Schweizer Dichter, die, zwischen Heimatkunst
und ihrer zeitgenössischen Verpflichtung hin und her gerissen, nur den

patriotischen Literaturfreunden ganz genügen können. Geboren auf einem
abgelegenen Zürcher Bauernhof, wohlunterrichtet und erfolgreich im
Erzieherberuf, weitgereist, verheiratet mit der Tochter des späteren Bundesrats

Forrer, hochbegabt, früh aber schon durch eine schwere Krankheit
gezeichnet, fühlte er sich in der heimatlichen Wohlstandsgesellschaft als

ein Rufer in der Wüste3. Die Fronten waren links und rechts wieder einmal
erstarrt. Auch Reinhart Stapfer wurde es klar, wie sowohl die Fabrikanten
als auch die Arbeiterführer die Gewalt wollten. Er wie der Dichter versuchten

den erstarrten Fronten die Ideale der Menschlichkeit entgegenzustellen,
belehrend - nicht, wie es später Max Frisch vorschwebte, Fronten
zersetzend. Die Belehrung war indessen weder religiös fundiert, noch war sie

von europäischer Serenität getragen.
Hugo von Hofmannsthals Lustspiel Der Schwierige, das im gleichen

Jahre 1921 dem Publikum zugänglich gemacht wurde wie der erwähnte
Roman, steht zu diesem in einem Gegensatz, wie man ihn sich kaum grösser
vorstellen kann. Dieses Werk ist ein Werk voller Güte und Schönheit; es

entstand in der noch hochkultivierten Atmosphäre einer Weltstadt, in Wien,
wo sowohl romanische wie germanische Tradition bei hoch und niedrig
lebendig war, ist geprägt von Heiterkeit und Melancholie, wurde geschaffen
von einem Dichter, der ein dem Untergang geweihtes Weltreich liebte, es

aber niemals zu retten sich anheischig machte - er war alles andere als ein
Rufer in der Wüste -, und schilderte den Reiz wahrer Urbanität, ohne deren

gefährliche Seiten zu übersehen. Die Sitten in diesen Stadtpalais sind fein,
die Menschen, die sich meist auf scheinbar unverbindliche Weise begegnen,
zurückhaltend, höflich, vornehm, oft verwöhnt, schwierig. (Hans Karl zu
Crescence: «... so einfach sind doch gottlob die Menschen nicht», I, 3.)

Vielleicht gereicht es vielen Schweizer Schriftstellern vom Typus Bossharts

zum Nachteil, dass sie die Menschen, befangen in einer Perspektive
des klaren Überblicks, oft zu einfach sehen. Das überschaubare Gemeinwesen

Schweiz führt allzu leicht zur Illusion, man vermöge Wert und Ziel
einzelner Lebensläufe und ihre Beziehung zur Gesellschaft klar zu
beurteilen. Die Versuchung zur literarischen Hausindustrie, gegen die sich Gott-

1092



fried Keller mit Erfolg gewehrt hat, ist gross. Wir haben dankbar zu sein

für den im ganzen recht nüchternen Grundzug unseres Geisteslebens und
das Fehlen der schlimmsten Verstiegenheiten, müssen aber auch die damit
zusammenhängende Tendenz zur Simplifizierung sehen. Karl Barth sagte
im Vorwort zur zweiten Auflage seines Römerbriefes 1921: «Einfach ist
für uns weder der Römerbrief des Paulus, noch die heutige Weltlage,
noch die Lage des Menschen Gott gegenüber überhaupt. Wem es in dieser

Lage um die Wahrheit zu tun ist, der muss den Mut aufbringen, zunächst
einmal auch nicht einfach sein zu können. Schwer und kompliziert ist das

Leben der Menschen heute in jeder Beziehung. »

Im Werk C. G. Jungs, des Pfarrerssohns, zeigt sich eine andersgeartete
Kritik am allzu Einfachen. (1921 ist die erste Auflage seines Buches
Psychologische Typen erschienen; die dort erörterten Begriffe wie die des

Archetypischen sind Gemeingut der Gebildeten und Halbgebildeten des
Erdkreises geworden.) Im Unterschied zu Freud versuchte er die Totalität des

Seelischen in seinem Zusammenhang auch mit vergangenen Kräften zu
verstehen. Kompensatorische und komplementäre Verhältnisse wurden für
seine Erkenntnisse wichtiger als Erklärungen aus einem einzigen Trieb
heraus. Und es ist kein Geheimnis, dass er sich für kurze Zeit für den aus
dem Norden stammenden Mythos des zwanzigsten Jahrhunderts interessierte.

Diese Randbemerkung führt uns zur Gestalt Jakob Schaffners, von
dessen Roman Johannes Eduard Korrodi 1924 schrieb, seit den Buddenbrooks

sei nach seiner Meinung kaum mehr ein Roman von solcher
Menschenfülle erschienen4.

II.

Schaffners erster Johannes-Roman steht sowohl literaturgeschichtlich wie

von der Struktur aus betrachtet ungefähr in der Mitte zwischen Kellers
Grünem Heinrich und Frischs Stiller. Heinrich Lee ist ein junger Bursche,
dessen profilierte Persönlichkeit stark und vertrauenerweckend wirkt; wohl
hält man ihn oft für naiv, aber keinen Moment für ein Schattengewächs. Er
ist der originellste der hier zur Diskussion stehenden Romanhelden, und
seine Identität bezweifelt der Leser selbstverständlich keinen Moment. In
Lees Entwicklung stehen Heimat - man denke an das Lob des bäuerlichen
Herkommens - und Ausland (Stadt der Künstler und die deutsche Welt des

Adels) in einem Spannungsverhältnis, das nicht anders als verheissungsvoll
bezeichnet werden kann. In Schaffners Roman liegt die deutsche Grenze
bedrohlich nahe; die Gefährdung durch das Fremde zeigt sich dem Kind
schon im Elternhaus. Die Mutter - Kellers Mutter war ein Wesen voller
geduldiger Zuverlässigkeit - stammt aus Deutschland und lässt den Vater

1093



im Stich ; sie ist eine beinahe unheimliche Frau. Die Schweiz, bei Keller die
stete Gewähr der Geborgenheit, ist bei Schaffner ein Land, das oft
unverhohlen sarkastisch betrachtet wird. Das schweizerische Licht ist dem kleinen
Johannes «überhaupt immer zu ungedämpft» (S. 22), und der Dichter
findet einmal das Firmenschild «Kümmerly und Frey» bei der Rückreise
aus dem Ausland nur allzu symptomatisch.

In Max Frischs Darstellung eines mit seinem Vaterland entzweiten
Schweizers hat sich der Sarkasmus mit Ironie gepaart. Anatol Stiller
entflieht dem Gefängnis Schweiz, um als Mr. White, als Abenteurer in Amerika,
ein grösseres Stück des Erdkreises intensiver zu erleben. Der Roman beginnt
mit einer Grenzbahnhof-Szene, verglichen mit der die Anmerkungen des

jungen Schattenhold über das benachbarte Deutsche Reich und die
deutschen Eisenbahnen beschaulich erscheinen5. Schaffner und Frisch stehen

zum anderen, zum Nachbarn, zum Fremden überhaupt in sehr verschiedenartigen

Relationen. Wollte man die Unterschiede gründlicher betrachten,
müsste man auch die Verhältnisse der Romanhelden zu ihren Eltern weiter
im Auge behalten. Johannes ist ein gleichsam mutterloses Kind, Stiller ein
Mann, dem der Vater häufig in grotesker Verzerrung oder gar als
gespenstisches Schreckbild erscheint.

Johannes gehört noch nicht zur vaterlosen Gesellschaft; in der Armenanstalt

begegnet ihm der Anstaltsleiter, ein schwerkranker Mann, als grosser
Widersacher. Das Ringen des Zöglings mit dem eindrucksvollen Mann hat
hie und da schon fast kafkaeske Züge. Doch die Gestalt des Herrn Vater,
des strengen Pietisten, dem nichts so wichtig ist wie Busse und Strafe, bleibt,
obgleich seine Essgier Abscheu erweckt, erhaben und erschütternd. Er lässt
den Knaben züchtigen und schlagen, als ob er der zürnende Gott wäre,
geht aber auch mit sich selbst aufs grausamste ins Gericht; seine Zerknirschung

wird einmal mit der des Erzvaters Jakob verglichen. Schaffner hat
viele Jahre nach der Publikation des Romans auf die Frage hin, ob er sich
in der Armenanstalt sehr unglücklich gefühlt habe, mit einem klaren Nein
geantwortet; er sei aufrichtig fromm gewesen und habe eine richtige
Gottesgemeinschaft erlebt6. Das Kapitel, in dem erzählt wird, wie sich der Zögling

Johannes nach der langen Zeit der Auflehnung wieder reumütig dem
Herrn Vater nähert, trägt denn auch bezeichnenderweise den Titel «Wieder
im Bereich des Geistes».

Gewiss ist die eine und die andere Szene etwas breit geraten, gibt es

Fehler in der Erzähltechnik7, gewiss öffnen sich uns keine ganz neuen
Felder der Anschauungsform wie in den grössten Romanen der
Weltliteratur, gewiss befreit sich der Dichter nicht immer vom Vorbild Keller.
Der humorvolle Bericht, wie die schmollenden Knaben und züchtigen
Mädchen in der Anstalt Demutt nach der Ankunft der reizenden Marie
Claudepierre etwas freier werden, hätte von Keller verfasst werden können :

1094



«Aber nachdem einmal das Eis bei den Mädchen gebrochen war, gab es

kein Halten mehr. Die chinesische Mauer, die sie bisher von uns und der

ganzen Welt abgeschlossen hatte, schwand in dem nassen Vorsommer, als
ob sie aus Salz gewesen wäre. Nach dem Ablauf des ersten Monats hatten
sie ihren Bewegungskreis über die ganze Hofweite ausgedehnt. Jungfer
Rosalie gluckerte von Anfang ein bisschen hinterher und machte mit ihren
wasserblauen, verwunderten Augen Vorstellungen, denn da sie immerhin
die Verantwortung dafür übernehmen müsste, dass tatsächlich keine
Zusammenkünfte mit den Knaben stattfanden, so hatte sie nun viel zu laufen und
wenig Vergnügen», wird im zweiten Buch berichtet (S. 122). Aber
einige Bilder sind doch von ganz neuartiger Schönheit und Trauer, zum
Beispiel, wie schon gesagt, das Bild des gewaltigen Herrn Vater. Dann die

Verehrung für dessen Bruder Johannes, die zarte Liebe des Zöglings zu
Marie Claudepierre, dem welschen Mädchen, das mit ihrem natürlichen
Charme nicht nur die Knaben, sondern auch die Älteren berückt. Oder die
turbulente Erzählung im Kapitel «Die Wahl», wie Johannesli das Pferd
seines Stiefvaters zu bändigen versucht. Eine so vorbehaltlose Huldigung
wie die all der Anstaltsinsassen für den väterlichen Freund Johannes finden
wir bei anderen Realisten kaum. Die hier dargestellte Jugend dürstet nach
Glauben, Hoffnung und Liebe.

Etwas von der seltsamen Diskrepanz zwischen der Würde des väterlichen
Geistes und der triebhaften Zerfahrenheit der Mutter lässt sich aus dem
kurzen Abschnitt erkennen, in dem die Mutter gegenüber dem zweiten
Mann den ersten lobt: «<Dein Vater?) meinte meine Mutter, die jetzt in
den Zug gekommen war. <Dein Vater war der gescheiteste und gelehrteste
Mann, der mir in meinem Stand vorgekommen ist. Er hatte wenigstens
zwanzig Bücher, und alle kannte er auswendig. Der Herr Pfarrer hatte
manchmal lange Gespräche mit ihm, und nie blieb er die Antwort schuldig. >

Einen Moment stockte sie, und dann fuhr sie in einem unruhigeren Ton
fort: <Englisch konnte er sprechen wie Wasser, wenn er nur wollte, obwohl
er es nie gelernt hatte. Und im Traum sprach der überhaupt nur
französisch)» (S. 218f.). Das sind die verehrungsvollen Ergüsse eines der
Heimat entwurzelten Wesens über die ihm fehlenden Qualitäten. Schaffner
kennt das Leid der Entwurzelten; sein Reich ist nicht so sehr von dieser
Welt wie das von Keller; (deutsche) Sehnsüchte prägen seinen Stil und sein
Leben. Freunde von ihm erzählen, dass mindestens so eindrucksvoll wie
die sprachliche Begabung seine Beziehung zur Musik gewesen sei. Die
Orgel soll er wunderschön gespielt haben.

Der Herr Vater in Demutt, dieser Mann, bei dem man oft zweifelt, ob
er mehr Sadist oder Jünger Christi sei, kann den Ehrgeiz nicht aufgeben,
«ein Führer im Reich Gottes zu sein», wie gegen Schluss des Romans
konstatiert wird (S. 232). Dieses Führertum liebt und hasst Johannesli,

1095



ähnlich, wie er die Stärke des protestantischen Puritanertums liebt und
hasst - er, der sich in seinem Gemüt mehr als Katholik empfindet. Die
Spannung zwischen den Konfessionen hat in Schaffners Jugend, wie schon
angedeutet, eine grosse Rolle gespielt, liess sich aber offenbar nicht lösen;
der Dichter hat später bekanntlich seinen Führer im Nachbarreich gefunden

8. Er war kurze Zeit Mitglied der Nationalen Front und war während
vieler Jahre fest überzeugt, dass die Befreiung für die im ganzen so spiess-
bürgerliche Schweiz nur aus dem Norden zu erwarten sei. Mitglied der
Nationalsozialistischen Partei Deutschlands hingegen ist er, soviel die
zuständigen Stellen wissen, nicht gewesen.

Aus dem religiös tief erschütterten Armenanstaltszögling, aus dem einer
Mischehe entstammenden Kind ist ein Schriftsteller geworden, der nicht
bloss wegen der wärmeren Anerkennung durch das deutsche Publikum,
sondern auch aus dem seit dem Reisläufertum vielen Eidgenossen
eingeborenen Hang zu vagen Fernzielen die Heimat verriet - nicht faktisch (er
hätte sich immer gegen einen deutschen Einmarsch gewehrt), aber der
Gesinnung nach. Weder das protestantisch «Geistige», noch das katholischdunkle

«Gemüthafte» konnten ihm und dem jungen Schattenhold genügen;
er brauchte einen Mythos.

Im gleichen Jahr wie der Johannes-Roman ist unter dem Titel «Philosophie

der germanischen Kunst» eine Vorform des später berühmt-berüchtigten

Buches von Alfred Rosenberg Der Mythus des 20. Jahrhunderts
herausgekommen. Theodore Ziolkowski ist in einem Vortrag im bereits erwähnten
Symposium in Madison den Ursprüngen und Zusammenhängen der damals
so gefährlichen Tendenzen nachgegangen. Der Titel der gedruckten Fassung
des Vortrags lautet «Der Hunger nach dem Mythos», der Untertitel «Zur
seelischen Gastronomie der Deutschen in den zwanziger Jahren». Er erklärt
zum Beispiel die Liebe des Emigranten Wagner zu «urdeutschen» Mythen
als eine Form der Sehnsucht nach der Heimat und den Hang zum Mythischen

im allgemeinen als eine Konsequenz der Verzweiflung der zwanziger
Jahre9. Viel distanzierter als Wagner und seine Gesinnungsgenossen habe
sich natürlich Thomas Mann zum Mythischen verhalten, welche Distanziert-
heit im oft zitierten Brief an Karl Kerényi vom Jahre 1934 andeutungsweise

erklärt werde.
Ich fühle mich nicht befugt, Schaffners Sehnsucht nach Grösse dem

«Besoin de grandeur» von Charles Ferdinand Ramuz gegenüberzustellen.
Es müsste vielleicht aber einmal getan werden. Ist nicht der alemannische

Hang zum Ausserordentlichen, ja Mythischen politisch gefährlicher als das

entsprechende Bedürfnis unserer welschen Landesgenossen, die in ihrer
Latinität geborgen sind. Um einen Hang zum mythisch Überhöhten handelt
es sich gewiss auch bei Ramuz in seinen prachtvollen Gesängen von der
Rhone, seinem Lob des Bodens und des einfachen Lebens, wie er es sah.

1096



III.

Das Jahr 1921 ist in der deutschschweizerischen Dichtung, mehr noch als in
Deutschland und Österreich, durch Erzählungen bestimmt gewesen. Der
touristische Reiz des im Ersten Weltkrieg verschonten Ländchens machte
sich auch in der Literatur bezahlt; die Romane Jakob Christoph Heers und
Ernst Zahns erlebten Riesenauflagen, John Knittel begann ein Bestsellerautor

zu werden. Wenn sich Dichtung so gut verkaufen liess, übte das offenbar

auch einen Einfluss auf die Produktionsfreudigkeit der Kollegen aus:
von 1921-1922 stieg die Zahl der neuerschienenen Prosatitel, wie Jean Moser
in seiner instruktiven Untersuchung Le Roman Contemporain en Suisse

Allemande 1934 anhand eines Diagramms zeigte, das erstemal sprunghaft
an10. Zu einem zweiten Gipfel in der Produktionszahl sollte es drei Jahre

später kommen.
Wir konnten damals noch mit Fug ein Volk der Erzähler genannt werden;

von der Lyrik und dem Theater jener Zeit hatte weniges Bestand. Verglichen
mit Rilkes Duineser Elegien oder seinen Sonetten an Orpheus (beide 1923)
fallen die einige Jahre vorher oder kurz nachher erschienenen Gedichte von
Karl Stamm oder von Max Pulver oder gar die Mundartlieder Josef Reinharts

doch wohl kaum ins Gewicht. Welche Kontraste! Bei Rilke Verse,
die für das Abendland, ja für die Welt von eminenter Bedeutung wurden.
In der Schweiz Gedichte, die im ganzen doch eher privaten Charakter
behielten, allenfalls gute Volksdichtungen waren. Im Gebiet des Theaters
stand es nicht viel anders. Cäsar von Arx war damals noch Dramaturg in
Leipzig; seine erfolgreichen Stücke erschienen erst später. Man halte seinem
Volksstück Die rote Schwizerin und dem Solothurner Festspiel (beide 1921)
Johannes Bechers Bekenntnisdrama Arbeiter, Bauern und Soldaten, Ernst
Tollers Dramen Masse Mensch oder Die Maschinenstürmer und Bertol.
Brechts Trommeln in der Nacht, alle in diesen Jahren aufgeführt, entgegent
Oder gar die Exildeutschen, die sich gern so geistreich destruktiv gaben.
Die Gruppe von Dadaisten um Ball, Huelsenbeck, Arp, Tzara, die 1916
bis 1918 im Cabaret Voltaire aufgetreten war, zog allerdings bald nach
Berlin weiter, und die Zeit für das politisch wichtige grosse Kabarett war
noch nicht da. Das alles lag aber 1921 (dem Geburtsjahr Friedrich Dürrenmatts)

schon in der Luft.
Am interessantesten scheint mir in der hier zur Diskussion stehenden

literarischen Szene für einen Nichteinheimischen der Roman Johannes und
der in dieser Dichtung schon im Keime sichtbare Fall Schaffner. Dieser
Fall ist in unserem Land immer noch nicht recht verarbeitet worden. (In
den Parallelfällen Hamsun und Pound kam es zu Gerichtsverhandlungen.)
Und doch täte es gut, sich auf den unglückseligen Ausbrecher zu besinnen ;

Extremisten von links und rechts vergessen ihn aus den verschiedenartigsten

1097



Gründen. Warum er für Nationalisten tabu ist, muss nicht erklärt werden.
Doch auch Progressive befassen sich natürlich niemals mit dem auf fatale
Weise fortschrittsgläubigen Basler. - Nicht bloss Spiessbürgerlichkeit ist
unsere nationale Untugend, sondern auch allzu joviale Modernität,
leichtfertige Antibürgerlichkeit. Es ist wohl kein Zufall, dass gegenwärtig Zynismus

in der Gestalt der Behäbigkeit, wie er sich in gewissen Werken Dürrenmatts

manifestiert, so hoch im Kurs steht. Sein Ernst, sein Witz, seine
dramatisch wirksamen Hiebe gegen West und Ost sind urschweizerisch.
Allein - «Manchmal muss sich auch der beste Mann von der besten Frau
und dem besten Vaterland erholen», sagte Schaffner einmal11.

1Die sogenannten zwanziger Jahre. Hg.
Reinhold Grimm und Jost Hermand, Bad
Homburg (Gehlen), 1970. - 2 Jakob Bosshart,

Ein Rufer in der Wüste, Leipzig
(Grethlein) 1921, S. 239. - 3Zum
Biographischen und Gesamtwerk, Werner
Günther, Dichter der neueren Schweiz I,
Bern (Francke) 1963. - 4Eduard Korrodi,
Schweizer Dichtung der Gegenwart,
Frauenfeld 1924, S. 60. Jakob Schaffner, Johannes,

Stuttgart (Union Deutsche Verlagsanstalt)

1922; Zitate aus dieser Ausgabe.
Neuauf läge jetzt im Arche-Verlag Zürich. -
5Johannes, a. a. O., S. 14f. Die
Verbindungsbahn zwischen Deutschland und der
Schweiz, Wiesenthalbahn, Träume davon

- 6 Jakob Schaffner, Kampf und Reife,
Stuttgart 1939, S. 100. - 'Johannes a. a. O.,
S. 190 ff. Unmotivierter Ersatz eines
Berichts durch szenische Darstellung, bzw.
unerklärtes Herausfallen aus der Ich-
Erzählform. - 8Zum konfessionell-politischen

Problem vgl. mein Buch Heimat
und Fremde, Bern 1958, S. 27ff., S. 35ff. -
9Die sogenannten zwanziger Jahre, a. a. O.,
S. 179. - 10Jean Moser, Le Roman
Contemporain en Suisse Allemande. De Carl
Spitteler à Jakob Schaffner, Lausanne
1934, S. 305. - "Zitiert nach Jean Moser,
Le Roman Contemporain a. a. O.,
S. 242.

Der abseitige Standort

ANTON KRÄTTLI

Soviel sich in den vergangenen fünfzig Jahren geändert hat, so konstant
und unverändert scheinen - aus Äusserungen der Betroffenen zu schliessen -
die Schwierigkeiten, die dem Künstler und Schriftsteller in der Schweiz zu
schaffen machen. Die Feststellung mutet absurd an. 1921 und 1971: die
Szenerie ist nicht wiederzuerkennen, die erweiterten Möglichkeiten
künstlerischer Gestaltung und vor allem die durch Information und Kommunikation

erreichte Gleichzeitigkeit aller Erscheinungen der Kunstwelt haben

1098


	Die literarische Schweiz zu Beginn der zwanziger Jahre

