
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 11

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

WIE MAN ALS LYRIKER DEN ROMAN DES JAHRES SCHREIBT

Niemand hat mich in den letzten Jahren
nach den Lyrikbänden des Berners Beat
Brechbühl gefragt. Aber jedermann (wie
man so sagt, und das heisst: viele meiner
Bekannten) erkundigen sich dieses Jahr
danach, ob «es sich lohne», den «Kneuss»1
zu Weihnachten zu verschenken oder zu
Weihnachten zu wünschen - während
umgekehrt wiederum niemand (der unsichtbare

Antipode zu jedermann!) sich nach
der Schenk- oder Wünschbarkeit des neuen
Buches von Uwe Johnson oder des Erstlings

von Jurek Becker oder der
Kurzgeschichten von Gertrud Wilker oder
Hermann Burger erkundigte.

Das Publikum, der «gebildete Laie»,
wie sich das bürgerliche Zeitalter zu
formulieren pflegte, hat offenbar beschlossen,
den jungen Berner Autor zur Kenntnis zu
nehmen, ihn für diskussionswürdig, interessant,

bedeutend zu halten. Natürlich
wurde in Wirklichkeit das Publikum dazu
gebracht, ihn zur Kenntnis zu nehmen -
und die Vorzeichen, unter denen dies
geschehen sollte, wurden auch gleich
mitgeliefert. Im Jargon unserer Zeit: das
Publikum wurde manipuliert, und, etwas
ernsthafter: es liess sich manipulieren.

Der Verlag hat aus seinem Herzen
keine Mördergrube gemacht und Wunsch
und Absicht, aus dem Brechbühl-Roman
«seinen» Bestseller zu machen, nie
verhehlt und hat mit Geschick die übliche,
hier nicht näher zu beschreibende Maschinerie

der Werbung eingesetzt. Und ein
grosser Teil der Presse hat den Vorschusslorbeeren

auch sehr rasch echte (verdiente?)
nachfolgen lassen.

«Le <hibou> ist mein Reisser» lässt
Thomas Mann einmal sein «Wunderkind»

sagen - sagen mit der ganzen Trauer und
Selbstironie, die einem Thomas-Mann-
schen Helden ziemt, auch wenn er nur
ein frühreifer kleiner Virtuose ist - und
mit aller Verachtung für ein Publikum,
das das Wertvolle vom Wertlosen nicht
unterscheiden kann. Ob, im Falle Brechbühls,

der Verlag und der Autor etwas
von dieser Klarsicht und Selbstironie
besitzen? Wie dem auch sei: «Kneuss» ist
Brechbühls Reisser geworden. Tapfer
behauptet er seinen achtbaren dritten Platz
auf der Bestseller-Liste des «Sonntagsjournals»,

umgeben von Hohlers «Idyllen»
und Millers «Sexus».

Tönt das, als möge man einem jungen
Schweizer seinen gewiss noch bescheidenen

Erfolg im nationalen Bereich nicht gönnen
Ach, es ist weit schlimmer! Dem begabten
und sympathischen Autor ist jeder Erfolg
zu gönnen - nur nicht ausgerechnet diesem
Buch! Am liebsten möchte ich ja Brechbühl

über den grünen Klee loben - wäre
es nur möglich

Beat Brechbühl war als Lyriker nicht
über jeden Tadel erhaben, gelegentlich
stolperte man, dann wurde man wieder
festgehalten, von einzelnen Wendungen
gepackt. Aber er war durch und durch ernst
zu nehmen, glaubhaft. Und genau das ist
er in seinem Roman-Opus nicht mehr. Er
hat sich so chamäleonhaft verwandelt,
wie man es gerade bei ihm nicht für möglich

gehalten hätte.
«Er hat sich selbst verloren», meine

ich. «Er hat sich selbst gefunden», rufen
mir der Verlag und ein grosser Chor der
Kritiker entgegen. Schon ist man so weit,
dass man ihn mit Thomas Mann und
Albert Camus vergleicht, die ja beide

988



immerhin so etwas wie europäisches Format

hatten, und um seiner (von mir aus
gesehen völlig schemenhaften)
Frauengestalten willen reiht man ihn bereits unter
die «grossen Menschendarsteller» ein!

Fast ist es wie im Märchen mit des
Kaisers neuen Kleidern. Vor lauter Angst,
mit der literarischen Entwicklung nicht
Schritt zu halten und den Ton der Zeit
nicht zu treffen, wagt man kaum mehr,
Feststellungen zu machen wie die folgenden
(die freilich simpel klingen, so simpel wie
bei Andersen der Ausruf des kleinen
Mädchens): dass der Roman freilich originell
sei, aber forciert originell, auf Teufel komm
raus kauzig, dass die Geschichte, eine
Mischung von Sex und Crime, Horror und
schwarzem Humor, Gesellschaftskritik,
Selbstreflexion und Bettgeschichtchen,
kolportagehafte Elemente enthalte, wie man
sie keinem Unterhaltungsautor abkaufen
würde, dass wohl noch kaum je in einem
Krimi der Schluss am Anfang so schön
auf dem Präsentierteller ausgebreitet wurde
- und der Held dann doch staunt, wenn
das längst Angekündigte schliesslich
kommt.

Dass es auch in diesem Buch packende
Passagen gibt, braucht dabei nicht
abgestritten zu werden. Sie sind, meine ich,
immer dort zu finden, wo die Fabel, die
nun einmal nicht zu retten ist, zurücktritt :

in Kindheitserinnerungen, Träumen,
Beschreibungen, in der Figur des Kneuss

vielleicht, solange sie nicht von Mätzchenhaftem

verdeckt wird.
Ob es sich lohne, den neuen Brechbühl

zu lesen? Keine Illusionen: es wird dem
Buch und seinem Autor nicht schaden,

wenn diese Frage hier verneint wird. Denn
für Verlag und Autor lohnt sich die Sache

- und nicht nur im geschäftlichen Sinn -
auf jeden Fall. Der Name Brechbühl ist
da - und dabei spielt es keine Rolle, ob
dieser und jener Leser, der das Buch
kauft und auch liest, sich doch weigert, es

für das Meisterwerk zu halten, als das es

ausgegeben wird. Der Name wird auch da
sein, wenn das nächste Buch des Autors
erscheint; man wird darauf warten, es

ernst nehmen - zunächst einmal ungeachtet
seiner Qualität.

Summa: falls die Literaturhistoriker
künftiger Zeiten auf die Idee kommen
sollten, sich auf die Bestsellerlisten zu
stützen, dann wäre die Literaturgeschichte
unserer Epoche zwar gewiss nicht einfach
eine Geschichte der Irrtümer. Auch
Zufallstreffer gäbe es gewiss darunter, bei
denen literarische Qualität und Erfolg
zusammenfallen. Aber zu diesen Zufallstreffern

dürfte, leider, der «Kneuss» nicht
gehören.

Elsbeth Pulver

1Beat Brechbühl, Kneuss, Diogenes-Verlag,
Zürich 1970.

BOULEZ UND DAS KONZERTLEBEN

Kurz vor Weihnachten fand in der Zürcher
Tonhalle ein Konzert statt, das - die
Bezeichnung ist so selten angebracht - als
musikalisches Ereignis gewertet werden
darf. Pierre Boulez dirigierte als Gast das
Collegium musicum Zürich mit Werken
von Berg, Debussy und der schweizerischen
Erstaufführung seiner «Domaines» für
Klarinette und einige Instrumente. Mit
Boulez ist eine neue Verbindung von Kom¬

ponist und Interpret exemplarisch geworden,

die auf Weltniveau seit Strauss und
Mahler nicht mehr vollzogen wurde.

Boulez, Jahrgang 1925, Schüler von
Messiaen und René Leibowitz, hat innerhalb

weniger Jahre sein Image gewechselt :

vom experimentierenden Avantgardekomponisten

zum reisenden Stardirigenten.
Schockierte er noch in den Fünfzigerjahren
das Publikum mit Werken wie «Le Mar-

989



teau sans maître», «Structures pour deux
pianos», «Pli selon pli», so gibt es von
ihm jetzt Schallplattenaufzeichnungen
sogar mit Beethovens Fünfter.

Doch Boulez' Entwicklung ist nicht mit
der vieler junger und erfolgreicher Musiker
gleichzusetzen: dass sie am Anfang ihrer
Karriere sich auch für moderne und
unbekannte Werke einsetzen, aber dann sich
zusehends auf Bewährtes und Abgedroschenes

zurückziehen. Zwar behauptet der
Waschzettel seiner Exklusiv-Schallplatten-
firma, «dass er nicht nur ein bemerkenswerter

Komponist, sondern auch einer der
besten Dirigenten seiner Generation sei».
Aber gleichwohl kann er nicht mit
Pultvirtuosen seines Alters wie Lorin Maazel
und Zubin Mehta gleichgesetzt werden.
Seine besondere Leistung liegt im schöpferischen

Dirigieren.
Dazu ist er zweifach von seinen Kollegen

unterschieden: einerseits durch sein
Herkommen, anderseits durch seine Ziele.

Zum einen hat Boulez die Dirigentenkarriere

nicht gesucht. Offensichtlich kam
er zur Orchesterleitung, weil er allzuoft
unbefriedigt war mit Aufführungen seiner
Werke. Sein pädagogisches Talent - nicht
umsonst wurde er schon 1945 als
Hauskomponist und Dirigent ans Pariser
Théâtre Marigny berufen - war bald
entdeckt. Man übertrug ihm auch die Leitung
bei anderen Werken. Vorerst waren es
seine bevorzugten Komponisten: Claude
Debussy und Anton Webern. Noch 1955
gab Boulez in Darmstadt als Definition
seines schöpferischen Ziels die Synthese
aus diesen beiden Komponisten an. Später
folgte die erweiterte Wiener Schule: etwa
Bergs «Kammerkonzert» für Klavier, Violine

und dreizehn Bläser, die «Drei
Orchesterstücke», op. 6, und die Orchesterlieder
nach Ansichtskartentexten von Peter Altenberg.

Mit Mahlers Jugendwerk «Das
klagende Lied» bietet Boulez dessen erste
Schallplattenaufzeichnung. Seine Aufnahmen

von Strawinskys «Le Sacre du
Printemps» und Berlioz' «Symphonie fantastique»

haben Massstäbe gesetzt. Die
Gesamtaufzeichnung von Debussys «Pelleas
et Melisande» mit Chor und Orchester des

Königlichen Opernhauses Covent Garden
erhielt bereits einen Monat nach der
Veröffentlichung den Deutschen Schallplattenpreis.

Zum anderen will Boulez seine
Stellung ab Herbst 1971 als Leiter der New
Yorker Philharmoniker dazu benützen, um
das Musikleben zu verändern. Dazu scheint
ihm - wie er anlässlich eines Interviews vor
der Zürcher Presse ausführlich darlegte -
eine Weltstadt besonders geeignet. Vor
allem will er das grosse und vorwiegend
jugendliche Publikum, das sich unter
Leonard Bernsteins manchmal reichlich
kompromissbereiter zwölfjähriger
Programmgestaltung herangebildet hat, bei
veränderten Verhältnissen und anspruchsvolleren

Werkfolgen zu halten versuchen.
Da lautet seine Devise: Weg vom

Standardprogramm, um das Publikum
vermehrt mit modernen und unbekannten
Werken zu konfrontieren. Auch will er die
«Klassiker der Moderne» - also Schönberg,

Berg, Webern, Bartök, Varese, Ives -
der Hörerschaft durch wiederholte
Aufführungen zu wahrhaft klassischer
Vertrautheit bringen. Zudem sollen zu den
Aufführungen - und zwar nicht nur am
Rand, sondern gleichberechtigt - Vorträge
und Einführungen kommen, denn - so
betont Boulez - Musikleben könne heute
nicht nur Konterleben heissen, sondern
bedürfte der nötigen erzieherischen,
aufklärenden Bemühung. Übrigens ist Boulez
von amerikanischen Stationen schon angefragt

worden, ob er bereit sei für Fernsehserien,

wie das Bernstein mit Erfolg
durchführte. Boulez' Fernsehfilm «Tele-Mar-
teau» - der im vergangenen Herbst auch
während der Donaueschinger Musiktage
gezeigt wurde - hat belegt, wie stark des

Komponisten pädagogische Fähigkeiten
sind. Mit solchen Perspektiven dürfte sich
Boulez entschieden abwenden von der
Selbstgenügsamkeit all der weltreisenden
Pultvirtuosen von Böhm bis Ozawa.

Doch Erziehungsarbeit vor dem Orchester

wird bei Boulez an erster Stelle
rangieren. Neben den New Yorker
Philharmonikern wird er Dirigent des BBC
Symphony Orchestra und Gastdirigent des

990



Cleveland Orchestra sein. Obwohl - oder
vielleicht gerade weil - er schon die meisten

führenden Orchester der Welt
dirigierte, will Boulez nur noch mit eigenen,
das heisst : künstlerisch von ihm geleiteten
und administrierten Orchestern musizieren.
Dadurch - so behauptet er: dass er bei
jedem Apparat nicht jedesmal beim
Nullpunkt wieder zu beginnen hat - wird er
Zeit gewinnen für den Ausbau und die
Erneuerung des Repertoires und - das gibt
er unverblümt zu - für die eigene Arbeit.
So soll sein jüngstes Werk - eine Kantate
für Chorstimmen und Orchester auf einen
Text von Cummings - in der Folge um
vier Sätze erweitert werden. Zudem will er
eine musikliterarische Arbeit - gewissermassen

die Fortsetzung von «Musikdenken

heute» - bis in zwei Jahren zu Rand
bringen.

Die Kontakte mit der Schweiz - die er
1960 mit der Leitung einer Meisterklasse
für Komposition an der Musikakademie
Basel aufnahm - sollen wenn immer möglich

nicht abgebrochen werden. So hofft
er, die Basler Interpretationskurse, die
international besucht wurden und in der
Schweiz einem dringenden Bedürfnis
entgegenkamen, weiterhin durchführen zu
können. Ob er 1972 an den Luzerner
Musikfestwochen teilnehmen kann, weiss

' er aus innerbetrieblichen Gründen bei der
Londoner BBC jetzt noch nicht.

Boulez' jetziges Zürcher Konzert war
ein Wiedersehen nach beinahe zehn Jahren.

Damals spielte er mit dem Tonhalleorchester

Schönbergs Orchestervariationen op.
31 und Teile aus seinem «Pli selon pli»,
seinem Mallarme-Porträt für Singstimme
und Orchester, das während fünfer Jahre
in mehreren Ergänzungen und Umarbeitungen

inzwischen für den Komponisten
wirklich definitive Gestalt dürfte angenommen

haben. Sein jetziges Programm war
auffallend versöhnlich. Auch sein heutiges
Dirigieren wirkt weniger trocken, weniger
überakzentuiert. Abgerundete Emotionali-
tät steht nun gleichberechtigt neben dem

Aufzeigen des Strukturellen. Die drei Sätze

aus Alban Bergs für Streichorchester
bearbeiteten «Lyrischen Suite» waren in ihrer
beinahe morbiden Skelettierung wie ein
Adieu an den darin zitierten Alexander
Zemlinsky oder an Franz Schreker.
Debussys «Danses» für Harfe und
Streichorchester, 1904 für einen Wettbewerb
geschrieben, verheimlichten auch in der
subtilen Interpretation von Francis Pierre
nicht ihre Mischung aus den Sphären von
Symbolismus und Kaffeehaus. Mit Boulez'
trocken didaktischen, geradezu schulmeisterlich

überpräzis exekutierten «Domaines»

wurde dem Publikum jeglicher
Ohrenschmaus verweigert. Gleichwohl wurde der
dirigierende Komponist mit Applausorgien
überschüttet. Das Prestige eines Bernstein-
Nachfolgers vermag viel. Boulez wird es

für seine Reformpläne nur brauchen können.

Rolf Urs Ringger

AUF DER SUCHE NACH ZUKUNFT

Das Schauspielhaus Zürich

Gelegentlich erscheinen in der Presse noch
immer Rückblicke auf die Spielzeit unter
Peter Löffler. Wer vor einem Jahr die
Meinung vertrat, man hätte das Experiment

nicht vorzeitig abbrechen sollen,
wäre heute nicht verlegen, mit Argumenten

aufzurücken, die ihm der bisherige
Verlauf der ersten Spielzeit unter Harry

Buckwitz liefert. Zwar ist es wohl klug
und richtig, dass der neue Hausherr die

Möglichkeiten und Bedingungen, die seit
dem Debakel vom Vorjahr noch bestehen,
vorsichtig abtastet; aber es hat auch zur
Folge, dass der Eindruck von Zaghaftigkeit

und Unentschiedenheit entsteht, dass

weder die künstlerische noch die geistige

991



Haltung in überzeugenden Leistungen
hervortritt. Ein Blick auf die Premieren seit
meinem letzten Bericht mag das belegen.

Da gab es den Regieversuch von Friedrich
Dürrenmatt an Goethes «Urfaust», eine
zwiespältige Sache allein schon darum,
weil sich Dürrenmatt in den Kopf gesetzt
hatte, Goethes Jugendwerk durch Anleihen

aus seiner Quelle, dem Volksbuch
vom Doktor Faustus, zu ergänzen. Was
er mit diesen Elementen des Jahrmarkts,
der Volksbelustigung und des
Gruselkabinetts gewann, büsste er an Wahrhaftigkeit

ein. Seine Version des «Urfaust»
hat eine faszinierende Oberfläche, aber
darunter ist's hohl : der Magier und
Hexenmeister des Volksbuchs ist nicht die
Gestalt, aus der lyrisches Naturgefühl
aufbricht. Vor allem auch darum nicht, weil
es Dürrenmatt gefiel, aus dem Umstand,
dass in Goethes «Urfaust» keine Hexenküche

mit Verjüngungsszene vorkommt,
kurzerhand zu schliessen, hier sei Faust
ein Greis; das führte zu absurden szenischen

Konsequenzen. Statt des gelehrten
Mannes, der Margretlein innig liebt, sah
man im blühenden Garten den Almöhi
neben dem Heidi sitzen und ihm mit
grossväterlichen Worten die Natur erklären.

Der «Urfaust» in Dürrenmatts
eigenwilliger und phantasievoller Inszenierung
war am Ende sehenswert, weil die grossen
Szenen kraftvoll und klar hervortraten
und weil die Spielidee, das Ganze als eine
Ballade aufzufassen, auch optisch zum
Stimmen kam. Problematisch, ja
fragwürdig aber war die Inszenierung dort,
wo sie Einfälle und Zusätze willkürlich
kultivierte : der uralte Mann und das
blutjunge Mädchen, Faust am Seziertisch und
dergleichen mehr. Innerhalb einer klar
umrissenen und kontinuierlichen Theaterarbeit

mögen dergleichen mutwillige Spässe
ihren Platz haben. In der gegenwärtigen
Phase des Abtastens und der Unsicherheit
liegen sie schief.

Ähnliches ist, freilich aus ganz andern
Gründen, von der Aufführung zu sagen,

die darauf folgte. Des Engländers Peter
Barnes barocke Komödie «Die herrschende
Klasse» war für Zürich der Versuch, ein
anderswo erprobtes Erfolgsstück mit
bewährten und beliebten Schauspielern und
grossem, dekorativem Aufwand herauszubringen.

Regie (Geoffrey Reeves) und
Bühnenbild (John Gunter) übernahm man
gleich mit dem Hauptdarsteller von der
Düsseldorfer Inszenierung, was sich gewiss
aus dem Umstand erklärt, dass dieser
Hauptdarsteller Wolfgang Reichmann
heisst, ein hervorragender Schauspieler
und Publikumsliebling auch in Zürich. Im
übrigen handelt es sich bei Barnes' Komödie

um ein szenenreiches, breit angelegtes
und satirisch überzeichnetes Bild der
englischen Aristokratie. Ein wahnsinniger
Erbe wandelt sich zur Stütze der Gesellschaft.

Seine Wahnvorstellungen, er sei

Gottes Sohn, er sei die personifizierte
Liebe, werden durch den klamaukhaften
Gegenzauber eines verwegenen Psychiaters
kuriert. Der Patient, vierzehnter Earl of
Gurney, lernt die gemessene Sprache der
herrschenden Klasse sprechen, sagt dem
Evangelium der Liebe zugunsten von
Ordnung und Strafe ab und demonstriert
damit, was Barnes beweisen möchte: dass

eigentlich der Verrückte normal und der
für normal Gehaltene verrückt ist.

Das alles wird serviert auf reichlich
kulinarische Weise, wobei Barnes auch den
Versuch macht, im leichtfüssigen Stil
gewiegter Unterhaltungsautoren zu formulieren.

Dabei kommen - um zwei Beispiele
zu zitieren - Perlen etwa folgender Qualität

zustande: «Mangelnde Sachkenntnis
in der Politik ist kein Symptom einer
Psychose. Man könnte sie fast schon als
Zeichen geistiger Gesundheit betrachten.»

- «Sein Verstand mag aus den Fugen sein.
Aber der Rest seiner Anatomie ist in
Ordnung.» Der zweite Ausspruch fällt - aus
dem Mund der Braut - am Morgen nach
der Hochzeitsnacht. Ich meine mich nicht
zu täuschen, bei Somerset Maugham
Geistreicheres auf Schritt und Tritt zu finden.

Nein, dieses Stück vermag weder im
Ernst (seiner gesellschaftskritischen
Demonstration) noch im Scherz wirklich zu

992



interessieren. Was bleibt, ist eine spielbare
Vorlage für Stars, vor allem für den Träger
der Hauptrolle. Wolfgang Reichmann
zieht alle Register, wechselt in geradezu
unwahrscheinlichem Tempo vom Wahnsinn

zum standesgemässen Konformismus,
balzt und predigt und fesselt in jedem
Augenblick durch die Vielfalt seiner
schauspielerischen Mittel und die Präzision, mit
der er sie ausspielt. Eine grosse Schar
bewährter und beliebter Mitglieder des
Ensembles, deren Auftritt beim Stammpublikum

Erinnerungen an grosse Erfolge
früherer Zeiten wachruft, sichert dem Abend
einen Applaus, über den ich mich nicht
recht freuen kann. Gewiss, auch das ist
Theater, auch das soll es sein. Nur macht
es einen Unterschied, ob man diesen Weg
aus einer Fülle von Möglichkeiten einmal
einschlägt, oder ob man ihn als letzte
Zuflucht, als Rettung wählt. Und
angesichts des Verlaufs der ersten Hälfte dieser
Spielzeit 1970/71 sieht die Inszenierung
von «Die herrschende Klasse» mehr nach
Rettungsversuch als nach überbordender
Fülle aus.

Erfreulicherweise lief in der gleichen
Zeit das Nachtstudio an, ein für Zürich
neuartiges Experiment, in Spätvorstellungen

Stücke zur Diskussion zu stellen, zu
ermässigten Preisen und mit der Möglichkeit,

im Anschluss daran mit den Darstellern

und dem Regisseur ins Gespräch zu
kommen. Die beiden Stücke, die in dieser
Weise präsentiert wurden, «Die Ausnahme
und die Regel» und «Der Messingkauf»
von Bert Brecht, verhalfen dem
Unternehmen zu einem vielversprechenden Start.
Im einen Fall werden Methoden und
Funktion des Theaters erörtert, im andern
wird ein Fall von Klassenjustiz lehrstück-
mässig abgehandelt. Von der Möglichkeit
zur Diskussion wurde Gebrauch gemacht.
Wer da allerdings Offenbarungen erwartete,
wurde enttäuscht. Es wird immer die
Gefahr dieser an sich verdienstvollen
Aktivierung der Zuschauer sein, dass die
Schwätzer eher als die Besonnenen aus
sich heraus gehen. Man muss es um der
Sache willen in Kauf nehmen.

Mitte Januar hatte Rolf Hochhuths

Politdrama «Guerillas» Premiere. Längst
waren die ersten Realisationen dieses

dramaturgisch wohl harmlosesten Werks des

politischen Moralisten über westdeutsche
Bühnen gegangen und ausführlich
besprochen worden. Die Frage lautete:
Würde die Zürcher Fassung theatermässig
eher überzeugen?

Die Lektüre des Werks, so wie es

gedruckt vorliegt, ist mühsamer als die
der «Soldaten» oder des «Stellvertreters».
Stellt man sich auf den kolportagehaften,
theatralischen Stil ein und denkt, hier gehe

es ja wohl - wie immer bei Hochhuth -
um Inhalt, Thesen, politische Moral, nicht
um Form, Ästhetik, dramaturgische
Finesse, so sieht man sich mit einem Amerikabild

konfrontiert, das mehr als tendenziös,
nämlich verzerrt und damit unwahr ist.
Das Amerika Hochhuths ist vollkommen
beherrscht von Wall Street, CIA und FBI,
und eine Wendung ist nur zu erhoffen
durch Revolution. Die Voraussetzung so

desolater Zustände ist nötig, um die Fabel
einigermassen plausibel zu machen. Aber
dass die Zitate aus unterschiedlichen Quellen,

mit denen Hochhuth seine Darstellung

stützt, den Figuren des Stücks wie
Spruchbänder an den Mund geklebt sind,
macht die Sache nicht unbedingt
glaubhafter. Sein Stück sei nicht antiamerikanisch,

versichert der Autor. Er habe

politisches Theater geschrieben, das der
Wirklichkeit, so wie sie sei, entgegentrete
als Projektion einer neuen Wirklichkeit.
Nur dort, wo es moralisch - und nicht
politisch - agitiere, treffe es den Zuschauer.
Trifft ihn die Zürcher Inszenierung von
«Guerillas»?

Zunächst ist zu sagen, dass Harry
Buckwitz die über zweihundert Seiten der
Buchausgabe (nach Hochhuth eine
Tragödie in fünf Akten) auf elf Bilder sehr

geschickt reduziert hat. Weniger glücklich
scheint mir, was er sich als «Zwischenbild-
musik» ausgedacht hat: Fernsehkommentator

Erich Gysling spricht auf Film in
Grossaufnahme Informatives. Es ist ja so,
dass Hochhuths Drama schon im Dialog
vollgepfercht ist mit Lesefrüchten, gespickt
mit Texten, die in der Buchausgabe durch

993



Anmerkungen bekräftigt und überdies
kommentiert werden. Die Unmenschlichkeit

dieser Kanonade, die den Zuschauer
buchstäblich zudeckt, sollte nicht
ausgerechnet in den Intervallen zwischen den
Bildern noch fortgesetzt werden. Wer den
Theaterbesucher zum Nachdenken veranlassen

möchte, begeht einen unverzeihlichen

Fehler, wenn er ihm dazu auch nicht
eine Sekunde Zeit lässt.

Ist die Inszenierung in dieser Hinsicht
unbedingt fragwürdig, so muss man ihr
dennoch zubilligen, dass sie auf das
Wesentliche, auf die Quintessenz, die
Hochhuths konspiratorisch-pathetische
Utopie enthält, entschieden hinzielt. Das
Verdienst des Bühnenbildners Hans-Ulrich
Schmückte ist es nicht zuletzt, Transparenz
und Klarheit wenigstens für die Augen
geschaffen zu haben. Aber wenn nun also
die abenteuerliche Erfindung eines Senators

- Werner Bruhns spielt ihn als einen
Mann von vollkommenen Manieren -, der
die Revolution von oben in Szene setzen
will, den Abstand zwischen erstrebtem
Ideal und gebrechlicher, durch Raffgier
und Missbrauch der Macht gezeichneter
Realität warnend und mahnend vor uns
hinstellt, so bleibt am Ende doch nur die
peinliche Erfahrung, dass Hochhuths Stück
über die notwendige Befreiung in seinen
künstlerischen Mitteln und in seinem
Anspruch verzweifelt der Freiheitsstatue im
Hafen von New York gleicht.

Der Rückblick auf etwas mehr als die
Hälfte der ersten Spielzeit Buckwitz in
Zürich lässt nicht den Schluss zu, das
Schauspielhaus sei über den Berg. Ich
meine das keineswegs finanziell, obgleich
die Hypotheken schwer lasten. Entscheidender

ist die Frage, ob es gelinge, ohne
den Rückzug auf museale Kulturgüter, der
sich glatt verbietet, das Theater am Pfauen
wieder zu einer lebendigen, der Zeit und
ihren Themen offenen Bühne zu machen.
Dass das nicht mit Gewaltsstreichen ge¬

schehen kann, vor allem nicht unter
Ausschluss der Öffentlichkeit, die das Wesen
des Theaters ist, haben fehlgeschlagene
Versuche dieser Art - und auch der in
Zürich gehört dazu - deutlich genug
gezeigt. Andererseits darf man hoffen, die
lehrreichen Vorgänge an so und so
manchem Sprechtheater des deutschen Sprachraums

seien nicht ganz ohne Nutzen
gewesen. Konfrontation und Provokation
sind legitime Mittel, wenn es darum geht,
eine bloss ästhetische Kultur zu
durchbrechen. Der Entschluss, Hochhuths
politische Utopie aufzuführen, mag damit
begründet werden.

Nach wie vor bleibt jedoch die Frage
nach dem profilierten Führungsteam offen.
Die Berufung Werner Wollenbergers zum
künstlerischen Mitarbeiter des Schauspielhauses

ist wenig geeignet, in dieser Hinsicht

Vertrauen zu wecken. Die Hoffnung,
die man auf die Fähigkeiten dieses
vielseitigen Mannes etwa setzen mag, zielen
am Wesentlichen vorbei. Dass Leopold
Lindtberg rasch und unmissverständlich
auf diese Berufung damit reagierte, dass

er von einer Regiezusage zurücktrat, ist
ein Warnzeichen. Die Bühne am Pfauen
errang vor Zeiten Bedeutung dank besonderer

Umstände, aber nicht zuletzt dank
zielbewusster dramaturgischer Planung und
Führung. Diese neu aufzubauen, ist auf
die Dauer sicher wichtiger, als sich eines
zuweilen unbequemen Kritikers mit
Einfluss zu versichern, indem man ihn kurzerhand

zum Mitarbeiter macht. Ein erstes
Musterehen seiner Wirksamkeit hat Wol-
lenberger bereits in einer Vernehmlassung
in eigener Sache gegeben, in der er sich

gegen die Angriffe einiger Zürcher Kollegen

von der Presse zur Wehr setzt. Die
Antwort eines Theaters auf Kritik und
Anfechtung kann niemals darin bestehen,
dass es sich mit Hilfe federgewandter
Mitarbeiter in ein polemisches Geplänkel ein-
lässt. Es muss durch sein Konzept und
durch seine künstlerischen Realisationen
überzeugen.

Lorenzo

994



«POÉTIQUE»

Eine neue Literaturzeitschrift in Frankreich

Die Reflexion über die Literatur hat in
Frankreich gegenüber der «naiven»
Schöpfung die Oberhand gewonnen ; sogar
«Ephémère», das ursprünglich nur
poetische Texte veröffentlichte, lässt jetzt
bisweilen auch kritische und philosophische
Betrachtungen zu1. Seit dem Streit um
die «NouveUe Critique»2 hat sich in «Tel
Quel», «Communications», «Change» und
«Manteia» die strukturalistische Betrachtung

breitgemacht, so dass im gegenwärtigen

Augenblick der Anschein erweckt
wird, es habe sich eine eigentliche Revolution

der Geister vollzogen.
Zwei der unseren Lesern von früheren

Chroniken her bekannten Literaturwissenschafter

(Gérard Genette und Tzvetan
Todorov) haben nun sogar mit Hélène
Cixous eine weitere Zeitschrift gegründet,
die seit einem Jahr alle drei Monate bei den
Editions du Seuil erscheint. Sie trägt den
Titel «Poétique: Revue de théorie et
d'analyse littéraire» und wird mit
Unterstützung des «Service des publications de
Paris-Sorbonne» herausgegeben. Das
Programm wird wie folgt umschrieben:

«Poétique se propose pour tâche de
manifester et de favoriser le renouveau
actuel des études portant sur la littérature
en tant que telle, dans ce qu'on a appelé
sa littérarité, et non plus seulement dans
ses circonstances extérieures ou sa fonction

documentaire. Elle se veut donc un
lieu d'échange et de fécondation entre la
théorie littéraire et ce que l'on nommait
traditonnellement la critique.»

Die Redaktoren haben begriffen, dass
solche Fragen heute notwendigerweise
komparatistisch behandelt werden müssen,
und dementsprechend lassen sie auch
Literaturtheoretiker aus anderen Ländern
zu Wort kommen. Auch im Bereich dessen,

was als «Literatur» zu gelten hat,
will «Poétique» offen bleiben:

«La littérature dépasse les bornes de
la littérature < officielle > autant que la

fonction poétique déborde le champ de la
poésie constituée. Toute espèce de jeu sur
le langage et l'écriture, toute rhétorique en
acte, toute oblitération de la transparence
verbale, que ce soit dans le folklore, dans
les <communications de masso, dans le

discours du rêve ou de la < folio, dans les

plus humbles productions de texte ou les

plus fortuites rencontres de mots, entrent
de plein droit dans le champ d'une
poétique moderne, qui ne peut être qu'une
poétique ouverte. L'exercice de la théorie
et de l'analyse littéraire ne doit pas
conduire à ériger en norme la tradition
existante et à canoniser l'acquis, mais au
contraire à éclairer les voies marginales ou
risquées du possible, les limites où s'ébauche
l'oeuvre à venir. L'ambition de la poétique
est, au sens le plus fort, de donner à lire -
et donc, d'une certaine manière, à écrire.»

Vom Verstehen literarischer Texte

Peter Szondi, Ordinarius für Allgemeine
und Vergleichende Literaturwissenschaft
an der Freien Universität Berlin, hat für
die Nummer 2 von «Poétique» einen Aufsatz

über die Hermeneutik Schleiermachers
beigesteuert, der den für die Methodenfrage

bedeutenden «Traktat über
philologische Erkenntnis» («Die Neue
Rundschau», 1962; jetzt in Hölderlin-Studien,
Insel, 1967) geisteswissenschaftlich
verankert.

Unter «Hermeneutik» versteht man in
diesem Zusammenhang die «zum
vollkommenen Verstehen einer Rede oder
Schrift» notwendige, besondere «Kunstlehre

oder Technik». Dieser Schleier-
macherschen Definition fügt Szondi in
seinem «Traktat» als Erläuterung und
Abgrenzung gegenüber der
Geschichtswissenschaft bei : «Während die
Geschichtswissenschaft ihren Gegenstand, das

vergangene Geschehen, aus der Ferne der
Zeiten in die Gegenwart des Wissens,

995



ausserhalb dessen es nicht gegenwärtig
ist, hereinholen muss und kann, ist dem
philologischen Wissen immer schon die
Gegenwart des Kunstwerks vorgegeben,
an dem es sich stets von neuem zu bewähren

hat. Diese Bewährung ist nicht zu
verwechseln mit jener Überprüfung des Ge-
wussten, auf die keine Wissenschaft, auch
die Naturwissenschaft nicht, verzichten
kann. Dem philologischen Wissen ist ein
dynamisches Moment eigen, nicht bloss
weil es sich, wie jedes andere Wissen,
durch neue Gesichtspunkte und neue
Erkenntnisse ständig verändert, sondern
weil es nur in der fortwährenden Konfrontation

mit dem Text bestehen kann, nur in
der ununterbrochenen Zurückführung des
Wissens auf Erkenntnis, auf das
Verstehen des dichterischen Wortes.»

Ziel ist hier nicht die Beschreibung des

Gegenstands, dessen «Geheimnis» nicht
durch die Erklärung aufgebrochen wird;
«Forschen» bedeutet hier nicht nur
«Suchen», sondern auch «Fragen»; ein
Problem, das heute hoch-aktuell ist, da
sich in der Literaturbetrachtung die
«wissenschaftlichen» Strömungen, unterstützt
vom Marxismus, der Psychoanalyse und
vom Strukturalismus, unter den auf positive

Resultate und Erklärungen besser

ansprechbaren Studenten ein starkes Gehör

verschafft haben. Bei Peter Szondi
zeichnet sich ein bereits bei Schleiermacher
skizzierter Mittelweg zwischen subjektivem
Verständnis und objektiver Bestandesaufnahme

von Strukturen ab :

«Der Satz Diltheys, dass dem Erklären
der Naturwissenschaften in den
Geisteswissenschaften das Verstehen gegenübersteht,

gilt auch für die philologische
Tatsachenforschung. Sobald sie um einer
vermeintlichen Objektivität willen das erkennende

Subjekt auszuklammern sucht, läuft
sie Gefahr, die subjektiv geprägten
Tatsachen durch unangemessene Methoden
zu verfälschen, ohne dabei den Irrtum
gewahren zu können. Indem die Forschung
sich der Empirie ausliefert, kann sie sich
der subjektiven Erkenntnis auch als blosser

Kontrollinstanz nicht mehr bedienen.»
Der Autor verdeutlicht seine Theorie

überzeugend am Beispiel der verschiedenen
Interpretationen der ersten Strophe von
Hölderlins Hymne Friedensfeier. Die Frage,
ob der «seeliggewohnte Saal» metaphorisch

gemeint sei oder nicht, beschäftigt uns
hier nicht, wohl aber die methodologischen
Probleme, die durch Szondis Argumentation

aufgeworfen werden.
Da taucht zum Beispiel die Frage der

«Beweiskraft» von Fussnoten auf: es werden

darin oft nicht gedeutete Belege
angeführt, die jedoch ihren Platz nur in «generellen

Erkenntnissen» haben; demgegenüber

ist jeder Text individuell zu behandeln,

nicht als Exemplar einer Spezies:
«Kein Kunstwerk behauptet, dass es

unvergleichbar ist (das behauptet allenfalls der
Künstler oder der Kritiker), wohl aber
verlangt es, dass es nicht verglichen werde.
Dieses Verlangen gehört als Absolutheits-
anspruch zum Charakter jedes Kunstwerks,

das ein Ganzes, ein Mikrokosmos
sein will, und die Literaturwissenschaft
darf sich darüber nicht einfach hinwegsetzen,

wenn ihr Vorgehen ihrem Gegenstand

angemessen, das heisst wissenschaftlich

sein soll.»
Ist eine Interpretation je «angemessen»,

das heisst wissenschaftlich? Beweis und
Erkenntnis hängen voneinander ab, die
Tatsachen sind eher als Hinweise denn als
Beweise zu werten, wie es allzuoft im
«wissenschaftlichen Apparat» geschieht.

Ziel des philologischen Erkennens ist
die Evidenz: «In der Evidenz wird die
Sprache der Tatsachen weder überhört,
noch in ihrer Verdinglichung missverstanden,

sondern als subjektiv bedingte und
in der Erkenntnis subjektiv vermittelte
vernommen, also allererst in ihrer wahren
Objektivität.» Mittel dazu sind die Lesearten

und die Parallelstellen, die sich «wie
jeder andere Beleg über ihren
Belegcharakter erst ausweisen» müssen. Und
Szondi fährt weiter: «So wertvoll die
Parallelstellen für die Deutung auch sind, sie

darf sich auf sie nicht als auf von ihr
unabhängige Beweise stützen, denn die Beweiskraft

haben sie von ihr.» Die Parallelstellen

verlieren aber einen Teil ihrer
Beweiskraft, wenn man die Vieldeutigkeit

996



der dichterischen Aussage berücksichtigt,
die bald intendiert, bald zufällig ist. Die
historisch orientierte Betrachtung möchte
uns nahelegen, was genau der Dichter
wohl gemeint haben muss, wenn er in
einer bestimmten Situation dieses oder
jenes sagte, doch bedeutet dies nicht eine
künstliche Einschränkung? «Das
wissenschaftliche Postulat, dass nur die vom
Dichter intendierte Mehrdeutigkeit vom
Verständnis zu berücksichtigen ist, scheint
nämlich weder der Eigenart des dichterischen

Prozesses, noch der Eigenart des

sprachlichen Kunstwerks ganz gerecht zu
werden. Denn es setzt voraus, dass ein
poetischer Text die Wiedergabe von
Gedanken oder Vorstellungen ist. Steht das
Wort gleichsam als Vehikel im Dienst von
Gedanken und Vorstellungen, so dürfen
im Fall einer Mehrdeutigkeit nur die
Bedeutung oder die Bedeutungen beachtet
werden, welche dem Gedanken oder der
Vorstellung entsprechen.»

Damit macht sich die Interpretation
der Intention des Schöpfers gegenüber
selbständig: «Wenn das Kunstwerk damit
dem Dichter auch zu entgleiten droht, so
ist doch dieser nicht der Verlierer, und es

sollte nicht die Aufgabe der Philologie
sein, die Dichtung gegen den Willen und
gegen die Einsicht der Dichter ins imaginäre

Netz der Intention zu ziehen.»
Wenn ein Kunstwerk nicht «eindeutig

gemeint» ist, so ist es deshalb nicht «beliebig

auslegbar»; denn die Aufgabe des
Textverständnisses ist, «zwischen falsch
und richtig, sinnfremd und sinnbezogen
zu unterscheiden, ohne das manchmal
objektiv mehrdeutige Wort und das kaum
je eindeutige Motiv um der prätendierten
Eindeutigkeit willen zu beschneiden».

Die Literaturwissenschaft ist eine
Kunstwissenschaft und als solche «sollte
sie ihre Methodik aus einer Analyse des
dichterischen Vorgangs gewinnen; sie kann
wirkliche Erkenntnis nur von der Versenkung

in die Werke, in <die Logik ihres
Produziertseins > (Adorno) erhoffen». In
seinen Hölderlin-Studien zum Beispiel hat
der Autor die Eigenständigkeit der
Literaturwissenschaft bewiesen.

Schleiermachers Hermeneutik

Den Aufsatz «L'herméneutique de
Schleiermacher» hat Peter Szondi Paul Celan
gewidmet3. Kommen wir zurück auf die

Bedeutung des Wortes «Hermeneutik».
Im wörtlichen, ursprünglichen Sinn ist der
Hermeneut ein Übersetzer, der
schwerverständlich gewordene Texte dem
Verständnis aufschliesst ; dazu kommt später
die allegorische Interpretation der Texte

aus der Bibel. Zwar sollen beide
Interpretationen eine durch die Zeit geschaffene
Distanz überbrücken, doch mit ganz
verschiedenen Mitteln: «L'interprétation
grammaticale cherche le sens qu'un mot
a eu dans le passé et vise à le conserver
en substituant à sa formulation, devenue

étrangère au cours du temps, une formulation

nouvelle, ou en l'expliquant en note

par une expression nouvelle. L'interprétation

allégorique s'inspire au contraire du
signe devenu étranger pour lui attribuer
une signification nouvelle, engendrée par
l'univers intellectuel du commentateur et

non pas par celui du texte.»
Die reformatorische «Überholung» der

Bibelexegese brachte einen Niedergang
der Hermeneutik mit sich, die erst im
Zeichen des deutschen Idealismus wieder
auferweckt wurde, und zwar als
allgemeine Lehre vom Textverständnis, die
dann von Heidegger und Gadamer im
philosophischen Bereich weitergeführt
wurde.

Das eigentliche Verdienst, eine zwar
heute erst noch voll zu entwickelnde
Interpretationstheorie begründet zu haben,
kommt nach Peter Szondi Schleiermacher

zu: «Pour la cette théorie de l'interprétation)

constituer, la théorie littéraire
devrait s'allier à la linguistique moderne,
afin de dépasser cette forme d'interprétation

couramment pratiquée de nos jours
et qui n'est guère plus que le compte rendu
d'un amateur de littérature. »

Hier schliesst sich Szondi den Redaktoren

von «Poétique» an, die unter der
allerdings nicht offen deklarierten Ägide
von Roland Barthes eine neue «Wissenschaft»

begründen wollen. Die Aussagen

997



des «amateur de littérature» haben keine
objektive Gültigkeit: sie sind nicht immer
nachvollziehbar und halten der objektiven
Überprüfung selten stand. Was hier auch
vollkommen in Frage gestellt scheint, ist
die auf einer Identifikation beruhende
Kritik des dichterischen Bewusstseins, wie
sie zum Beispiel von Georges Poulet
betrieben wird4. Auch Jean Starobinski, Jean
Rousset, Marcel Raymond, Emil Staiger
sind «amateurs de littérature», und ihre
«Berichte» interessieren uns, weil - und
hier tritt ein Element dazu, das Szondi
selbst verwirklicht, von dem er aber nicht
spricht - sie ihre Erfahrungen in verständlicher

Sprache für andere zugänglich
machen. Es will uns scheinen, der Autor
habe sich hier gegenüber dem früheren
«Traktat» zu weit in den Anspruch der
Wissenschaftlichkeit treiben lassen. Wer
weiterliest, wird allerdings bald feststellen,
dass die Bemerkung nicht so negativ
gemeint sein kann, wie sie uns bei der ersten
Lektüre erscheint; gerade dieser Bezug
einer Einzelheit auf das Ganze macht ja
einen wichtigen Aspekt hermeneutischen
Bemühens aus: Der hermeneutische «Zirkel»

ist eigentlich eine kegelförmige
Spirale.

Schleiermacher hat 25 Jahre an seiner
Hermeneutik gearbeitet; er weitet ihren
Anwendungsbereich aus auf die
«schriftstellerischen Productionen» ganz
allgemein, auf das Gespräch, um den Übergang
von einem Gedanken zum andern zu
ergründen. Auch die Genesis eines Textes
soll erfasst werden, seine Bezüge zum
Kontext, und zudem seine Begründung.

So verstanden ist die Hermeneutik
nicht nur für Theologen, Altphilologen
und Juristen von Bedeutung, denn unsere
ganze Kultur ist ein Gewebe von sprachlichen

Aussagen, die allmählich zu
verstehen sich der Intellektuelle vornimmt5.

«Verstehen» heisst zunächst die
Schwierigkeiten und Widersprüche lösen, auf die
man beim ersten Lesen oder Hören stösst,
und dazu bedarf es der Einsicht in die
innere Notwendigkeit des Ausgesagten.
Bei Schleiermacher besteht noch eine
Verbindung zwischen dem aus der Sprache

entstehenden Sinn und dem Bewusstsein
des Autors, das heisst er verbindet die
«grammatikalische» mit der «psychologischen»

(oder «technischen») Interpretation.

Ihm verdanken wir die Basis für
zwei Betrachtungsweisen, die in der Folge
aufgespalten wurden und sich heute kaum
mehr als Aspekte eines Ganzen verstehen.
(Der Aufsatz von Jean Rousset über die
Form und die Bedeutung im sprachlichen
Kunstwerk (S. 972-987 dieser Nummer)
stellt einen Versuch zur Synthese dar,
verschieden und doch ähnlich, wie dies aus
einer anderen Perspektive in Jean Staro-
binskis La Relation critique zum Ausdruck
kommt.)

Schleiermacher schreibt darüber: «Es
ist eine ganz andere Art der Gewissheit,
auch mehr divinatorisch, die daraus
entsteht, dass der Ausleger sich in die

ganze Verfassung des Schriftstellers
möglichst hineinversetzt Nämlich in
allem was von der Sprache nicht nur
sondern auch irgend von dem geschichtlichen
Zustande des Volks und der Zeit abhängt
kann und soll sich der Ausleger wenn ihm
der gehörige Umfang von Kenntnissen zu
Gebote steht überall gleich trefflich
zeigen. Was hingegen von richtiger Auffassung

des inneren Hergangs als der Schriftsteller

entwarf und componirte abhängt,
was das Product seiner persönlichen Eigen-
thümlichkeit in die Sprache und in die
Gesammtheit seiner Verhältnisse ist, das
wird auch dem gewandtesten Ausleger nur
bei den ihm verwandtesten Schriftstellern,
nur bei den Lieblingen in die er sich am
meisten hineingelebt hat am besten
gelingen (...)»

Hier meldet Peter Szondi Zweifel an;
er bezieht sich auf Valéry, der in Tel Quel
erklärt, wir kennen den Gegner besser als
uns selbst, ja besser als er sich selbst.

Wichtig für ihn ist, dass sich die Einsicht
in die spezifischen Elemente des
Ausdrucks und der Individualität eines Dichters

mit der Einsicht in die literarischen
Formen und Genera seiner Zeit paart. In
der Akademierede von 1829 insistiert
Schleiermacher auf dem komplementären
Charakter der «psychologisch/technischen»

998



und der «grammatikalischen» Auslegung.
Wer «über das Sprachliche hinpfuschen
wollte», würde «vielfältig irren und zwar
um so mehr je mehr der Autor selbst ein
Sprachbildner gewesen wäre» - er bliebe
ein « Nebulist» -, währenddem der nur auf
die «grammatikalische» Auslegung Orientierte,

«weil er in dem Werke nicht den

ganzen Menschen zu sehen und mit ihm
zu leben wusste sondern dafür die Fähigkeit

ihm gänzlich fehlte, dem nicht
entgehen was wir einen Pedanten nennen»
(Hervorh. v. V.). Und stets soll die
Individuahtät der Phänomene in ihrer Historizität

gesehen werden, das betont Peter
Szondi. Damit wird das Problem der
literarischen Gattung und des Publikums, das
einen Text aufnimmt, miteinbezogen 6. Die
schönste Frucht aller ästhetischen Kritik
ist für Schleiermacher «ein erhöhtes
Verständnis von dem inneren Verfahren der
Dichter und anderer Künstler der Rede
von dem ganzen Hergang der ganzen
Composition vom ersten Entwurf an bis
zur letzten Ausführung».

Gegenüber der scholastischen
Interpretation des vierfachen Schriftsinns zielt
die Hermeneutik auf die Einheit des Wortes,

und so fordert Schleiermacher von
den Wörterbüchern, sie müssen nur «die
wahre vollkommene Einheit des Wortes»
finden lassen. Und er fährt weiter - man
denkt unwillkürlich, wenigstens im ersten
Augenblick, an die Strukturalisten: «Allein
im einzelnen Vorkommen ist das Wort
nicht isolirt: es geht in seiner Bestimmtheit

nicht aus sich selbst hervor, sondern
aus seinen Umgebungen, und wir dürfen
nur die ursprüngliche Einheit des Wortes
mit diesen zusammenbringen um jedesmal
das rechte zu finden. Die vollkommene
Einheit des Wortes aber wäre seine Erklärung

und die ist eben so wenig als die
vollkommene Erklärung der Gegenstände
vorhanden.» Eine solche Einheit des Wortes

widerspricht jedoch einer auf der
modernen Linguistik aufbauenden Literatur¬

theorie, denn sie beruht auf einer idealistischen

Vorstellung und nimmt das Faktum,
dass einem Ausdruck mehrere Bedeutungen

entsprechen können, nicht ernst. Der
Rückschluss auf die ursprüngliche, eine
Bedeutung bleibt belanglos, wenn im
Sprachbewusstsein die Pluralität der
Bedeutungen lebt, und gerade darauf baut

ja gerade die moderne Dichtung auf.
Schleiermachers Hermeneutik, bemerkt

Peter Szondi abschliessend, ist eine
Umkehrung von Grammatik und Poetik:
«Dans cette révolution, au sens propre du
mot, on remonte par-delà le système figé
des règles de ces deux disciplines, par-
delà la substantialisation des données de

fait, à l'analyse des présupposés et des

conditions de ces faits ainsi que de leur
interdépendance, de leur dialectique. Et
c'est là ce qui permet le dépassement du
positivisme. Ainsi conçue, l'herméneutique
est un instrument de la Critique, en son
sens le plus fort.»

Peter Grotzer

(Fortsetzung im nächsten Heft)

'Vgl. Ephémère Nr. 13 (Frühjahr 1970) mit der
im vergangenen Mai in Zürich vorgetragenen
philosophischen Betrachtung «Sans identité» von Emmanuel

Lévinas und «Raconter des histoires» von
Marthe Robert. - 2Vgl. «Der Streit um die <NouveUe

Critique >», Schweizer Monatshefte, Sept. 1967;
«Die Auslegung literarischer Werke», ibid., März
1968; «Die literarische Bildung in Frankreich»,
NZZ, 3. Dez. 1969. - 3Die Schleiermacher-Texte
werden ohne Modernisierung zitiert nach der von
Heinz Kimmerle besorgten Ausgabe der «Hermeneutik»

(Heidelberg 1959, Anhang 1968). Die meisten

Stellen sind der Akademierede von 1829

entnommen. 4Vgl. Georges Poulet, «Das Selbst und
der Andere im kritischen Bewusstsein», Schweizer
Monatshefte, August 1970; «Zur Phänomenologie
des kritischen Bewusstseins», NZZ, 12. April 1970.

- Von Poulet ist in «Poétique» ein Aufsatz über
Jacques Rivière angekündigt. Bei Plön wird von
ihm demnächst «La conscience critique» erscheinen.

- 5Vgl. Jean-Claude Piguet, «Wozu Philosophie?»,
Schweizer Monatshefte, Dezember 1970. - 6Vgl.
Hans Robert Jauss, «Literaturgeschichte als Provokation

der Literaturwissenschaft» (jetzt bei
Suhrkamp) und «Littérature médiévale et théorie des

genres» (in «Poétique» 1).

999


	Kulturelle Umschau

