
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 9

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher

LA NEUTRALITÉ À L'HEURE DE L'INTÉGRATION EUROPÉENNE

Ce n'est qu'après la deuxième guerre mondiale

que la «question européenne» est
devenue primordiale pour les Etats neutres,
puisque différentes organisations ont été
créées à partir de ce moment en vue de

promouvoir l'intégration de l'Europe. En
janvier 1970, un Suisse et un Viennois ont
publié une collection d'articles sur les

problèmes de la neutralité de certains Etats
européens et des institutions visant à

l'intégration de l'Europe1.
Voilà trois notions, celles de neutralité,

d'Europe et d'intégration qui ne sont pas
toujours très claires. Est-ce que les pays
de l'Europe de l'Est seront une fois Etats
membres d'une Europe unie? Question
beaucoup plus importante pour l'Autriche
que pour d'autres pays et à laquelle le
volume de MayrzedtjBinswanger ne donne
pas une réponse très nette. En ce qui
concerne les deux autres notions, il est
intéressant de constater que la publication
sus-mentionnée ne traite les aspects
politiques de l'intégration européenne qu'après
avoir exposé l'institution de la neutralité.
Il en résulte que le problème fondamental
est plutôt celui de savoir si l'intégration
européenne contredit le principe de la
neutralité que celui de la compatibilité de
la neutralité avec l'intégration. L'attitude
suisse correspond nettement au premier;
pour la Suisse, la neutralité détermine sa
politique étrangère tout entière, ce qui est
mutatis mutandis également vrai pour
l'Autriche. La Suède, toutefois, a adopté
une politique de neutralité plus pragmatique.

La publication de Mayrzedt/Binswan-
ger contient cinq parties dont les deux
premières traitent de généralités, du principe

de neutralité et des aspects politiques
de l'intégration européenne. Il était logique
d'y ajouter les deux chapitres suivants:
«Die Neutralen und die Efta» et «Die
Neutralen und die Ewg - Alternative einer
Verbindung». A cela s'ajoutent les

remarques finales des deux éditeurs sous le

titre «Die Neutralen ausserhalb der Ewg
- Entschärfung der Aussenseiterpositionen».

Les articles réunis dans cette
publication proviennent d'auteurs autrichiens,
suédois et suisses, et beaucoup de ces
contributions avaient déjà paru dans de différents

revues et journaux. Heureusement,
les éditeurs n'ont pas caché leurs sources
et, de plus, ont mis à jour quelques uns
de ces articles.

J'ai cru comprendre que le volume a,
intentionnellement, un but provocateur.
Surtout les thèses des éditeurs qui se

trouvent dans la dernière partie de la
publication constituent quelque fois une
sorte de défi. L'objet du livre est vaste. Il
était donc à prévoir que certains détails
devaient être supprimés. Or, il est parfois
difficile de distinguer l'essentiel du secondaire.

Le danger se manifeste dans la
première contribution déjà où Waldemar
Hummer de Vienne se penche sur les

problèmes juridiques, sur le plan du droit
international public, de la neutralité et de
la politique de neutralité. Qu'un seul

exemple soit cité: Dans un chapitre
concernant les aspects de la neutralité suisse

807



en droit international public, M. Hummer
insiste beaucoup sur le fondement
contractuel de la neutralité suisse. N'aurait-on
pas dû, dans ce cas, mentionner l'article
435 du Traité de Paix de Versailles du
28 juin 1919?

On constate avec plaisir que l'édition
est bien annotée et que Hans Mayrzedt
s'est même donné la peine de résumer
toutes les contributions si variées en 31

pages. Il convient de reconnaître aux
éditeurs du volume le mérite d'avoir perçu
la nécessité de préciser la notion de
neutralité face aux problèmes d'intégration
européenne. Néanmoins, ce problème est
moins fondamental ici que dans le cas
d'une adhésion éventuelle de la Suisse à

I'Onu où il s'agit de la question extrêmement

délicate de la compatibilité de la
neutralité avec le système de la sécurité
collective. En effet, en ce qui concerne
l'Europe, les Etats neutres se trouvent
d'avantage dans le domaine traditionnel
de la politique de neutralité. De nos jours,
le statut de neutralité n'a pas uniquement

une implication strictement juridique.
C'est, comme le disent les éditeurs, la
crédibilité de la neutralité qui revêt une
importance toujours grandissante, Cela
signifie en d'autres termes que la politique
de neutralité restreint la sphère d'action
de l'Etat d'avantage que la neutralité comprise

dans un strictement juridique.
Le fait que les Etats neutres d'Europe

se trouvent concernés par la tension existant

entre les deux blocs que représentent
L'Union Soviétique d'une part et les Etats
Unis d'Amérique d'autre part joue également

un rôle. Tout cela ne signifie cependant

nullement qu'il n'existe pas une
volonté des Etats neutres d'Europe de
contribuer à l'édification d'une Europe
intégrée.

1 Hans Mayrzedt und Hans Christoph Biswan-
ger, Die Neutralen in der Europäischen Integration -
Kontroversen - Konfrontationen - Alternativen,
(Schriften der österreichischen Gesellschaft für
Aussenpolitik und internationale Beziehungen, Bd. 5)
Wilhelm Braumüller, Universitäts-Verlagsbuchhandlung,

Wien 1970,

ATHEISMUS - ALS AUFGABE

Motivationen des Atheismus

Des Atheismus wurden früher diejenigen
bezichtigt, die die allgemein anerkannte
Gottesvorstellung ablehnten. So nannten
die Nachbarvölker die Juden Atheisten,
weil sie sich kein anschauliches Gottesbzw.

Götzenbild machten. Wegen Atheismus

wurden auch die Frühchristen
verklagt, da sie die Götter der römischen
Staatsreligion nicht akzeptierten. Dieser
vorgebliche «Atheismus» entstand indes
aus einer Entweltlichung der Gottesidee:
bei den Juden als Versuch, den
Gottesgedanken von allen anschaulichen Elementen

zu reinigen, bei den Christen im Sinne
einer Spiritualisierung, einer Verinner-

lichung des Glaubens. Dass aber sowohl
bei den Juden als auch bei den Christen
eindeutige Anthropomorphismen verblieben

sind, ist nur natürlich. Denn nur
wenige Menschen sind fähig, die äusserst

grosse Spannung durchzuhalten, die der
Glaube an einen unsichtbaren, unzugänglichen,

ausschliesslich seelisch fassbaren
Gott voraussetzt. Bezeichnend für die
Reintegrierung einer jenseits der
Vorstellungsmöglichkeit liegenden Gottesidee
in die bildliche Vorstellungssphäre ist die
Wandlung der Christus-Vorstellung. Für
die Frühchristen und für die orthodoxe
Kirche bis zur Gegenwart stand und steht
nicht die menschliche, sondern die
verklärte Gestalt Christi im Mittelpunkt der

808



Anbetung, wenn auch häufig mit irdischen
Zügen ausgestattet: Christus als Panto-
krator, als Weltherrscher. Diese letztlich
nur mystisch zugängliche Gestalt wurde
dann bei der Ausbreitung und Konsolidierung

des Christentums in die menschliche

Sphäre «zurückgenommen». Im
Mittelalter widerfuhr nicht nur der
Vorstellung Jesu, sondern auch der Gottes
eine zunehmende Verbildlichung, die
unabhängig von den Bemühungen der spekulativen

Theologie um einen abstrakten
Gottesbegriff blieb und die dann die Reformatoren

durch Bereinigung der Gottesidee
von den allzu irdischen Zutaten zu
überwinden suchten.

Im Hinblick auf den neuzeitlichen
Atheismus ist nun wichtig, dass beide
Arten von Gottesidee, die unbildliche und
die anthropomorphe, eine «Entgöttli-
chung» erfahren können. Ist Gott von
allen irdischen Bezügen soweit befreit,
dass er menschlich kaum mehr fassbar ist,
so kann er als etwas rein Abstraktes, etwa
als das Absolute, als ein Prinzip oder als
der unpersönliche «Urgrund» verstanden
werden. Im Grunde wird dabei die
Vergöttlichung des Logos durch das Christentum

rückgängig gemacht. Einem solchen
Abstraktum kann man sodann alle
Funktionen zuschreiben, die man Gott
zugestanden hat, ausgenommen die Person-
haftigkeit. An die Stelle der Gottesidee
tritt somit die Idee eines mechanischen
Prinzips, auf Grund dessen man Weltentstehung

und Weltentwicklung zu erklären
sucht. Ob dieses Prinzip idealistisch als
«Geist» oder materialistisch als eine der
Materie innewohnende, Welt und Mensch
durch Zufall hervorbringende Kraft
verstanden wird, ist an sich gleichgültig. Denn
beide Deutungen ersetzen Gott durch eine
Vorstellung, die die Aufgabe hat, das
Phänomen von Welt, Leben und Mensch
zu ergründen, jener Grösse ähnlich, die
man «Gott» nennt. Beide sind also
Begriffe für einen letzten Grund, der
unzugänglich bleibt. Der Unterschied zwischen
den beiden ist dennoch fundamental. Einmal

tritt dieser Unterschied dann zutage,
wenn das idealistische oder materialistische

Prinzip für den letztmöglichen Erklärungsgrund

gehalten wird, während in der
Gottesidee die Unbegreiflichkeit sowohl von
Gott selbst als auch von seiner kreativen
und persönlichen Beziehung zur Welt und
zum Menschen eo ipso miteinbeschlossen
ist. Zum anderen wird der Unterschied im
Hinblick auf die subjektive Sphäre des

Menschen offensichtlich. Durch die
Säkularisierung der Gottesidee zu einem
philosophischen oder «wissenschaftlichen» Prinzip

lässt man nämlich gerade jene Sphäre
des Menschen ausser acht, aus der heraus
eine gefühlsmässige, intuitive oder von
Liebe getragene Beziehung zum
Übermenschlichen gesucht wird. Gewiss ist
dieses genuine Bedürfnis des Menschen
kein Beweis dafür, dass eine transzendente
Entsprechung hierfür, nämlich Gott,
tatsächlich existieren muss. Es deutet jedoch
an, dass der Ursprung der Gottesidee ein
anderer ist als der eines metaphysikfreien
Prinzips. Ferner muss man beachten, dass

es Menschen gibt, die einer unmittelbaren
Gotteserfahrung fähig sind.

An diesem Punkt setzt nun die andere
Weise von Säkularisierung ein. Am Anfang
steht die Ansicht, wonach die anthropo-
morphen Züge des Gottesbildes den
projektiven Charakter der Gottesidee verraten.
Wenn der Mensch hingegen seinen «Anteil»

aus dem Gottesbild «zurückholt», so
bleibt in diesem nur ein Rest von
metaphysischen Vorstellungen, die - wie
vielfach gemeint wird - wissenschaftlich
durchschaubar sind. Religiöse Erlebnisse
erweisen sich daher als rein psychische
Vorgänge. Wenn jedoch alle Eigenschaften
und alle Fähigkeiten, die man vorher Gott
zuschrieb, nun in den Menschen einverleibt

werden, so folgt daraus die Vergöttlichung

des Menschen. Darin liegt aber
bereits ein Motiv für diesen Säkularisie-
rungsprozess. Der Mensch fühlt sich in
seiner Freiheit von Gott bedrängt. Er
entthront also Gott, um sich an seine Stelle
setzen zu können. Nietzsche sprach dies
als erster unumwunden aus: Gott muss
sterben, damit der «Übermensch» verwirklicht

werden kann («Fröhliche
Wissenschaft», Nr. 125). In abgeschwächter Form

809



tritt der Gedanke der «Vergöttlichung»
des Menschen in seiner Deklarierung zur
«Mündigkeit» heute noch auf. Mündig ist
der Mensch, da er sein eigenes Schicksal
bestimmt und die Geschichte lenkt - oder
zumindest glaubt er, dies tun zu können.
Der Glaube an transzendente Mächte oder
an Gottes geschickbestimmenden Willen
wird durch den Glauben an die eigene
Macht abgelöst. War der erstgenannte
Glaube illusorisch, so muss man hinzufügen,

dass der zweitgenannte sich heute
ebenfalls als eine a-rationale Illusion
entpuppt. Die Verfügung über eine
überdimensionierte materielle Machtkapazität
bedeutet nämlich noch keineswegs, dass
der Gebrauch bzw. der Missbrauch dieser
Potenz von menschlichen Entscheidungen,
geschweige von einer rationalen Planung
abhängt.

Aber selbst wenn man die Einverleibung
göttlicher Eigenschaften in den Menschen
als illusorisch erkannt und selbst wenn
man einsieht, dass der Schritt von einem
reinen abstrakten Gottesbegriff zu einem
a-theistischen Erklärungsprinzip klein ist,
so darf man die Konsequenzen dieser
Gedanken nicht unterschätzen. Sie sind
Bestandteile des modernen Atheismus, und
der Atheismus ist ein wesentlicher Faktor
heutigen Lebensgefühls geworden, mit dem
jeder Gläubige nicht nur zu leben, sondern
sich auch auseinanderzusetzen hat. Dies
auch aus dem Grunde, weil der Atheismus
in seiner mannigfachen Motivation, mag
sie im einzelnen stichhaltig sein oder nicht,
allen Religionen, so auch dem Christentum,

wichtige Fragen stellt, von deren
Beantwortung mitunter der Fortbestand
des Glaubens abhängen kann.

Marxistischer Atheismus: Bloch

Den Weg der Verweltlichung der
Gottesvorstellung beschreibt Ernst Bloch in seiner
breitangelegten Analyse über den «Atheismus

im Christentum» als einen natürlichen
zwangsläufigen Vorgang, an dessen Ende
der von allen Vorurteilen und Illusionen
befreite Mensch steht1. Die Entwicklung
vollzieht sich als «Exodus», als Auszug

«aus» der Vorstellung eines autonomen
und souveränen Gottes, der dem
Menschen keine Rechenschaft schuldet, das
heisst aber, der dem Menschen gegenüber
vollkommen frei ist. Im Grunde bedeutet
aber dieser «Exodus» die Ablösung der
Gottesvorstellung durch die Vorstellung
eines Menschen, der Gott gegenüber absolut

frei ist, also die Umkehrung der
ursprünglichen Position. Für Bloch steht die
Nicht-Existenz Gottes von vornherein fest.
Die alt-jüdische Gottesvorstellung ist nicht
zuletzt eine Idee der Priesterschaft, mit
deren Hilfe sie das Volk beherrschen konnte.

Erst der Gedanke eines Widersachers,
besonders dann das Aufbegehren Hiobs
stellten die «göttlichen Eigenschaften» wie
Allmacht und Güte in Frage. Gott begann
in der Vorstellung an Souveränität einzu-
büssen, während die Bedeutung des
Menschen stieg. In Jesus ereignete sich schliesslich

die Identifizierung des Menschen mit
Gott. Die Identifizierung bedeutet, dass
der Mensch erkannte, er sei sein eigener
Gott. In der Geschichte des Christentums
griffen nur wenige diese Einsicht auf, so
Meister Eckhart, der lehrte, dass Gott
ohne Menschen ein «nichts» sei. - Der
zweite Impuls, nämlich der soziale, der von
Jesus ausging, verhallt ebenfalls ungehört.
Bloch deutet diesen Impuls als den Aufruf
zur sozialen Revolution, die nicht nur in
der stillen Nächstenliebe, sondern «mit
Schwert» zu verwirklichen sei. Das «Reich
Gottes» ist dementsprechend kein
seelischer Zustand, sondern Marxens «Reich
der Freiheit», das der Mensch auf Erden
realisieren muss.

Um diese beiden Themen: Ersetzung
Gottes durch den Menschen und die
militante soziale Umwälzung, gruppiert sich
all das, was Bloch «Atheismus» im
Christentum bezeichnet. Es ist - auf einfache
Formel gebracht - das heute Brauchbare
im Gedanken des Christentums, brauchbar
in der Sicht eines Marxisten. Weil diese

Anregungen im Christentum zu finden
sind, muss «der echte Marxismus das
Christentum ernst nehmen» (S. 353). Können

aber die Christen diese marxistische
Auslegung ihrer Religion ernst nehmen?

810



Insofern Bloch den Finger auf wunde
Punkte des Christentums legt, unbedingt.
Die geschichtliche Tatsache, dass der
atheistische Marxismus und nicht die
Religion der Liebe das soziale Elend
aufdeckte und eine weltweite, tatkräftige
soziale Bewegung ins Leben rief, wird noch
lange ein warnender Vorwurf an die
Christenheit bleiben. Ein ebenfalls wichtiger

Vorwurf ist ferner die Feststellung
des Faktums, dass die Kirchen den
aufkommenden neuen Ideen gegenüber machtlos,

in unwesentlichen Spekulationen
hingegen äusserst fruchtbar waren. Eine sachliche

Kritik kann immer konstitutiv sein,
selbst wenn sie nur oft diskutierte Gedanken

ausspricht, wie dies bei Bloch
weitgehend der Fall ist.

Beachtenswert sind nun Blochs
Bemerkungen über das Böse. Er weiss, dass

Krieg, Not und Leiden in der Welt rational
nicht zu erklären sind. Die Leugnung des

Bösen, die gleichzeitig mit dem Unglauben
verbreitet wurde, schreibt er dem Optimismus

der Aufklärung zu, der eine
«Verflachung des Negativen» bewirkte (S. 324).
Der Optimismus ist angesichts des Elends
«schwachsinnig» (S. 326), eine
«metareligiöse Aufklärung» hingegen, die Bloch
erstrebt, «impliziert auch das Böse»
(S. 327).

Hier wird die Zwiespältigkeit von
Blochs Standpunkt offensichtlich. Denn er
denkt differenziert genug, um das Böse
nicht einfach der menschlichen Psyche
zuzuschreiben. Es ist vielmehr eine «Welt-
grösse», als solche aber ein metaphysischer
Rest in Blochs Gedankenwelt. Der Zwiespalt

wird aber dort deutlich, wo Bloch
die Metaphysik einer transzendenten
Gottesvorstellung durch eine Metaphysik der
Utopie ersetzt. Während er das «Drüben»,
das Jenseits bzw. die Sphäre der
Transzendenz, zu den «bäuerlichen
Ungleichzeitigkeiten» zählt (S. 339), betrachtet er
den Atheismus als «Voraussetzung
konkreter Utopie». Konkrete Utopie ist aber
«die Philosophie und Praxis des in der
Welt latenten Tendenz-Inhalts» (S. 317).
Was ist aber dieser «Tendenz-Inhalt»?
Bloch antwortet: «Die zum Ende qualifi¬

zierte Materie: klein genug, um keine
Selbstentfremdungen zu enthalten, gross
genug, Omega genug, um der kühnsten
Utopie die entfernte Möglichkeit eines
realen Sinnes zu geben, eines Sinnes von
dieser Welt» (S. 317/318). An die Stelle
des Gedankens von Gott, der sinngebend
für Mensch und Welt ist, tritt somit die
rein metaphysische Idee einer Zukunft, die
in der Materie von vornherein angelegt ist.
Bloch fühlt wohl selbst die Undeutlich-
keit, ja Verschwommenheit seiner
Vorstellung, da er sie als eine «messianische
Grenzidee» ausgibt (S. 318). Sie steht auch
im merkwürdigen Widerspruch zu seiner

Einsicht, dass der reine Materialismus die
Probleme des Weltmechanismus nicht
lösen kann, da er die Frage von der geistigen

Ebene bloss auf die materielle
abschiebt (S. 165). Der dialektische
Materialismus soll indes «die mächtige Stimme
der Tendenz» hören (S. 316), einer
Tendenz, die auf die Realisierung des «Reichs
der Freiheit» angelegt ist (S. 346). Eine
solche «Tenzenz» ist aber ebenfalls eine

geheimnisvolle, metaphysische Grösse,
deren Gedanken Bloch wohl aus Hegels
Philosophie entlieh.

Bloch versucht die Religion zu «des-

illusionieren», um aus ihr «das Lebendige
ohne Religion» (S.317) für sein Denken
zu entnehmen. Die «Illusion der Religion»
ersetzt er jedoch durch eine Illusion der
Utopie, die weder aus seiner Kritik des

Christentums ableitbar noch vom
dialektischen Materialismus her unterbaut ist.
Seine «Konklusion» ist keine Folgerung
aus seiner Analyse, sondern ein Zusatz,
ein «Überbau» (Marx), der unmotiviert
angefügt ist. Der proklamierte «utopische
Sinn» ist nichts anderes als Opium für
diejenigen, die zwar auf dem materialistischen
Standpunkt verharren möchten, jedoch
merken, dass er unhaltbar ist. Die darin
zum Ausdruck kommende «Flucht nach

vorn», nämlich in eine Utopie, ist ebenso
eine Selbsttäuschung wie die Flucht in eine

Religion, falls diese nur aufgesucht wird,
weil der Mensch mit den ihm gestellten
Problemen nicht fertig wird. Der Unterschied

besteht aber darin, dass die Religion

811



eine Erfahrungsbasis hat, die Utopie aber
keine. Vielleicht spricht aus Blochs Utopie-
Vorstellung gerade die Sehnsucht nach
dieser Erfahrung. Oder ist seine Sehnsucht
nach einer «Heimat», die zwar nicht weltlich

ist, in die aber «die ganze Welt überführt

werden» soll (S. 302/303), nicht die
Sehnsucht des Menschen nach Geborgenheit

in Gott?

Ein Beitrag von psychologischer Seite

Für den Atheismus gäbe es einen einzigen
sachlichen Grund: die tatsächliche
NichtExistenz Gottes. Nun ist diese aber nicht
erweisbar, wie auch die Existenz Gottes
logisch ebensowenig nachweisbar ist. Sie
ist jedoch existenziell erfahrbar : durch das
Gotteserlebnis. Dieses ist willkürlich nicht
herbeizuführen, auch wird es relativ wenigen

Menschen zuteil. Der Erfahrbarkeit
Gottes steht jedoch die Tatsache gegenüber,
dass viele Menschen nicht nur keine
unmittelbare Gotteserfahrung haben,
sondern die Zeugnisse anderer über Gott nicht
annehmen können, weil ihnen die Welt
gott-los, von Gott entleert zu sein scheint
und das Wort «Gott» nichts bedeutet.
Für dieses Gefühl der «Entleertheit» der
Welt von Gott kann man zwar scheinbar
objektive Gründe anführen, bei den meisten

Menschen ist aber der eigentliche
Grund subjektiv.

Diesen persönlichen Gründen geht der
verstorbene Psychiater Ignace Lepp in
seiner überaus klar geschriebenen,
vielseitigen «Psychoanalyse des modernen
Atheismus» nach2. Lepp war in einem religiös
indifferenten Milieu erzogen, wurde Marxist

und bekannte sich zum Atheismus.
Die eingehende Auseinandersetzung mit
Theorie und Praxis des Kommunismus
enthüllte ihm das Ungenügen des
materialistischen Systems. Er entdeckte den
Glauben in sich, liess sich taufen, doch
war er vom Christentum bald enttäuscht.
Die Begegnung mit Teilhard ermöglichte
ihm dann, einen weiteren Horizont auch
im Christentum zu entdecken und die
Differenz zwischen irdischer Kirche und

dem geistigen Gehalt des Christentums
zu erkennen. Sein Verständnis für die
Atheisten stützt sich also auf eigene Erfahrung

des Unglaubens und der Glaubensnot.

Bedeutsam in seinem Buch ist zunächst,
dass er keineswegs jeden Fall von Atheismus

psychologisiert. Er müsste vielmehr
in seinem häufigen Umgang mit Ungläubigen

feststellen, dass es einen Schlag von
Menschen gibt, für den der Atheismus
einen natürlichen Zustand bedeutet. Es
fehlen in ihnen ganz und gar die
«metaphysische Unruhe» und die «Sehnsucht
nach dem Transzendenten», von denen
Jaspers annahm, dass sie in jedem
Menschen vorhanden sind. Solche Menschen
diskutieren die Existenz Gottes nicht einmal

und sind für Glaubensfragen
unansprechbar. Bei den militanten Atheisten
hingegen nimmt meistens eine
Ersatzreligion die Stelle des Gottesglaubens ein.
Die meisten von ihnen bemühen sich um
eine rationalistische Rechtfertigung ihrer
atheistischen Position. Der wahre Grund
ihres Unglaubens ist aber nicht selten ein
persönlicher; Lieblosigkeit oder Bigotterie
im Elternhaus, enttäuschendes Verhalten
von Priestern, Doppelmoral von Christen
oder andere negative Erfahrungen machen
sie zu Verächtern, wenn nicht zu Feinden
der Religion. Sie werden für den Glauben
oft ansprechbar, wenn das auslösende
Motiv ihrer Glaubenskrise aufgezeigt werden

kann. - Lepp analysiert auch die
philosophischen und wissenschaftlichen
Atheismen, ebenfalls ohne sie rein psychologisch

zu deuten. Er betrachtet sie als den
Ausdruck eines Lebensgefühls, dessen
historische Wurzeln er aufzudecken sucht.
Seine anregenden Untersuchungen bieten
eine ausgezeichnete Einführung in den
schwer durchschaubaren Problemkomplex
des modernen Atheismus.

Theologie «nach dem Todes Gottes»

Einen ähnlich klaren, kritischen Überblick
über einen Zweig moderner Theologie:
die «a-theistische, radikale oder Tod-

812



Gottes-Theologie», gibt der evangelische
Theologe Sigurd Daecke3. Anfang der
sechziger Jahre erschienen die Arbeiten
der «radikalen Theologen», die eine
«Theologie nach dem Tode Gottes»
verkündeten. Daeckes gedrängte Darstellung
zeigt nun, dass sie damit keinen platten
Atheismus meinen. Gott ist «in einer
Weise» tot, genauer: bestimmte
Gottesvorstellungen müssen als überholt betrachtet

werden. Oder, wie ein Vertreter dieser
Theologie, Hamilton sagt: «Tot ist die
Kraft in uns, irgendeins der traditionellen
Gottesbilder zu bejahen» (S. 32). Er und
die anderen amerikanischen Theologen wie
Vahanian, Altizer und van Buren gehen
von der Konstatierung der zunehmenden
Unerfahrbarkeit Gottes aus. Diese zieht
die Unansprechbarkeit des Menschen für
den Glauben nach sich. Der Grund dafür
liegt in der tiefgreifenden Wandlung des
Gottesbildes in der Gegenwart. Die
radikalen Theologen meinen nun, die Theologie

durch Christologie ersetzen zu müssen.
Dem halten ihre Kritiker wie Pannenberg
und Tillich entgegen, dass Jesus ohne Gott
gar keine Sonderstellung einnehmen kann.
Seine Autorität basiert vielmehr in seiner
Gottesoffenbarung.

Daecke sieht das positive Ergebnis der
radikalen Theologie in der Überwindung
des Dualismus von Immanenz und
Transzendenz. Seiner Ansicht nach ist weder der
Gott des Jenseits noch der Gott der
ausschliesslichen Diesseitigkeit der christliche
Gott. Die Vereinigung von Immanenz und
Transzendenz kann aber nur dann
vollzogen werden, wenn Gottes Transzendenz
als Zukunft verstanden wird. Sowohl die
Transzendenz der Welt als auch die Gottes
bedeuten eine Entwicklung in der Zukunft,
in der sich auch die Welt «vollendet», eine
Zukunft, die in Christus bereits Gegenwart

geworden ist. Dieser von Teilhard,
Bloch und Moltmann inspirierte Gedanke
Daeckes lässt viele Fragen offen, zumal
die Frage, warum Gott nicht zugleich
zeitlich (in seiner Wirklichkeit durch Christus)

und als zeitlos (in seiner Unabhängigkeit

von der Welt) begriffen werden soll.
Denn nur jener Gott ist wirklich gross und

also wahrhaftig Gott, der sowohl in der
Welt «engagiert», aber gleichermassen
auch weltunabhängig ist.

Atheismus als Läuterung: Simone Weil

«Von zwei Menschen ohne Gotteserfahrung

ist der, welcher ihn leugnet, ihm
vielleicht am nächsten.» Diese pointierte
Formulierung stammt von Simone Weil. Sie

schrieb sie auf Grund eigener Erfahrung:
«Um Gott zu gehorchen, muss man seine

Befehle erhalten. Wie kommt es, dass ich
sie in meiner Jugend erhalten habe, während

ich mich zum Atheismus bekannte?»
Sie bekannte sich zum Atheismus wie die
junge Edith Stein, die später Karmelitin
wurde und in Auschwitz umkam. Weil
betrachtete den Atheismus bald schon als

eine notwendige Läuterung, die für den
reinen Glauben unerlässlich ist. Denn «es

gibt zwei Arten von Atheismus, deren eine
eine Läuterung unseres Begriffes von Gott
ist». Atheismus ist eine Art Askese, ein
Verzicht auf Gott und somit eine Phase
des Glaubens. Atheismus als Läuterung:
die Ähnlichkeit zum Begriff der «Dunklen
Nacht» des Johannes vom Kreuz ist
auffallend. Auch der Mystiker wusste, dass

man zu Gott erst durch die reinigende
Erfahrung seiner Abwesenheit, ja des

reinen «Nichts» gelangen kann. Für Simone
Weil bedeutet diese Reinigung die Befreiung

von ichbezogenen Elementen im Glauben.

«Soweit die Religion ein Quell des

Trostes ist, ist sie ein Hindernis für den
wahren Glauben.» In diesem Sinne muss
auch der Gläubige noch ein Atheist bleiben:

«Ich soll Atheist sein mit dem Teil
meiner selbst, der nicht für Gott gemacht
ist.» (Zitate aus den Tagebüchern nach

Krogmann, S. 22 und 27.) Diesem «Teil
ihrer selbst» galt allerdings ihr Selbsthass,
der sie schliesslich zur Selbstzerstörung
führte.

Weils Umdeutung des Atheismus in
Läuterung konnte nur erfolgen, weil sie

aus ihrem eigenen Atheismus durch ein
eigenartiges Christus-Erlebnis hinausgeführt

wurde, über die sie im Prolog zur

813



«Connaissance surnaturelle» berichtete
(wiedergegeben bei Cabaud S. 210f.). Ihre
von nun an immer häufiger offensichtlich
gewordene innere Verbundenheit mit Gott
lässt keinen Zweifel darüber, dass das
Erlebnis keine Illusion war. Es führte bei
ihr aber keine eigentliche geistige Wandlung

herbei, sondern rief vielmehr die in
ihr latent vorliegenden religiösen Kräfte
wach. Sie überwand den Atheismus also
nicht nach geistigen Kämpfen, nicht einmal

nach mehr oder weniger intensivem
Suchen, sondern der Glaube reifte in ihr
heran, bis er durch das Christus-Erlebnis
gewissermassen «bestätigt» wurde.

Der Glaube wurde nun für Simone
Weil eine Aufgabe. Sie liess sich nicht taufen,

und zwar teils aus Solidarität mit den
Ungläubigen, teils weil sie sich von der
äusseren Erscheinung der Kirche abge-
stossen fühlte. Sie erkannte, dass nur in
der Übereinstimmung von Glaube und
Existenz ein Zeugnis von Gott für die Welt
und also auch für die Atheisten gegeben
werden kann.

Über dieses kurze, aber ungewöhnliche
und äusserst reichhaltige Leben berichten
Jacques Cabaud in einer ausführlichen
Biographie4 und AngeUca Krogmann in
einer knapp gehaltenen, aber alle Gedanken

Weils eingehend behandelnden
Darstellung5. Beide sind lesenswert. Sie ergänzen

sich und bieten eine gute Übersicht
auch über Weils vielseitiges schriftstellerisches

Schaffen, von dem bisher leider auch
in französischer Sprache noch keine
vollständige kritische Ausgabe vorliegt.

Atheismus kann aus Hochmut, aus

Anspmch auf Allmacht oder aus Indifferenz,

ja aus Bequemlichkeit entstehen. Aber
es gibt einen Atheismus auf Grund der
Auseinandersetzung mit der Wissenschaft
oder mit den negativen Phänomenen der
Wirklichkeit. Und es gibt einen Atheismus,
der - anscheinend wenigstens - keine
Quelle hat. Viele Ungläubige sind über
ihren Zustand verzweifelt. Das Nicht-
glauben-Können ist aber ein Leiden, das

- wie Simone Weil erkannte - tatsächlich
einer Läuterung gleichkommt. Ob aber
diesen Menschen der Glaube möglich wird,
hängt offenbar nicht von ihnen ab. Hier
wird der Atheismus ein Prüfstein, sogar
eine Aufgabe auch für den Gläubigen. Er
muss sich ernsthaft fragen, ob sein Glaube
stark genug sei, um auch die Erfahrung
der absoluten Abwesenheit Gottes ohne
Minderung oder Verlust des Glaubens
durchstehen zu können. Der Atheismus
ist eine Aufgabe für ihn auch insofern, als

er in der Konfrontation mit ihm erkennen
muss, dass er durchaus seine eigene reale
Möglichkeit ist. Er muss aber im Atheisten
auch den Bruder erkennen können, der
von Gott nicht weiter entfernt ist als er
selbst.

Alexander Gosztonyi

1 Ernst Bloch, Atheismus im Christentum,
Suhrkamp-Verlag, Frankfurt a. M. 1968. - 2 Ignace Lepp,
Psychoanalyse des modernen Atheismus, Arene-
Verlag, Würzburg 1962 (Arena-Taschenbuch Nr.
142/143) 1969. - 3Sigurd Daecke, Der Mythos vom
Tode Gottes, Furche-Verlag, Hamburg 1969. -
4Jacques Cabaud, Simone Weil, Karl Alber-Verlag,
Freiburg i. Br. 1968. - 4 Angelica Krogmann, Simone
Weil, Rowohlt-Verlag (Rowohlt-Monographie Nr.
166), Reinbek 1970.

AUS DER GESCHICHTE DES «VORORTS»

Pro captu lectoris habent sua fata libelli -
das bekannte Wort des Terentianus Maurus,

mit dem er sein Werk dem Wohlwollen
des Lesers empfiehlt, möchte man auch
über diese meisterhafte Geschichte zum
hundertjährigen Bestehen des Vororts von
Bernhard Wehrli setzen1. Schon zweimal,

nämlich zum 25. und zum 50. Jubiläum,
bestand die Absicht, eine Schilderung über
Entstehung und Tätigkeit des Schweizerischen

Handels- und Industrie-Vereins
herauszugeben. Mit dieser Publikation
holt nun der Vorort das lang Versäumte
zum hundertjährigen Jubiläum nach.

814



Was Dr. Wehrli, Sekretär des Vororts,
«nur das Bruchstück einer Geschichte des
Schweizerischen Handels- und Industrie-
Vereins» bezeichnet, darf wohl mit Fug
und Recht eine schweizerische Wirtschaftsgeschichte

der letzten hundert Jahre
genannt werden - eine Geschichte, deren
Eigenschaften wie gedankliche Kraft,
Schwung und Geschliffenheit in der
Linienführung ganz besonders hervorstechen.
Anschauliche Unmittelbarkeit verbindet
sich in dem Buche glücklich und eigenartig

mit einer äusserst subtil argumentierenden

Ratio.
Der Verfasser setzte sich zum Ziel, die

Geschichte dieses ältesten Spitzenverbandes
der schweizerischen Wirtschaft vor

allem auf Grund seiner Äusserungen über
die eigene Tätigkeit darzustellen. Daraus
ist nun allerdings ein Werk geworden, das
in seiner Synthese und Dichte wohl einen
einmaligen Wurf eines «Mannes der
Praxis» darstellt. Des Verfassers
ausserordentliche Belesenheit, seine lange
wirtschaftspolitische Erfahrung und sein kluges

Urteil begleiten den Leser auf Schritt
und Tritt durch das Dickicht der nur
schwer überschaubaren wirtschaftspolitischen

Ereignisse einer so langen und
bewegten Zeit unseres Landes. Das Buch
gliedert sich in zwei grosse Teile: Der
erste behandelt «die organische Entwicklung»

des Vororts, der zweite unter dem
Titel «Ausschnitte aus der Tätigkeit des
Vororts 1870-1970» eben jene Geschehnisse,

die die eigentliche Tätigkeit des Vororts

bestimmen. Der Name «Vorort» ist
übrigens rein historisch zu verstehen. Als
1870 der Schweizerische Handels- und
Industrie-Verein gegründet wurde, hatte
er in den ersten 12 Jahren seines Bestehens
noch keine ständige Präsidialbehörde.
Vielmehr besorgte in Analogie zu dem die
alte Eidgenossenschaft nach aussen
vertretenden Kanton - «Vorort» genannt -
jeweils einer der kantonalen Handels- und
Industrievereine nach dem System der
Rotation die laufenden Geschäfte. Nachdem

aber 1878 ein ständiger Sekretär
ernannt worden war, verlor der Wechsel
des Vororts seine Berechtigung.

Der Handels- und Industrie-Verein
wurde in einer Zeit gegründet, da der
politische Freisinn das Feld beherrschte. Ein
ansehnlicher Teil der Männer, die im Vorort

und in der schweizerischen Handelskammer

damals den Ton angaben, gehörten

auch der Bundesversammlung an. Mit
der Änderung der politischen und sozialen
Struktur des Landes ist dann aber auch
die direkte politische Betätigung der
Mitglieder des Vorortes und der Schweizerischen

Handelskammer seltener geworden.
Wehrli betont in dem wichtigen Kapitel
über die «Wechselbeziehungen», dass der
Vorort jeweils grösstes Gewicht darauf
legte, in den sich als notwendig erweisenden

persönlichen Aussprachen sowie in
allfälligen Eingaben an Parlamentarier
seine Betrachtungsweise völlig unbefangen
darzulegen.

Es ist ganz unmöglich, die so dichten
und stets so fein nuancierten Ausführungen
Wehrlis in einer Zusammenfassung ohne
grobe Verzerrungen wiederzugeben. Dies
gilt vor allem für den sehr umfangreichen
zweiten Teil. Stichworte mögen den weiten
Rahmen andeuten: Zoll- und Aussenhan-
delspolitik, Währungs- und Finanzpolitik,
Verkehrspolitik, der Vorort und die rechtliche

Ordnung einzelner Wirtschaftszweige,
der Vorort und die allgemeine Entwicklung

der schweizerischen Wirtschaftsordnung.

Worin besteht die eigentliche Aufgabe
des Vororts? Nicht darin, schreibt der
Verfasser, bei den Bundesbehörden oder
in der Öffentlichkeit alle Wünsche der ihm
angeschlossenen Kreise zu vertreten, um
sie dann versehen mit dem Placet des

Spitzenverbandes und vermöge seines

Ansehens durchzusetzen. Das Augenmerk
des Vororts gilt vielmehr den Konstanten
einer vernünftigen Wirtschaftspolitik. Es
liegt ihm daran, die Probleme objektiv zu
durchdringen, die oft divergierenden
Sonderinteressen treuhänderisch zu koordinieren

und sie auf das Gesamtinteresse
auszurichten. Dabei steht der Vorort
grundsätzlich auf dem Boden des
Wirtschaftsliberalismus, und zwar aus der Erkenntnis,
dass die Handels- und Gewerbefreiheit der

815



beste Garant für das wirtschaftliche
Gedeihen eines Kleinstaates ist. Den
staatlichen Interventionismus lässt der Vorort
im Sinne des Subsidiaritätsprinzipes insoweit

gelten, als die Einmischung der öffentlichen

Hand jene Aufgaben zu lösen
verspricht, die von der spontanen Initiative
der privaten Wirtschaft nicht erfüllt zu
werden vermögen. Im Rahmen dieser
Grundprinzipien stehen somit den leitenden

Organen des Vororts verschiedene
Möglichkeiten offen. Bei ihrer Anwendung
wird versucht, aus der Sicht der täglichen
Erfahrungen der Wirtschaftspraxis einen
Beitrag zur wirtschaftspolitischen
Meinungsbildung in der Schweiz zu leisten.
Diese Meinungsbildung auf umfassender
Basis ist vor allem im Zusammenhang mit
der modernen Wirtschafts-, Finanz-,
Verkehrs- und Sozialgesetzgebung nötig. Eine
wichtige Aufgabe besteht somit für den
Vorort - wie übrigens auch für die andern
Spitzenverbände -, auf der vorbereitenden
Stufe der Gesetzgebung die Betrachtungsweise

der ihm angeschlossenen Kreise zur
Geltung zu bringen. Ganz besonderer Art

ist die Mitwirkung des Vororts in der
schweizerischen Aussenhandelspoütik.

Die subtilen Ausführungen Dr. Wehr-
lis zur schweizerischen Wirtschaftspolitik
der vergangenen hundert Jahre sind sowohl
Beispiel und Vorbild als auch Schreckbild,
wie sehr Wirtschaftspolitik die Kunst des

Möglichen ist und gerade deshalb die
Forderung an die Wirtschaftswissenschaft
stellt, dass diese die aktuelle Situation klärt
und Wirkungen alternativ möglicher
Massnahmen gegenüber einer gegebenen
Ausgangslage klarlegt. Darüber hinaus darf
aber die Wissenschaft nicht gehen. So lernt
man aus hundert Jahren schweizerischer
Wirtschaftspolitik, wie sie hier dargestellt
wird, dass jede wirtschaftspolitische
Massnahme immer nur unter ganz bestimmten
politischen und moralischen Voraussetzungen

funktioniert, die einmalig, vergangen
und nicht wiederholbar sind.

Toni Föllmi
1 Bernhard Wehrli, Aus der Geschichte des

Schweizerischen Handels- und Industrie-Vereins
1870-1970, Zum hundertjährigen Bestehen des Vororts,

Eugen Rentsch Verlag, Erlenbach-Zürich und
Stuttgart 1970.

«SARTRE - IDEOLOGE UNSERER ZEIT»

Zu einem Buch von Thomas Molnar

Jean Paul Sartre macht es den Lesern nicht
leicht, seinen politischen Stellungnahmen
zu folgen, und mancher, der den
Philosophen schätzt, den Verfasser von «La
nausee» und «Les mouches» bewundert,
wird dem Politiker wenig abgewinnen können.

Dass Sartre mit seismographischer
Empfindlichkeit auf Zeitereignisse reagiert,
besonders, wenn sie sich westlich des
Eisernen Vorhanges zutragen; dass er sich
mit einem Eifer, der nicht frei von dünkelhafter

Affektiertheit ist, engagiert; dass er
zur Beschreibung manchen Tatbestandes
ebenso glänzende wie einseitige aphoristische

Wendungen gefunden hat - wer wollte
es in Abrede stellen? Die Befähigung
indessen, kühlen Sinnes die Realitäten des

politischen Kräftespiels zu durchschauen
und das Mögliche vom Utopischen zu
trennen, ist nicht die Stärke des Franzosen.
Welches eigentlich ist Sartres politischer
Standort? Es heisst, er sei Marxist, und
neuerdings will scheinen, als habe er sich
zum Maoisten gewandelt ; aber er selbst hat
sich zum Kommunismus nie ohne zögerndes
«Wenn und Aber» bekannt, und als Mitglied
der französischen KPoder als Pekinger
Kulturideologe würde er eine überaus kuriose
Figur abgeben. Man neigt dazu, im alternden

Sartre zu erkennen, was der jugendliche
Thomas Mann zusein fürchtete:ein verirr-
ter Bürger, verirrt freilich nicht im
Niemandsland zwischen Kunst und Leben,
sondern zwischen Realität und Ideologie.

816



Thomas Molnar geht in seiner
Untersuchung «Sartre - Ideologe unserer Zeit»1
zu Recht von jenem Bürger aus, der Sartre
seinem Herkommen und seiner Lebensart
nach ist und der er auf keinen Fall sein
möchte. Das Bewusstsein der Ausgeschlossenheit

von der bürgerlichen Gesellschaft
wird für Sartre zur «conditio sine qua non»
nicht nur seiner philosophischen, sondern
auch seiner politischen Überlegungen. In
seiner Kritik der Bourgeoisie geht der
Schriftsteller, wie Molnar einleuchtend
festhält, wesentlich über Marx oder Flaubert

hinaus; denn der leugnet, was jene
nicht getan hätten, dass es im Bewusstsein
des Menschen eine Verpflichtung zur
Sittlichkeit, ein unterscheidendes Erkennen
zwischen Gut und Böse überhaupt geben
könne. Moral ist, nach Sartres Definition,
eine Erfindung derjenigen, die sich vor
ihrer Freiheit fürchten, eine Erfindung der
bürgerlichen Klasse, die sich mit ihrem
Pseudo-Humanismus gegenüber dem
Vorwurf der materiellen Ausbeutung absichert.
Weder diese Klasse noch deren Moral sind
für Sartre noch zu retten, des Rettungsversuchs

überhaupt noch würdig; sie werden

an ihren eigenen inneren Widersprüchen

zugrunde gehen. Aber etwas «onto-
logisch Neues» wird kommen, sobald die
grundlegende Veränderung der sozialen
und materiellen Lebensbedingungen den
Menschen der Notwendigkeit des Morali-
sierens enthebt und einer neuartigen
«Ideologie der Praxis» Aktionsraum
gewährt, gegen die es, wie Molnar ausführt,
«keine Opposition gibt, weil sie den höchsten

Wert, oder richtiger, den einzigen
gebliebenen Wert verkörpert».

Man wird nicht behaupten können, in
Osteuropa habe man sich in den letzten
Jahrzehnten mit sonderlichem Erfolg
bemüht, Sartres Vision vom «ontologisch
Neuen», das im sozialistischen Staat die
Kategorien des bürgerlichen Denkens
aufzulösen hätte, zu verwirklichen. In der
«Critique de la raison dialectique» wird
die Verwirrung des Autors darüber besonders

deutlich, dass, mit Molnar zu reden,
der «neue Mensch ganz offenbar nicht
auftauchte, obwohl die neue Geschichte

gemacht wurde». Dieser Verwirrung zu
entrinnen, hat sich Sartre der verschiedensten

Ausflüchte bedient. Während er
Korea-, Algerien- und Vietnamkrieg ebenso

wie das amerikanische Negerproblem und
die gaullistische Innenpolitik als typische
Ausprägungen des kapitalistischen Systems

brandmarkte, fand gerade dieser Autor,
von dem man solche Art liberaler Nachsicht

zuletzt erwartet hätte, beschwichtigende

Worte für die «menschlichen Mängel»

innerhalb der Sowjetführung, sprach
von einer bedauerlichen Erstarrung der
sozialistischen Bürokratie, wo die
Wirtschaft stagnierte, und von Nachwehen der

imperialistischen Vergangenheit, wo der

Parteiterror wütete. Wohl von keinem
Linksintellektuellen der Gegenwart sind
die Möglichkeiten der apologetischen
Methode, was die politischen Ereignisse in
Osteuropa betraf, so erschöpfend
durchgespielt worden. Am bedenklichsten war
wohl bei allem die auf Sartres Hegelstudien
zurückgehende Auffassung, im Verlauf des

weltgeschichtlichen Prozesses könne das

gegenwärtige Unzulängliche durch eine zu
erwartende Vervollkommnung entschuldigt

werden, eine Denkweise, die, wie

Molnar betont, in ihrem Wesen unhistorisch

ist und zum Utopismus führen muss.
So blieben denn auch Sartres Äusserungen

zur Zeitlage, auch wenn sie nicht selten

informativen und immer spektakulären
Charakter hatten, von eher verwirrender
als klärender Bedeutung; ihr Hauptvorteil
war möglicherweise der, dass sie glänzende
Kritiker wie Pierre Hervé, Raymond Aron
oder Herbert Lüthy auf den Plan riefen,
deren Repliken, im Gegensatz zu Sartres

Publizistik, noch oft mit Gewinn zu lesen

ist.
Wir verdanken Thomas Molnar eine

Untersuchung, die den inneren Verlauf
von Sartres geistiger Entwicklung mit
grosser Klarheit aufzeichnet, eine ebenso

faire wie kritische Studie, die das Phänomen

Sartre verstehen hilft.

Urs Bitterli

1 Verlag Langen und Müller, München.

817



IM RAMPENLICHT UND IM GARTEN

Zu den literarischen Schriften von Hermann Hesse und Thomas Mann

In einigen kleinen Rezensionen hat sich
Hermann Hesse früh mit Werken Thomas
Manns befasst: 1904 schrieb er über
«Tristan, sechs Novellen», 1910 über
«Königliche Hoheit», 1935 über den
Essay-Band «Leiden und Grösse der
Meister». Hesse erweist sich auch in diesen

knappen, für die Zeitung bestimmten
Kritiken als ein passionierter Leser, bereit, auf
die Absichten und die Eigenart des
besprochenen Autors einzugehen. Er bewundert

und rühmt zum Beispiel das
Darstellungsvermögen Thomas Manns, seine,
unerbittliche Beobachtungsgabe, seine
«Feinschmeckerkunst ohne Falschheiten».
Fast wider seinen Willen schleichen sich
Wendungen ein, die sein Widerstreben
verraten, vor allem dadurch, dass sie wiederholt

und variiert werden. Da sagt er
zunächst und meint es durchaus positiv, im
«Tristan» zeige sich der Athlet, der im
«Zauberberg» einen Riesenstoff bewältigte,
als «zierlicher Jongleur». Das neue Buch
möge manchen verführen, es als die
saubere Arbeit eines «raffinierten Artisten»
zu betrachten. Aber es sei dennoch mehr
als ein «technisches Meisterwerkchen».
Deutlicher wird er in der Besprechung von
«Königliche Hoheit», wo er von «ein paar
störenden Sonderbarkeiten» spricht, ja
sogar davon, dass «dieser grosse Künstler»
einen fatalen Zug habe und dass all seine
Sicherheit ihn nicht immer vor offensichtlichen

Irrtümern und Geschmacklosigkeiten
retten könne. Das wird erklärt: «Thomas

Mann hat nämlich die Sicherheit des

Geschmacks, die auf höchster Bildung
beruht, nicht aber die traumwandlerische
Sicherheit des naiven Genies.»

Die «Buddenbrooks», meint Hesse,
seien - abgesehen von kleinen Sonderlichkeiten

und Spielereien - ein Werk von der
Art, dass man es im Lauf der Jahre mit
eigenem Erleben verwechseln könne. Er
vergleicht das Buch mit den Schöpfungen
von Balzac, Flaubert und Tolstoi und nennt

es «absichtslos, unerfunden, natürlich und
überzeugend wie ein Stück Natur». Es ist
das Absichtsvolle, Gestellte, ja Gekünstelte,
das ihm missfällt und das er tadelt. Von
da fällt ein Licht zurück auf die Ausdrücke,
die er schon anlässlich des «Tristan»
brauchte: ein technisches Meisterwerk
steht so hoch nicht wie das naturhaft
Gewachsene.

Besonders aufschlussreich ist ein
Vergleich, der im Zusammenhang mit «Königliche

Hoheit» fällt: Hermann Hesse spricht
davon, Thomas Mann düpiere seine Leser
mit einem kindlichen, ja kindischen Spiel
mit Namen und Masken und meint damit
das Stilmittel, jede Figur bei jedem Auftritt

durch ein charakteristisches Merkmal
deutlich zu machen. Das sei «von der Art
ältester und übelster Lustspiele». Bedenkt
man, wie sehr der Verfasser dieser Rezension

die Leistung Thomas Manns bewundert

und wie sehr er überhaupt als Leser
Bereitschaft und Offenheit für das ihm
Fremde beweist, so drängt sich der Schluss
auf, hier stosse er an unüberwindliche
Grenzen. Er lehnt sich gegen die kühl
ausgedachten und absichtsvollen Inszenierungen

auf, die er nicht anders als im
Zeichen eines Missbrauchs der Kunst sehen

kann.
An dieser Stelle drängt sich die

Beobachtung auf, dass sich Hesse in keiner
seiner Betrachtungen, in keinem seiner
zahlreichen Aufsätze und Tagebuchblätter,
in keiner einzigen seiner Schriften zur
Literatur jemals dem Theater zuwendet.
Fast muss man annehmen, die Bühne habe
für ihn nicht existiert. Natürlich finden sich
einzelne Bemerkungen oder Wendungen
wie die oben erwähnte. Aber selbst in dem
Aufsatz über Wilhelm Meisters Lehrjahre
erscheint der «beschränkte Theatermikrokosmos»

nur flüchtig als Durchgangsstufe
zu einem reinen, vollkommenen Sein und
Wirken. In Hesses Sicht sind es «junge
Eitelkeit und Glanzsucht», die den Kauf-

818



mannssohn zur Bühne getrieben haben,
und dies erst noch «als Beiklang und
Tribut an die menschliche Schwäche».

Ganz anders Thomas Mann. Obgleich
er sich nie selber als Dramatiker versucht
hat, spielt das Theater eine wichtige Rolle
in seinen literarischen Aufsätzen. Nicht
als ob sein Verhältnis dazu unproblematisch

wäre, im Gegenteil. In seinem «Versuch

über das Theater» setzt er sich vehement

gegen die Meinung zur Wehr, das
Drama sei das «Höchste», nämlich die
Dichtungsart, welche die übrigen in sich
vereinige. Alles, was man dem Drama an
technischen Vornehmheiten, an höherer
Verpflichtung der Komposition, an Straffheit

und Konzentration zuschreibe, sei im
Roman und vollends in der Novelle ebenfalls

zu finden. In derartigen Argumentationen
wehrt sich der Epiker für seine

Gattung und tritt damit offensichtlich einer
Lehrmeinung entgegen, die er
bezeichnenderweise einen «Oberlehrer» als fingierten

Widerpart vorbringen lässt.
Thomas Mann setzt zu einer köstlichen

Schilderung der Theateratmosphäre an, in
der die fettigen Pappbillette, das
abenteuerliche Vergnügen im Lübecker
Theatersaal voller Gasgeruch und der Ladentisch

mit Kuchen im Foyer ebenso erscheinen

wie die Exaltationen der Schauspieler.
War die «Entgleistheit der Seele»
ästhetischen Wesens? fragt er hintergründig im
Blick auf dergleichen Jugenderlebnisse,
und selbstverständlich fehlt auch der
ironische Hinweis auf das gesellschaftliche
Drum und Dran nicht: «Man wirft sich
in Schwarz, man hat Gesellschaftsfieber.
Es trifft sich möglicherweise schlecht, man
ist vielleicht müde, verstimmt, ruhebedürftig;

aber man hat sechs Tage vorher unter
bedeutenden Opfern an Zeit und Bequemlichkeit

sein Billett von einem Beamten
erstanden und ist gebunden. Man wallfahrtet

per Droschke zur Gnadenstelle. Man
kämpft den Kampf der Garderobe, legitimiert

mehrmals, das Billett in der Hand,
sein Recht auf Kunst und bekommt seinen
Sammetsitz in der Menge angewiesen.»

Was er gegen das Theater vorzubringen
habe, sagt er zusammenfassend, lasse sich

auf seine wesentliche Sinnlichkeit zurückführen.

Das Sinnlich-Gesellschaftliche der
theatralischen Öffentlichkeit mache ihn
abgeneigt. Der Versuch über das Theater
zeugt auf jeder Seite von dieser Abneigung,
etwa auch in der Diskussion des Verhältnisses

zwischen Autor und Bühne, und er
mündet aus in ein Bekenntnis zur Kunstform

des Romans. Das Theater, so schliesst

er, erfülle seine schönste Aufgabe, indem
es, «ein kindlich hoher Zeitvertreib», die
Masse zum Volke weihe.

Es ist klar, dass wir es da mit einem
geistreichen Plädoyer für die reinere Kunst
des epischen Schriftstellers zu tun haben.
Thomas Mann trifft die Schwächen des

spätbürgerlichen Theaters; aber die
Faszination der Szene ist ihm dennoch nicht
fremd. Man muss nur etwa die Beschreibung

einer Szene von Frank Wedekind
heranziehen, diese grossartige Huldigung
an einen Vollblut-Theatraliker, um das zu
erkennen. Man muss die lebenslange
Hinwendung zum Gesamtkunstwerk Richard
Wagners bedenken oder den Aufsatz über
Kleists «Amphitryon», der mit der
Versicherung schliesst, sein Verfasser reise

weit, um eine Aufführung dieses Stücks

«von sinnlichster Geistigkeit» zu sehen. Es

scheinen vornehmlich zwei Qualitäten des

Szenischen zu sein, die Thomas Mann
anziehen. Er vermerkt, bei Wedekind wie
bei Kleist, wenn ein Auftritt «glänzend
geführt» ist. Das heisst, er bewundert das

Arrangement und die kluge Disposition
des Geschehens. Das kunstvoll Inszenierte,
schon vom Text her, ist Gegenstand seines

höchsten Entzückens, wobei erst noch
deutlich wird, dass er die Kunst Kleists
darum rühmt, weil sie das grausame Spiel
des Merkur mit Sosias als Spiel, nicht als
Wirklichkeit erscheinen lässt. Er denkt sich
eine Aufführung, bei der Gemüt und
Verstand «in festlich gleicher Weise auf ihre
Rechnung kämen», und das wäre dann -
höchstes Lob - eine «Lustbarkeit». Nicht
anders eigentlich spricht er über jene Szene

aus dem «Marquis von Keith», die er
zwar das Mysterium der Abdankung
nennt, deren kunstvolle Führung und
Komposition ihn jedoch vor allem fesseln.

819



«In einem nichtssagenden modernen Zimmer

wechseln zwei Männer in bürgerlicher
Kleidung kurze und glasklare Repliken.
Aber dahinter spukt und lockt ein Mysterium.

Es ist das Mysterium der Abdankung.

Wer es fassen kann, der fasse es.»
Die zweite Eigenschaft, ebenfalls eine

eminent szenische, ist angedeutet mit dem
Stichwort der Maske. Schon im «Versuch
über das Theater» kommt Mann darauf
und wagt die Voraussage, ein Theater, das
nach dem Dekorativen, Typischen und
Symbolischen trachte, müsse irgendwann
einmal auf die Maske der Griechen
zurückkommen. Das künstlerische Mittel zur
Gesichtscharakterisierung hat es ihm angetan.

Seine ganz bewusst angewandte Technik

der stereotypen Kennzeichnung der
Figuren etwa in den «Buddenbrooks»
oder im «Zauberberg», die Lust, Personen
durch ausgewählte, immer wieder
ausgespielte und wiederholte Eigenheiten sichtbar

zu machen, ist zu offensichtlich mit
dem szenischen Mittel der Maske verwandt,
als dass man Thomas Manns positive
Reaktion auf diese Möglichkeit des Theaters

nicht sofort begreifen könnte. Hesse
nimmt ihm diese Vorliebe übel; er nimmt
Anstoss daran, dass in «Königliche
Hoheit» der Doktor Überbein immer als ein
Mann von grüner Gesichtshaut mit rotem
Bart, Fräulein Unschlitt (die Tochter eines
Seifensieders!) mit auffallenden Schlüsselbeinen

und Herr Schustermann mit dem
Attribut der Zeitungsausschnitte auftreten.
Solche Figuren, sagt er missbilligend, sind
nichts als Masken. Aber genau das sollen
sie sein. Nur sieht Thomas Mann natürlich
die Maske nicht als Reduktion des Menschlichen,

sondern als seine symbolische
Überhöhung und Zusammenfassung.

Von da fällt ein Licht auf die negativen
Urteile, die Hermann Hesse in seinen
Mann-Rezensionen ausspricht. Sie
verwahren sich gegen das kunstvoll
Inszenierte, sie wenden sich dagegen, dass
der Erzähler Szenen arrangiert und Figuren
wie Schauspieler ihre Rollen abliefern lässt.
Es ist der Lyriker, der sich gegen den
ironischen Stil verwahrt, der Morgenlandfahrer,
dem Ironie und Intellektualismus nicht

liegen. Der Zug ist auch an andern
Beispielen zu verfolgen, sehr hübsch etwa in
Hesses kurzen Äusserungen über Aldous
Huxley, von dem er sagt, er sei nahe am
Dichterischen, aber dann sei man wieder
enttäuscht, statt des Dichters doch nur
einen Intellektuellen zu finden. Er sei zu
bewusst und zu kritisch, «man stösst bei
ihm nie auf jene Schicht unter Tag, wo
neben den Scherben die Goldschätze liegen
und von Drachen gehütet werden». Thomas

Mann erzählt gewissermassen im
Rampenlicht und weiss mit künstlerischem
Raffinement zur Geltung zu bringen, was
er erzählt. In seinen Schriften zur Literatur,
Kunst und Philosophie wendet er sich gern
und oft verwandten Geistern wie Bernard
Shaw, Ibsen, Tschechow zu : Dramatikern,
wie man sieht. Sein Versuch über Schiller
ist eine gross angelegte Studie über einen
Dichter, der sich seine Stoffe - nach einem
Wort Herman Grimms - suchte und so
lange daran modellierte, bis sie ihm
bequem lagen. Hesses literarische Schriften
stehen unter anderen Fixsternen: unter
Franz von Assisi zum Beispiel, unter der
Welt des Märchens, unter indischer und
chinesischer Lebensweisheit.

Beide Dichter haben ihre deutlichen
Vorlieben, wo sie als Kritiker und Essayisten

auftreten. Die Gegensätzlichkeit ihrer
künstlerischen Erscheinung tritt in diesen
kleineren und grösseren Aufsätzen,
vornehmlich auch in den für den Tag geschriebenen

Rezensionen deutlicher und schärfer
hervor. Doch schliesst das nicht aus, dass
sie sich treffen, in Goethe zum Beispiel,
aber auch in der Bewunderung des
«schrecklichen und herrlichen»
Dostojewski.

Die «Schriften zur Literatur» von Hermann
Hesse sind Bestandteil der Werkausgabe
in der Edition Suhrkamp1. Sie bilden da
den elften und zwölften Band, wobei vor
allem der zwölfte, der von Volker Michels
ausgewählte und zusammengestellte
Rezensionen in chronologischer Anordnung
nach Gegenständen enthält, besonderer

820



Aufmerksamkeit wert sein dürfte: er macht
uns mit Hesse-Texten bekannt, die bisher
nicht greifbar waren. Im Zuge der
Neuentdeckung des Dichters ist die handliche
zwölfbändige Ausgabe sehr zu begrüssen.

- In acht Bänden ähnlicher Aufmachung
liegt das essayistische Werk Thomas Manns
seit einiger Zeit vor2. Es enthält neben den
politischen Schriften und Reden die
Schriften zur Literatur, Kunst und Philo¬

sophie sowie Autobiographisches und
MiszeUen.

Anton Krättli

1 Hermann Hesse, Gesammelte Werke,
Werkausgabe Edition Suhrkamp, Frankfurt am Main
1970. - 'Thomas Mann, Das essayistische Werk,
Taschenbuchausgabe in acht Bänden, herausgegeben
von Hans Bürgin, Fischer Bücherei, Frankfurt am
Main 1968.

LYRISCHER WELTENTWURF UND PROSA-ERSTLING

Hans Boesch: «Ein David»

Das schmale Bändchen «Ein David» von
Hans Boesch enthält eine Rahmenerzählung,

die in einer lyrisch-expressionistischen
Prosa geschrieben ist1. Sie schildert, wie
jemand zu einer Party eingeladen wird, in
ein luxuriöses Haus, das in den verschiedensten

Farben strahlt; es steht zwischen
Buchsbäumen und Rebbergen in der
Landschaft; es hat Terrassen und Loggien, die
auf Kunstharzsäulen hin- und herschwingen.

Der Hausbesitzer ist Regisseur,
bezeichnenderweise, und die ganze Villa wirkt
exquisit, aber künstlich: einige Räume sind
«mit dottergelbem Licht ausgeschlagen»,
daneben gibt es blaue, mohnrote und grüne
Räume. Unter den Teilnehmern der Party
prägen sich Lea und die Studentin, der
Makler und der Neger ein. Die Studentin
spielt am Flügel Bach mit Jazz-Einschlag;
Lea gibt sich dem Neger hin; der Makler
liegt auf der Couch, und wenn sich nicht
gerade eine Dame auf ihn stürzt, so lässt
er eins seiner KaufObjekte bewundern: ein
«vierdimensionales Bild» in Gestalt einer
«Glaskugel, in der roter Strudel
hochsprang». Das Ding will offenbar moderne
Kunst sein, wird aber vom Autor
sarkastisch als «Sirup» abgetan. Zwei Papageien

verkörpern den Eros; Trickfilme
werden in die Wolken projiziert;
Helikopter-Taxis schwirren «wie Leuchtfliegen»
durch die Nacht. Eine futuristisch
übersteigerte Dolce Vita!

Nun beginnt der Neger zu singen. Lea
stellt ihm die Themen: «Kindheit und
Traum» und «Leben mit Goliath». Das
letzte Thema, «Bathseba», stellt er sich
selber. In den Prosa-Rahmen werden drei
Zyklen von Gedichten eingefügt. Sie stammen

zum Teil noch aus den frühen
Fünfzigerjahren. Schon die metaphernbeladene
Sprache weist dahin zurück:

In den purpurnen Spinnweben Zeit
habe ich Wohnung gemietet.
Die Sonne raucht,
ein Scheit im Abendhimmel.

Der Zusammenhang zwischen dem Rahmen

und den Gedichten ist nicht leicht zu
erkennen. Mit der Zeit bemerkt man, dass

der Neger, indem er das Dasein Davids
singt, einen exemplarischen Ablauf gestaltet.

Jeder, der aus der Dunkelheit zur
Macht gelangt, ist «ein David». Ein Knabe
wächst in traumhafter Kindheit auf,
durchleidet als Jüngling Erniedrigung und
Sklaverei im «Leben mit Goliath», härtet
sich im Widerstand, kommt endlich selbst

an die Herrschaft, als Mann. Er, der
Korruption bekämpfte, wird nun seinerseits

korrumpiert: er lässt sich mit der «schönen
Hure Bathseba» ein, dem Symbol der
Verstrickung. Wie gesagt, ein exemplarischer
Ablauf - aber der Neger selbst, der da
singt, ist nicht - oder noch nicht - zur
Herrschaft gelangt. Er dient der Gesellschaft

zur Lust oder Unterhaltung; er ist
nicht David, sondern Simson. Er ist noch

821



der Unterdrückte, ist blind, und «Lea
spielt Billard mit seinen Augen». Aber am
Schluss reisst er die künstlichen Säulen der
Villa ein, und sie stürzt zusammen. Die
pervertierte Dolce Vita vernichtet sich
selbst.

So viel erschliesst sich der geduldigen
Lektüre. Der Klappentext gibt weitere
Hinweise. Zum Beispiel: «Die Zeugung
kündet sich im Tod der Apfelblüten an
und findet mit dem Hinüberrollen der
opalenen Beeren in die Golfgrube maman
statt.» Demnach beschreibt also folgende
Strophe die Zeugung Davids :

Lichter Schmerz,
wenn Papageien
opalene Beeren
vom Baum des Vaters lesen
und hinüberrollen
in die kleine Golfgrube maman.

Der psalmodierende Stil, den Hans Boesch
in den Gedichten einhält, ist echt. Aber
das Private daran, scheint mir, hat sich
nicht recht in die angestrebte geistige
Bedeutung gelöst. Die Gedichte strotzen
geradezu von einer kraftvoll sinnlichen
Phantasie, sie wühlen sich von einem
Rausch in den andern. Aber es fehlt dem
Ganzen die geistige Übersicht, die
Transzendenz. Die Bilder bleiben privat und
unverbindlich. Das Einzelne ist nicht auf
das Ganze hin durchsichtig, oder doch nur
an einigen Stellen.

Immerhin, der letzte Psalm des Negers
macht uns deutlich, wie Hans Boesch den
Fortgang der Welt versteht: Gott watet in
seinen Werken, er versengt seine Völker,
aber «andere wachsen wie Gras». Gott ist
«der bessere Zerstörer» als Satan. Aber
das Leben ist so unerhört zäh, dass es

dennoch weitergeht. Gott ist der Jäger, wir
sind das Wild. Das ganze «Halali» dauert
ewig fort. Die Menschheit wird auch noch
den Untergang der Menschheit überleben...

Erzählungen von Hermann Burger

Hermann Burger hatte 1967 im Zürcher
Artemis - Verlag seinen Gedichtband
«Rauchsignale» herausgebracht. Es war

seine erste Veröffentlichung. Nun lässt er
im gleichen Verlag einen Prosaband
folgen, «Bork» betitelt2. Es ist eine Reihe
von Erzählungen, die schon erstaunlich
gekonnt sind. Burger hat Germanistik
studiert, aber seiner Prosa haftet nichts
Blutleeres, Nur-Akademisches an. Auch
wenn sich einige Erzählungen in der Nähe
der Literatursatire befinden (zum Beispiel
«Der Büchernarr» oder «Die Leser auf
der Stör»), so behält doch jede ihre eigene
Atmosphäre und Intensität.

Hermann Burger erzählt frisch von der
Leber weg - jedenfalls verschmäht er all
jene Verschlüsselungen, die moderne
Lektüren oft so mühsam machen. Man spürt
sogleich, dass er - auf der einen Seite - in
der Schweizer Tradition des Realismus
steht; er beobachtet und beschreibt mit
jener währschaften Sachlichkeit, die an
Inglin, an Keller, an Gotthelf erinnert.
Auf der anderen Seite verfügt er aber
auch über das Surrealistische, und man
denkt bei seiner Erzählung «Die
Notbremse» an Dürrenmatts «Tunnel», noch
bevor er ihn selber erwähnt. Realistisches
und Surrealistisches sind geschickt ineinander

verflochten; der Leser, der in den Bann
dieser Prosa gerät, unterscheidet die beiden
Bereiche schon gar nicht mehr.

In der «Notbremse» erscheint ein
Schnellzug-Reisender, der sich im Speisewagen

geniesserisch bedienen lässt. Er ist
nun zum handfesten Spiesser geworden,
einst aber lehnte er sich auf gegen die
Ungerechtigkeit einer Welt, in der die
Reichen sich überfressen und die Armen
verhungern. Jedesmal, wenn der Zug den
Badener Schlossbergtunnel durchfährt,
verspürt der Reisende die Lust, die Notbremse
zu ziehen und so gleichsam den ungerechten

Lauf der Welt zu stoppen. Und jedesmal

unterlässt er es. Es erfolgt ein
Geistergespräch zwischen dem jetzigen, dem
saturierten Ich und dem einstigen, revolutionären.

- «Die Ameisen» schildern, wie
ein Landhaus von diesen wimmelnden
Insekten überschwemmt wird und Astrid,
eine geile Vampirin, nackt mittendrin liegt,
schon fast selber ein Rieseninsekt. «Hinter
der Sonnenbrille lächelte sie. Sie lächelte

822



mit den falschen Zähnen. Sie lächelte mit
der blonden Perücke, dem langen, buschigen

Haarschweif, der um ihren Hals fiel.
Es war das eiskalte Lächeln einer Ameisenkönigin

oder einer jener Heuschrecken, die
nach der Begattung ihre Männchen
auffressen» (S. 86). Diese Astrid wird dann
allerdings am Ende auch selber
aufgefressen von den Ameisen und «blitzsauber
abgenagt» bis auf die Knochen.

Hermann Burger ist Aargauer, 1942
geboren. Nach diesem Prosaband zu schlies-
sen, dürfte er zu den begabtesten
Nachwuchsschriftstellern der Schweiz gehören.
Die Titelerzählung «Bork» ist noch stark
expressionistisch getönt. Bork wirkt eher
wie ein Fiebertraum als wie ein handfester
Schnapssäufer. Auch wenn der Autor ein
Feuerwerk beschreibt (90-92) oder eine
stickige Kaffeehausatmosphäre, so leistet
er sich wahre Wort-Orgien; sorgfältig
erwogene Orgien übrigens, so wie er
überhaupt dem Vokabular alle Sorgfalt widmet.
Da finden sich Helvetismen wie «der böse
Mund» («bös» meint hier: zahnlos) (30),
wie «schürgen» (58) oder «die Stör» (121).
Mehr Schwierigkeiten dürften dem Leser
Ausdrücke wie «klötern» (32), «päsern»
(46), «schunkelnd» (92) oder «spotzend»
(91) bereiten. Ich jedenfalls fühle mich da
überfordert! Aber diese starke Differenzierung

des Vokabulars hängt vielleicht
damit zusammen, dass Burger, als andau¬

ernder Beobachter, in die tausend Dinge
unserer Umwelt vernarrt ist. Übrigens
interessieren ihn die Dinge weniger als

Kulissen, die den Menschen bestätigen -
schon eher als solche, die ihn in Frage
stellen. Manche der eingeführten Personen

gehen mit Tod ab
Die Realität wird aggressiv und

phantastisch. Sie wirft den Menschen aus seinen

Spiessbürgereien hinaus. Was das Weibliche

betrifft, so begegnen immer wieder
alte, lederne, aber hinterhältige und geile
Frauen; das Gegenbild des anmutigen
jungen Mädchens oder der herzlichen und

gütigen Frau fehlt ganz. Auch zeigt der
Autor eine gewisse Neigung zu Klosettszenen,

die nicht jedermann goutieren wird.
Das Makabre und Hässliche drängt sich
ihm am raschesten als Realität auf. Was
beschreibt er denn eigentlich in all seiner

Beschreibungslust? Ein saturiertes, stickiges

Provinz-Bürgertum, das er gespenstisch
verfremdet.

Aber man wird Hermann Burger doch
hoch anrechnen, dass es in diesem «Bork»
gar keine Langeweile gibt - und das vor
allem: dass er immer wieder so
ausgezeichnete Einfälle hat.

Arthur Häny

'Hans Boesch. Ein David, Artemis-Verlag,
Zürich 1970. - 2 Hermann Burger, Bork,
Prosastücke, Artemis-Verlag, Zürich 1970.

MUNDART UND SCHRIFTSPRACHE IN DER
DEUTSCHEN SCHWEIZ

Dass wir in der deutschen Schweiz anders
reden als wir schreiben - und doch wieder
nicht völlig anders, sondern nur in einer
alten, jahrhundertelang sehr selbständig
entwickelten Regionalform einer und
derselben Grosssprache -: das ist nicht so
exzeptionell, wie wir oft meinen. Die
moderne Sprachwissenschaft, die sich dem
gesellschaftlichen Aspekt ihres Gegenstandes

mit neuem Interesse zuwendet, kennt

solches unter dem Namen Diglossie aus
verschiedenen Teilen der Kulturwelt und
verschiedenen Zeiten.

Doch liegt, wie bei allen geschichtlichen
Phänomenen, jeder Fall wieder anders, so
dass seine eingehende Beschreibung nicht
nur ein wissenschaftliches Desiderat,
sondern auch eine für alle Beteiligten fesselnde
Lektüre ist, besonders bei einer so sach-
und lebensnahen Darstellung, wie sie

823



Rudolf Schwarzenbach, ein Schüler von
Hotzenköcherle in Zürich, als Erstlingswerk

vorlegt1.
Mundart und/oder Schriftsprache: In

der Zeit der nationalsozialistischen
Bedrohung wurde die Frage z. T. heftig
diskutiert, mit Betonung der Mundart als
der uns eigenen, uns gegen «draussen»
abhebenden und abschirmenden Sprachform.

Obgleich engagiert-einseitig, hat
jene Auseinandersetzung wertvolle
Gesichtspunkte zutage gefördert, und sie hat
zweifellos die Stellung der Mundart
verstärkt, was bis heute, in eine gänzlich
andere, internationalistische Zeit,
nachwirkt. Gerade weil heute das Thema nicht
im Brennpunkt des Tagesinteresses liegt,
scheint nun der Zeitpunkt günstig, endlich
eine umfassende Bestandesaufnahme sine
ira et studio zu versuchen.

Dabei geht es um zwei Fragen:
1. Wo verläuft die Grenze im

Sprachgebrauch zwischen Mundart und
Schriftsprache; wie wird sie gezogen? Ganz so
einfach, wie die Terminologie vortäuscht,
ist die Sachlage ja nicht: Mundart wird
nicht nur mündlich, vor allem aber
Schriftsprache nicht nur schriftlich gebraucht.

2. Wieso liegt die Grenze so? Was für
Kräfte haben sie an diese Stelle geschoben
und stützen sie weiterhin?

Diese zweite Frage nach den Motiven
des Sprzchbrauchs (wie der Verfasser, auf
die Volkskunde ausgerichtet, die ja Bräuche

untersucht, gern sagt) nimmt einen
breiten Raum ein, ja man darf es vielleicht
geradezu als ein Hauptanliegen des Buches
bezeichnen, die Vielfältigkeit der Motive
aufzuzeigen und bewusst zu machen und
damit der Einseitigkeit, die sich in der
Sprachpflege so breitmacht, entgegenzuwirken.

Das Buch ist in drei Teile gegliedert.

Ein erster erörtert gewisse
durchgehende Fragen im Zusammenhang: die
geschichtlichen Wurzeln und die Entwicklung

unseres Mundartverständnisses und
der Mundartpflege, die allgemeinen
Wesenszüge der Mundart, Fragen der
Vermischung von Mundart und Schriftsprache
sowie der Mundarten unter sich.

Das Hauptgewicht liegt aber auf dem
zweiten Teil, den «Einzelstudien» zu
folgenden Bereichen: «Mundart in der
Kirche» - «Mundart und Schriftsprache
in der öffentlichen Rede» - «Mundart und
Schriftsprache in der Armee» - «Mundart
in Presse und Literatur, im Film und am
Radio» - «Mundart und Schule». Zu allen
diesen Komplexen hat Schwarzenbach aus
der Literatur und durch Umfragen ein sehr

grosses Material gesammelt. Ein Teil davon
ist im Anhang publiziert als wertvolle
Dokumentation sonst nirgends greifbarer
Daten und instruktiver Beispiele. Da erfahren

wir z. B. endlich genau, in welchen
KantonsparlamentenSchweizerdeutsch und
in welchen Schriftdeutsch die normale
Verhandlungssprache ist; auch für eine Reihe
von Gemeindeparlamenten und
Gemeindeversammlungen sind die entsprechenden
Angaben zusammengestellt. Für den
Gemeinderat der Stadt Zürich, der seit 1938
seinen Mitgliedern die Wahl ausdrücklich
freistellt, sind die 125 Ratsherren von 1964
einzeln mit Angabe von Alter, Beruf und
Partei nach der gewählten Sprachform (je
in Diskusssion und Referat) aufgeschlüsselt.

46% sprechen durchgehend
Schriftdeutsch, 14% nur Schweizerdeutsch, 40%
brauchen wahlweise beide Sprachformen.

Was wir hier nicht nachzeichnen können,

ist, wie der Verfasser das Material
abklopft, die Sachlage diskutiert: wie er
die Leitbilder herausarbeitet - die
Vorstellung vom Schriftdeutschen als der
objektiveren, distanzierteren, mehr auf
Fixierung und Dauer, auch auf Feierlichkeit

angelegten Sprachform gegenüber der
affektiveren, volksnahen, spontaneren
Mundart - und sie auf ihre Stichhaltigkeit
prüft: unter welchen der tatsächlich
gegebenen Gebrauchsbedingungen - um nur
ein Beispiel herauszugreifen: im Parlament
einerseits Debatte samt Zwischenruf und
Seitenhieb, anderseits Interpellationsbegründung,

Kommissionsreferat - diese
oder jene Sprachform das zu Sagende
angemessener wiedergibt, beim Partner
besser «ankommt», für den Sprechenden
arbeitsökonomischer ist - immer vorausgesetzt,

dass eben nicht eine feste Tradition

824



oder gar ein Reglement die Sprachform
von vornherein festlegt und dem Einzelnen
den Entscheid abnimmt.

Im Laufe der Arbeit zeigt sich immer
deutlicher, dass die verhältnismässig klare
Scheidung der Bereiche - hier das Exakte,
Verstandesmässige, Distanzierte, Feierliche;

dort Nähe zum Partner, Spontaneität

und Äffektivität -, wie sie im 19.
und noch weit in unser Jahrhundert hinein
galt, heute viel an Boden verloren hat, und
zwar hauptsächlich aus zwei Ursachen:
Der allgemeine Stilwille hat sich gewandelt;
das Pathos des Hohen und Feierlichen ist
weithin unmöglich geworden. Sachlichkeit

und Gespräch von gleich zu gleich ist
Trumpf, so ist die Umgangssprache
allenthalben aufgewertet worden; bei uns kommt
diese Tendenz grossenteils der Mundart
zugut. Der Schriftsprache bleibt vor allem
der wichtige Bereich des Exakten, Rationalen,

Wissenschaftlichen, aber selbst da
herrscht sie nicht durchgängig, besteht
doch ungebrochen weiter die alte Tradition,
im persönlichen Gespräch und kleinen
Kreis immer, also auch bei schwierigsten
wissenschaftlichen Problemen die (in
diesem Fall mit schriftsprachlicher
Fachterminologie «angereicherte» bis
überschwemmte) Mundart zu gebrauchen. Die
Grenzen zwischen den Gebrauchszonen
von Mundart und Schriftsprache sind sehr
fliessend geworden. Schwarzenbach hält
das nicht schlechtweg für einen Nachteil.

Hier Hesse sich nun weiterfragen und
weiterforschen. Ein Vergleich mit andern
Gebieten, wo die Mundart noch eine
starke Stellung hat, wäre sehr lehrreich.
Auf dem Feld vergleichender
Sprachschichtenforschung tappen wir ja noch
fast völlig im dunkeln. Ist unser alter, 1892
von Otto von Greyerz entscheidend
formulierter und längst zum Tabu gewordener
Grundsatz: hier unvermischte Mundart,
dort reine Schriftsprache; ja keine
Vermischung, denn das wäre der sichere Tod
der Mundart! eigentlich nach wie vor rich¬

tig? Die Mundart reinzuerhalten ist doch
eindeutig nicht gelungen, trotzdem ist sie

quicklebendig; viel eher kann die
Reinhaltung der Schriftsprache als gelungen
gelten. Das alte mundartnah klingende
Schweizerhochdeutsch ist so gut wie
ausgestorben, damit aber auch ein Stück
Unbefangenheit im mündlichen Gebrauch
der Schriftsprache.

Reine Mundart und reine
Schriftsprache decken nicht die ganze Bedarfsbreite

des modernen Sprachgebrauchs:
darauf weist Schwarzenbach verschiedentlich

hin, ohne vielleicht die ganze Tragweite

dieser Feststellung gebührend
herauszustellen. Wie wird die Lücke gefüllt? Im
Ausland (so weit wir sehen) durch die sog.
Umgangssprache, ein breites Band von
Übergängen, Annäherungen zwischen
Mundarten und Schriftsprache, in dem
der Einzelne je nach Bildung und Fähigkeiten

fast stufenlos hinauf- und hinunterschalten

kann. Als Modell hat dieser
«Gradualismus» etwas Bestechendes. Wie
funktioniert er aber im konkreten Fall?
Und wie gross ist der Unterschied gegenüber

unserer deutschschweizerischen
Zweigleisigkeit im konkreten Fall? Das sind
Fragen für weitere Untersuchungen. Dass
Schwarzenbach sein grosses Thema nicht
erschöpft hat, versteht sich ja von selbst ;

er tritt auch gar nicht mit dem Anspruch
auf.

Sein grosses Verdienst aber bleibt, mit
dem zugleich ausgreifenden und differenzierten

Überblick einen Grund gelegt zu
haben, von dem aus die Forschung nun
erst recht ins einzelne gehen und auch weitere

Grossziele genauer ins Auge fassen

kann. Ein seltener Fall: ein ebenso instruktives,

stoffgesättigtes wie anregendes Buch

Kurt Meyer

1 Rudolf Schwarzenbach, Die Stellung der Mundart

in der deutschsprachigen Schweiz, Studien zum
Sprachbrauch der Gegenwart, Beiträge zur
schweizerdeutschen Mundartforschung, 17, Huber-Verlag,
Frauenfeld 1969.

825



HINWEISE

Religion und Kirche

Dass die christlichen und insbesondere die
römisch-katholische Kirche in einer Krise
stehen, kann nicht länger geleugnet oder
verharmlost werden. Zweifellos vermehrt
der Mangel an sachlicher Information und
Offenheit seitens offizieller kirchlicher
Kreise die im katholischen Volk verbreitete

Unsicherheit und das Unbehagen. Um
so dankbarer ist der interessierte Laie dem
Benziger-Verlag (Einsiedeln und Köln) und
dem Herausgeber Carl Holenstein für das
Bändchen «Der Protest der Priester», das
auf knapp 40 Seiten einen klaren und höchst
informativen Überblick über die nachkon-
ziliaren Bewegungen und Bestrebungen der
Priester gibt. Man findet darin die im Juni
1969 von verschiedenen Priestergruppen
aus 10 Ländern zuhanden des II.
Bischofssymposions (5.-10. Juli 1969) gemeinsam
verfassten Texte, die sich kritisch mit Fragen

über die Zukunft der Kirche und dem
gewandelten Bild des Priesters auseinandersetzen.

Sodann sind die Antworten auf die
grosse «Umfrage über den Priester in der
Welt von heute» abgedruckt, die von 100
Bischöfen aus 19 europäischen Ländern
ausgearbeitet und dem II. Bischofssymposion

in Chur vorgelegt worden waren. Die
Schrift ist ein mutiger Beitrag im Suchen
nach neuen, konstruktiven Lösungen.

Es ist sehr zu begrüssen, dass die erstmalig
1917 erschienene, nunmehr zu einem Klassiker

der Religionswissenschaft gewordene
Untersuchung Rudolf Ottos über das «Nu-
minose» in einer handlichen und preiswerten

Sonderausgabe wieder zugänglich
gemacht wurde («Das Heilige - Über das
Irrationale in der Idee des Göttlichen und
sein Verhältnis zum Rationalen», C. H.
Beck, München). Die von ihm geprägten
Begriffe wie seine Einsicht in die Ursprünge
religiösen Gefühls sind heute Gemeingut
geworden. Nun ist aber auch die zeitliche

Distanz gross genug, um seine Leistung
sachlich würdigen zu können. Durchaus
bedeutsam bleibt nach wie vor die
Aufdeckung der Entstehung des religiösen
Gefühls in der Begegnung mit dem Numinosen.

Augenfällig ist jedoch die Neutralisierung

Gottes. Der Autor spricht nirgends
von einem persönlichen Gott, sondern
stets nur über das Heilige, das Numinose,
das Mysteriöse, das Göttliche. Jahweh
wird zum «Gottesbegriff», Jesu Heilsbotschaft

zur «Vollendung der Rationalisierung,

Vermittlung und Verweltlichung der
Gottesidee». So sehr auch Otto die
Rationalisierung bekämpfen wollte, so
bemerkte er nicht, dass er - ein Kind des 19.

Jahrhunderts - selbst rationalisierte. Die
überirdischen Mächte, Engel und Dämonen,

die in den von ihm zitierten Hymnen
besungen werden, gelten ihm als «Verding-
lichungen» des numinosen Gefühls. Das
Mysterium reduziert er auf das Erlebnis
des Unheimlichen, Unbegriffenen -
damit eindeutig einer Tiefenpsychologie
vorarbeitend, die dann das Religiöse auf
innerseelische Projektionen zurückzuführen
bestrebt sein wird. Höchst bedeutsam sind
aber seine Analysen und Einblicke in die
Erlebnissphäre menschlicher Religiosität.

Studentische Unrast, Guérilleros in Städten

und im Urwald, «Black Power»,
Flugzeugentführungen - all diese Erscheinungen

der gegenwärtigen politischen Szene
haben die theologische Besinnung erneut
auf ein Problem gelenkt, mit dem sich die
Sozialethik immer wieder befasst hat: den
Gebrauch der Gewalt und deren Stellung
im Rahmen des christlichen Normensystems.

Johannes Degen hat in der Reihe
«Konkretionen» (Furche-Verlag, Hamburg)

ein Bändchen herausgegeben, das
die wichtigsten Fragen aufzeigt und
ausgewählte Materialien präsentiert: «Das
Problem der Gewalt - Politische Strukturen

und theologische Reflexion.» Aller-

826



dings melden sich bei der Lektüre dieses
Bändchens manchmal Zweifel, ob man es
hier noch mit ernstzunehmender
theologischer Spekulation oder nicht vielmehr
bereits nur noch mit einer Zusammenstellung

von Gedanken einer sich
«kritisch» nennenden, spezifisch deutschen
Sozialwissenschaft zu tun hat.

Krieg und Frieden

Die wachsende Beschäftigung mit dem
Problem von Krieg und Frieden, wie sie
unter dem Begriff «Friedensforschung»
bekannt geworden ist, hat zu einer Grundfrage

Anstoss gegeben, die jeweils
vorgängig beantwortet werden müsste: Was
für ein Zustand ist eigentlich mit «Frieden»

überhaupt gemeint - ein stabilisiertes
internationales System oder eine verwandelte

Welt? Das Heft 3/1970 der
Zeitschrift «Futurum» (Carl Hanser Verlag,
München) ist dem Thema «Konflikts- und
Friedensforschung» gewidmet und befasst
sich in einer Reihe von Beiträgen insbesondere

mit diesem Problem. Auch wenn
manches polemisch überspitzt formuliert
ist, wird man den darin vorgebrachten
Argumenten doch Beachtung schenken
müssen.

Die Vorträge und Diskussionsprotokolle
des vor vier Jahren in englischer Sprache
publizierten CIBA-Symposiums «Conflict
in Society» sind nun auch in deutscher
Übersetzung greifbar: «Weil wir überleben
wollen - Der Mensch zwischen Aggression
und Versöhnung» (Verlag Kurt Desch,
München). Die darin vereinigten
Aufsätze - die Verfasser sind durchweg
prominente, international bekannte
Wissenschafter - gehören der Richtung an, die
man die «behavioristische» nennt. Es ist
erstaunlich, wie viele Einsichten in das
Wesen des Konflikts allein schon von
biologischer Seite her gewonnen worden sind.
Das grosse Verdienst des vorliegenden
Bandes besteht darin, dass solche Erkenntnisse

mit überkommenen politologischen,

militärstrategischen und völkerrechtlichen
Vorstellungen konfrontiert und in einem
fruchtbaren Dialog verarbeitet werden.

Das «SIPR1 Yearbook of World Armaments
and Disarmament» (hg. vom Stockholm
International Peace Research Institute,
verlegt durch Almqvist & Wiksell, Stockholm)

erscheint zwar erst zum zweiten Mal,
aber es ist bereits zu einem Begriff geworden.

Der Band 1969/70 gibt eine - so weit
es überhaupt möglich ist - genaue
Aufstellung der Rüstungsausgaben in der Welt
und eine minuziöse, gründlich dokumentierte

Darstellung der SALT-Gespräche,
der Bemühungen um eine europäische
Sicherheitskonferenz sowie der zahlreichen
Entwicklungen, die unter den Titel
«Abrüstung» und «Rüstungskontrolle» fallen.
Ein bedeutender Teil des 540 Seiten starken
Bandes besteht aus statistischem Material

- aber auch da finden sich oft äusserst
interessante Hinweise, wie zum Beispiel
der Umstand, dass Nuklearmächte heute
Zerstörungsmittel mit einer Explosionskraft

von 30 Tonnen TNT pro Kopf der
Weltbevölkerung bereithalten.

Der Süddeutsche Rundfunk hat unlängst
eine Sendereihe zum Thema «Krieg oder
Frieden» veranstaltet. Die in diesem Rahmen

gehaltenen Vorträge sind nun von
Piper, München, veröffentlicht worden.
Das Bändchen liest sich mit Vergnügen,
zumal darin eine Reihe fast durchweg sehr

kompetenter Autoren zum Wort kommen,
die sich bemüht haben, eine auch einem
nichtspezialisierten Publikum zugängliche,
allgemein verständliche Sprache zu
sprechen. Im besonderen seien etwa die
Beiträge des Lorenz-Schülers Paul Leyhausen,
des norwegischen Friedensforschers Johan
Galtung und des Holländers Bert Röling
erwähnt.

An angelsächsischen Universitäten hat sich
das Fach «Strategie Studies» schon seit

827



langem als vollwertige Disziplin eingebürgert.

Einen repräsentativen Überblick über
den Problembereich und die wichtigsten
Denkweisen in diesem Fach vermittelt der
Sammelband «Theories of Peace and
Security - A Reader in Contemporary
Strategic Thought» (Macmillan-St. Martin's

Press, London). Das Buch bringt in
fünf Abschnitten über Abschreckung,
Abrüstung, Rüstungskontrolle und
begrenzten Krieg fünfzehn Aufsätze prominenter

Autoren. Die Auswahl dieser
Beiträge wie die am Schluss angefügte
Bibliographie sind darauf angelegt, dem Studenten

eine erste Einführung zu geben. In
einer ausführlichen Einleitung beschreibt
der Herausgeber, John Garnett, Wesen
und Richtungen der Disziplin «Strategie
Studies».

Karl E. Birnbaums Studie «Frieden in
Europa - Voraussetzungen, Chancen,
Versuche» (Schriftenreihe «Aktuelle
Aussenpolitik» des Forschungsinstituts der Deutschen

Gesellschaft für Auswärtige Politik,
Leske Verlag, Opladen) ist ein
ausserordentlich brillanter Versuch, die
strategisch-politischen Probleme der gegenwärtigen

Situation in Europa zu analysieren.
Der Verfasser, Direktor des schwedischen
Instituts für internationale Beziehungen,
versteht es zu differenzieren und dennoch
auf dem Boden eines nüchternen Realismus
zu bleiben. Darum verdienen auch seine
als Folgerungen aus der Analyse entwickelten

Vorschläge für eine neue westliche
Politik ernsthafte Prüfung.

Zum Problem der Kriegsdienstverweigerung
besteht zwar eine Überfülle an mehr

oder weniger gutem propagandistischem
Material, doch fehlte es bisher an
wissenschaftlichen Darstellungen. So wird man
den von Ulrich Duchrow und Gerta
Scharffenorth herausgegebenen Sammelband

«Konflikte zwischen Wehrdienst und
Friedensdiensten» (Ernst Klett Verlag,
Stuttgart) begrüssen, auch wenn die darin

vereinigten Aufsätze hauptsächlich auf die
deutsche Problematik zugeschnitten sind.
Untersucht werden rechtliche, theologische
und historische Aspekte des Problems.

Aussenpolitik

«Wenig Masse, viel Energie, hohe
Auftreffwucht» - das sei das Merkmal guter
aussenpolitischer Planung, sagt Günter
Diehl, vormaliger Leiter des Planungsstabs

im Auswärtigen Amt in Bonn und
heute deutscher Botschafter in Indien.
Sein Büchlein «Denken und Handeln -
Planung in der Aussenpolitik» (Reihe
«Bonn - aktuell», Eurobuch-Verlag
August Lutzeyer, Freudenstadt) ist ebenfalls
diesem Grundsatz verpflichtet. Es bietet
einen kurzgefassten, aber doch
ausserordentlich informativen und vielseitigen
Überblick über die Ziele und Methoden
der aussenpolitischen Planung und über
das Verhältnis von Planung, Wissenschaft
und Politik. Dabei verschweigt der
Verfasser auch nicht die Grenzen und Mängel
des Planens; aber gerade das macht diese
Schrift zu einem überzeugenden Argument.

Die Unterscheidung zwischen Innenpolitik
und Aussenpolitik mag zwar für eine
pauschale Schau der Dinge ihren Wert
haben - den Realitäten freilich entspricht sie

nicht ganz. Es gibt heute bereits einen recht
ansehnlichen Zweig der politologischen
Forschung, der sich mit den Zusammenhängen

zwischen den beiden Gebieten
politischen Lebens befasst. Einen guten Überblick

über das, was in dieser Hinsicht
geleistet wird, vermittelt der von James N.
Rosenau herausgegebene Sammelband
«Linkage Politics - Essays on the

Convergence of National and International
Systems» (The Free Press, New York;
Collier-Macmillan, London). Die darin
vereinigten Aufsätze behandeln eine Reihe
wichtiger Aspekte des «Linkage»-Problems,

so die Gliederung der internationalen

Systeme in Subsysteme (J. David
Singer), die Struktur von Machtblöcken

828



(Bernard C. Cohen), Fragen der wirtschaftlichen

politischen Integration in entwickelten

und unterentwickelten Regionen
(William G. Fleming, Richard L. Merritt)
usw. Beachtung verdient insbesondere
auch Rosenaus eigener Beitrag, der eine
klare Einführung in die Methodenprobleme

der «Linkage»-Fragestellung bietet.

*

In die gleiche Richtung weist das «Die
anachronistische Souveränität» behandelnde

Sonderheft 1 (1969) der «Politischen

Vierteljahresschrift» (Westdeutscher
Verlag, Köln-Opladen). Es enthält neun
Aufsätze durchwegs jüngerer deutscher
Politologen über verschiedene Aspekte des
Verhältnisses zwischen Innen- und Aussenpolitik.

Besondere Beachtung findet dabei
Gerhard Lehmbruchs Arbeit
«Konkordanzdemokratie im internationalen
System», worin neben Österreich, Belgien,
dem Libanon und den Niederlanden vor
allem auch der Fall der Schweiz gründlich
untersucht wird; Lehmbruch zeigt darin
auf sehr eindrückliche Weise die
Wechselwirkungen zwischen Neutralität und
Konkordanzsystem auf und vermag damit
Beobachtungen, wie sie aufgrund historischer

Studien zum Beispiel bereits Edgar
Bonjour angestellt hat, in einen grösseren
Theorierahmen einzubetten.

Politische Wissenschaft

Von dem bereits beim Erscheinen des 1.

Bandes ausführlich besprochenen, bei von
Hase & Koehler, Mainz, erscheinenden
«Lehrbuch der Politikwissenschaft» von
Manfred Hättich (vgl. «Schweizer Monatshefte»,

August 1969) liegt nun der 2. Band
vor. Er trägt den Titel «Theorie der politischen

Ordnung» und vermittelt einen
Überblick über die Strukturprinzipien und
die Typologie der politischen Ordnungen,
die politischen Ideen und die Institutionenlehre.

Wie schon der 1 Band eignet sich
auch dieser 2. Teil des Werks als gute und
leicht lesbare Einführung in die verschiedenen

Probleme der Politischen Wissen¬

schaft. Besonders angenehm sind die -
jeweils auf Werke aller Schulen hinweisenden

- Literaturangaben am Schluss jedes
Kapitels.

Nicht eine Einführung in die Politische
Wissenschaft, sondern lediglich eine
Studienhilfe für jüngere Semester will das
kleine Buch von Karl-Heinz Nassmacher
sein. Und das ist es auch in ausgezeichneter

Weise. Dieser erste Band «Poutikwissenschaft»

in der vom Werner Verlag,
Düsseldorf, herausgegebenen «Werner
Studienreihe» befasst sich mit dem Gebiet
der politischen Systeme und der politischen
Soziologie. Er vermittelt einen luziden, im
richtigen Gleichgewicht von Studienhinweisen

und inhaltlicher Darbietung
bisheriger Forschungsergebnisse geschriebenen

Überblick über die wichtigsten
Richtungen der Politikwissenschaft, über die
Typen politischer Herrschaft und über den
Begriff und die Funktionen von öffentlicher

Meinung, Parteien, Verbänden und
Verwaltung.

Wenn ein Handlexikon (nicht ein
Handwörterbuch!) trotz dem Anspruch, statt
lediglich Begriffsklärungen fachlich
kompetente Artikel mittlerer Länge zu bringen,

nur einen einzigen Band umfasst und
wenn es ferner von sehr jungen
Wissenschaftern geschrieben ist, so wird man
zunächst Vorbehalte anmelden. Diese
Bedenken werden bei der Durchsicht des

von Axel Görlitz herausgegebenen
«Handlexikons zur Politikwissenschaft» (Verlag
Franz Ehrenwirth, München) fast
vollständig zerstreut; man muss feststellen,
dass dieses Handlexikon im Rahmen der
eingeschränkten Möglichkeiten tatsächlich
ein Optimum darstellt. Erklärt werden 100

Stichworte, die, dem interdisziplinaren
Charakter der Politischen Wissenschaft
entsprechend, auch aus anderen Wissensgebieten

ausgewählt wurden, so aus
Geschichtswissenschaft, Rechtswissenschaft,
Soziologie und Wirtschaftswissenschaft.

829



Die moderne Politische Wissenschaft weist
eine fast verwirrende Zahl methodischer
Ansätze und Schulen auf; nach den
tatsächlich erreichten Resultaten zu schlies-
sen, dürfte der fruchtbarste Ansatz zweifellos

in der vergleichenden Methode liegen.
Howard A. Scarrow legt nun unter dem
Titel «Comparative Political Analysis: An
Introduction» (Harper & Row, New York)
einen knapp gefassten, aber doch
vollständigen Überblick über die
Anwendungsmöglichkeiten und das Wesen dieser
Methode vor. Behandelt werden Probleme wie
Typenbildung, «ursächliche» Erklärung
und historische Faktoren. Obwohl das
Bändchen vor allem zur ersten Einführung
bestimmt ist, werden doch auch die
verschiedenen noch kontroversen
Standpunkte kurz dargestellt, so dass der Leser
gleichzeitig auch mit dem aktuellsten
Stand der wissenschaftlichen Bemühungen
auf diesem Gebiet vertraut gemacht wird.

Mit seiner Arbeit «Research in
International Relations» (Universitetsforlaget
Oslo) legt der Norweger Trygve Mathisen
eine sehr gediegene Einführung für Anfänger

vor, die auf dem Gebiet der
internationalen Politik Forschung zu treiben
wünschen. Besonders angenehm fällt die
vernünftige Dosierung von
technischmethodischem Rüstzeug und grundsätzlicher

Fragestellung auf; beides wird
gebührend dargestellt. Reichhaltige,
kommentierte bibliographische Hinweise
erlauben eine weitere Vertiefung des in
knapper Form dargebotenen Stoffes.

Soziologische Grundfragen

Das Problem der Integration ist eines jener
Themen, das im Brennpunkt der verschiedensten

Disziplinen steht: Sowohl für die
Wirtschaftswissenschaft und die
Sozialpsychologie wie auch für die Politische
Wissenschaft ist dieses Konzept gleicher-
massen wichtig. Johannes Siegrists Arbeit
über «Das Consensus-Modell» (Ferdinand

Enke Verlag, Stuttgart) bildet eine wichtigen

Beitrag hierzu. Der Verfasser untersucht

auf Grund einer umfassenden
Prüfung der Literatur die verschiedenen
Aspekte, die für Entstehung und Begriff
des Konsensus wichtig sind. Aufschlussreich

sind vor allem auch seine Ausblicke
auf verwandte Ansätze in der
Kommunikationstheorie und Sprachsoziologie.

Das jüngste Buch Niklas Luhmanns befasst
sich mit einem in der modernen Gesellschaft
ausserordentlich wichtigen, aber viel zu
wenig beachteten Phänomen : mit der
«Legitimation durch Verfahren» (Soziologische
Texte Nr. 66, Hermann-Luchterhand-Verlag

GmbH, Neuwied-Berlin). Es handelt
sich um die Auffassung, dass rechtlich
geordnete Verfahren zur Legitimation von
Entscheidungen beitragen können oder
müssen. Luhmann verfolgt diese Problemstellung

in scharfsinniger Analyse durch
alle Bereiche hindurch, in denen sie sich
beobachten lässt: im Gerichtsverfahren,
in der politischen Wahl, in der Gesetzgebung,

im Verwaltungsentscheid. Seine
Überlegungen leisten einen hochinteressanten

Beitrag zur soziologischen Klärung
unserer Staats- und Rechtsordnung.

Kurt Holm hat mit seiner Arbeit «Verteilung

und Konflikt» (Ferdinand Enke Verlag,

Stuttgart) das zentrale Problem allen
menschlichen Zusammenlebens
herausgegriffen. Eine so einleuchtende und leicht-
fassliche Darstellung der verschiedenen
Verteilungstheorien, die für die Erklärung
von Wirtschaft und Gesellschaft entwickelt
worden sind, gab es bisher nicht. Das Ziel
von Holms Untersuchung ist die Entwicklung

eines allgemeinen Modells der
Verteilung, das die verschiedenen bisherigen
Ansätze zusammenfasst.

Theater und Literatur

Die Stücke von Frank Wedekind sind längst
in zahlreichen Ausgaben verbreitet. Die

830



neuste, die auf dem Umschlag eine
Jugendstil-Graphik von Peter Behrens zeigt,
erschien soeben im Verlag von Langen und
Müller, München und Wien. Sie enthält
«Frühlings Erwachen», «Die Flöhe»,
«Erdgeist», «Die Büchse der Pandora»,
«Der Kammersänger», «Der Marquis von
Keith» und «Das Sonnenspektrum», eine
Auswahl also. Bartel F. Sinhuber hat ein
Nachwort verfasst, das Wedekind in die
Ahnenreihe der Beckett und Ionesco
einfügt. Die Ausgabe macht die wichtigsten
Stücke Wedekinds in einem handlichen
und sorgfältig gestalteten Band greifbar.

Margret Dietrich, Theaterhistorikerin und
Professor der Theaterwissenschaft, hat es

unternommen, die vollständigen Dramentexte

zu edieren, die den Teufelsbündler
Faust zum Helden haben. Der erste Band
dieser Ausgabe liegt, in der Reihe der
«Paperbacks», Abteilung «Theater der
Jahrhunderte», nunmehr vor. Er enthält
die Dramen und Dramenfragmente von
Marlowe, Mountfort, Lessing, Simrock,
Goethe, Weidmann, Maler Müller und
Lenz. Die Herausgeberin schickt dieser
ersten Sammlung ein umfangreiches
Vorwort voraus, das sich als eine kenntnisreiche

und historisch dokumentierte Studie

über eine der faszinierendsten Bühnenfiguren

der Welt erweist (Verlag Langen,
Müller, München und Wien 1970).

In der Reihe der «Philologischen Studien
und Quellen», die Wolfgang Binder, Hugo
Moser und Karl Stackmann herausgeben,
sind - unter dem Titel «Theatrum Vitae
Humanae» - Studien zu den Dichtungen
von Andreas Gryphius, Christian Hof¬

mann von Hofmannswaldau und Daniel
Casper von Lohenstein erschienen, die
Peter Rusterholz als Dissertation an der
Universität Zürich eingereicht hat. Es geht
dem Verfasser um die Darstellung der

Funktion, der Bedeutung und des

Bedeutungswandels eines Leitbildes der
Barockliteratur, nicht etwa um die dramatische
Dichtung dieser Epoche, sondern um die
Schauspielmetapher. Leben und Sterben

des Menschen werden gesehen im
Zeichen des Schauspiels. Der Mensch hat
seinen Auftritt und seinen Abgang. Die
Welt aber ist eine Bühne, auf der wir
unsere Rolle spielen (Erich Schmidt Verlag,

Berlin 1970).

Eine theaterwissenschaftliche Dissertation,
die bei Hans Knudsen in Berlin eingereicht

und in dessen Reihe «Theater und
Drama» herausgegeben worden ist, darf
bei den theaterinteressierten Kreisen auf
besonderes Interesse rechnen. Renate Richter

hat «Das Deutsche Künstler-Theater
unter Victor Barnowsky» untersucht, also
den Zeitraum von 1915 bis 1924.
Barnowsky leitete das Lessingtheater, als er
das Deutsche Künstler-Theater als
«Zweittheater» übernahm. Zwischen dem Beginn
seiner Direktion und seinem Rücktritt
lagen der Erste Weltkrieg, die Revolution
und die Inflation. An der Entwicklung des

Künstler-Theaters kann man die Wandlungen

erkennen, denen die Theater Berlins
in diesen entscheidenden Jahren unterworfen

waren. Ein Blick auf das vollständige
Verzeichnis des Repertoires zeigt, neben
der stolzen Reihe der Uraufführungen von
Curt Goetz, neben Schnitzler, Shaw und
Sternheim recht viel Ephemeres: Tribut
des Theaters an seine Gegenwart und ihre
Moden (Colloquium Verlag, Berlin 1970).

831


	Bücher

