
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 9

Artikel: Wozu Philosophie? : nach einer Antrittsrede an der Hochschule für
Wirtschafts- und Sozialwissenschaften, St. Gallen

Autor: Piguet, J.-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162515

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mauriacs polemischer Stil ist mehr gefühlsbetont, affektiv und äussert sich
in kräftigen Bildern; Sartre ist nüchterner, analytischer, oft aber auch
vernichtender. Da die beiden Schriftsteller ihre Auseinandersetzung in der
Öffentlichkeit austrugen, gelang es ihnen, ein breites Publikum für diese

geistigen Fragen zu interessieren. Das dialektische Spiel zwischen These und
Antithese wirkte als Anregung zur Vertiefung. Der kritisch-aggressive Ton
war wie ein Stachel; verhinderte intellektuelle Bequemlichkeit. Letztlich
war es ein Dialog zwischen zwei Geistesfamilien Frankreichs, zwischen
zwei Generationen, der als bedeutendes Ereignis der französischen
Ideengeschichte der letzten dreissig Jahre zu werten ist.

Wozu Philosophie?

Nach einer Antrittsrede an der Hochschule für Wirtschafts- und
Sozialwissenschaften, St. Gallen

J.-CLAUDE PIGUET

Am 29. Dezember, zwanzig Jahre nach Rilkes Tod, hielt Martin Heidegger
im engsten Kreis einen Vortrag, den er später in seinem Band Holzwege
unter dem Titel «Wozu Dichter?» veröffentlicht hat. Dieser Text stützt sich
auf die gleichlautende Frage des Dichters Hölderlin : « Und wozu Dichter
in dürftiger Zeit?»

Rund ein Jahrzehnt später, im Jahre 1957, griff der französische
Pamphletist Jean-François Revel den Heideggerschen Titel wieder auf, nicht
ohne ihn umzugestalten; und so veröffentlichte er ein ziemlich heftiges
satirisches Buch gegen die Philosophie und gegen Heidegger mit dem Titel :

«Pourquoi la philosophie?»
Wozu Philosophie, wozu Dichter? Diese Fragen werfen ein bedenkliches

Licht auf die Kultur unserer Zeit. Zunächst fällt auf, dass niemand fragt:
wozu Wissenschaft? Unsere Zeit fühlt sich gedrängt, das Vorhandensein
der Kultur zu rechtfertigen und ihren Wert zu erweisen; die Fortschritte
der Wissenschaft dagegen werden als selbstverständlich begrüsst.

786



Also: wozu Philosophie? Wozu Philosophen, und schliesslich: wozu
heute ein Philosoph an der St. Galler Hochschule Auf diese Fragen möchte
ich antworten.

Tatsächlich ist das Daseinsrecht der Philosophie zu allen Zeiten aufs
heftigste bestritten worden. In dieser Hinsicht begnügt sich unsere Epoche
damit, das altersgraue Thema der Nutzlosigkeit der Philosophie wieder
aufzunehmen, wobei sie sich höchstens als noch ungestümer erweist als

vergangene Zeitalter. So greift zum Beispiel der Neopositivismus die
Philosophie auf eine Weise an, die niemandem gleichgültig sein darf, vor allem
nicht den Philosophen. Ähnlich verfährt der Marxismus, wenn er die
traditionelle Idee einer spiritualistischen Philosophie bekämpft. Man weiss,
dass Russen und Amerikaner heutzutage wohl nicht viel gemeinsam haben,
aber in einem Punkt verstehen sie sich vorzüglich: wenn sie einmal einen
Europäer einen «Metaphysiker» genannt haben, so haben sie ihn mit dem

endgültigen Schimpfwort erledigt, das ihnen ihr jeweiliger Wortschatz zur
Verfügung stellt.

Nun zielen alle diese Angriffe im Grunde auf eine zentrale Schwierigkeit:
es ist der Philosophie ja wirklich nicht gelungen, sich als unabhängige
Disziplin zu konstituieren, die sich auf ihre eigenen Methoden stützen und
so am Konzert der anderen Wissenschaften teilnehmen könnte. Man erhält
im Gegenteil den Eindruck, die Philosophie sei immer auf die Rolle einer
Dienerin angewiesen gewesen, und zwar obendrein einer recht anmassenden
Dienerin. Im Mittelalter war sie die Magd der Theologie - philosophia
ancilla theologiae -, in der Neuzeit wurde sie die Magd der Naturwissenschaften.

So ist zum Beispiel Descartes zuerst ein Naturwissenschaftler, der
sich dann als Philosoph gleichsam selbst erfindet, indem er über die
Einsichten meditiert, die er seiner naturwissenschaftlichen Tätigkeit verdankt.

Aber die Philosophie ist nicht nur immer eine Magd geblieben, sondern
als Magd hat sie obendrein keine wirklichen Erfolge erreicht. Ihre Geschichte
ist recht eigentlich die Geschichte ihres Scheiterns. Das trifft ja schon für die

Philosophie des Altertums zu, wo jedes System aus den Ruinen seines

Vorgängers zu entstehen scheint : beim ersten Auftreten Piatos im 4.
Jahrhundert vor Christus berechtigt die von ihm erfundene Dialektik zu den
schönsten Hoffnungen; aber nicht einmal dreissig Jahre nach seinem Tod
trägt Aristoteles schon entscheidende Argumente gegen die platonische
Denkmethode vor. Zugleich lässt sich Aristoteles auf neue Versprechungen
ein und liefert der Denkarbeit ein unersetzliches Werkzeug, die formale
Logik. Jedoch unmittelbar nach ihm zwingt der Skeptizismus der menschlichen

Vernunft unüberwindliche Beschränkungen auf und stellt alle
Errungenschaften wieder in Frage. Und so stossen wir in der Geschichte der
Philosophie bei jedem Schritt auf Denker, die auf neuer Grundlage das
Scheitern ihrer Vorgänger zur Kenntnis nehmen. Die Philosophie gleicht

787



einer Jahrtausende alten Penelope, die unermüdlich am Gewand des Nichts
webt.

Es ist, als hätten im Laufe der ganzen Geistesgeschichte die Philosophen
nie die Zeit und die Möghchkeit gehabt, die Früchte zu ernten, die sie

doch gesät hatten. Betrachten wir zum Beispiel, was im und nach dem
16. Jahrhundert aus dem Gedanken der Kontinuität der Natur geworden
ist. Natura non facit saltus, die Natur macht keine Sprünge, das ist das
Modell einer guten philosophischen Idee: Sie ist allgemein gültig, intuitiv,
und war zu ihrer Zeit modern, hatte doch die Scholastik in der Nachfolge des
Aristoteles eine diskontinuierliche Vorstellung von der Natur gelehrt,
diskontinuierlich in der logischen Artikulation der hierarchisierten Begriffe. Dass
diese Idee von den Philosophen gesät wurde, liegt auf der Hand. Aber wer
hat ihre Früchte geerntet? Nun, Leibniz, aber weniger der Philosoph
Leibniz als der Mathematiker Leibniz, der Erfinder des Rechnens mit dem
unendlich Kleinen, das heisst der Erfinder der berechneten Kontinuität.
Denn eines ist es, philosophisch zu behaupten, die Natur sei kontinuierlich,
und ein anderes ist es, diese Kontinuität durch die Mathematik und vor
allem in der Physik berechnen zu können. Leibniz und Newton waren die
Rechner, denen das gelungen ist : und damit haben sie die moderne Dynamik
erfunden. Hier hat die Mechanik geerntet, was die Philosophie gesät hatte.
Die Philosophie hatte ein Problem gestellt, aber die exakte Wissenschaft
hat es gelöst. Wozu also Philosophie heute, da sie doch gestern nur diese
Dienerin war? Wozu die Geschichte ihres Scheiterns?

Wer sich nun dieser blasierten Skepsis hingibt, vergisst in Wirklichkeit
zu Unrecht eine fundamentale Eigenschaft des menschlichen Bewusstseins:
es vermag nämlich aus einem Misserfolg eine positive Lehre zu ziehen. Auf
allen Gebieten des Geisteslebens kann der Irrtum zur Wahrheit führen,
vorausgesetzt, dass er erkannt wird ; kann die Illusion die Wirklichkeit
enthüllen, vorausgesetzt, dass sie aufgehoben wird. Die Illusion der Philosophie
war in der Vergangenheit die der Magd, die sich für die Herrin hielt. Die
Ernüchterung ist weit fortgeschritten und schreitet immer weiter fort; die
ganze zeitgenössische Philosophie arbeitet an dieser Aufgabe. Ich verweise
auf das schöne Buch von Jeanne Hersch: L'illusion philosophique - ein
Titel, den vor wenigen Jahren Jean Piaget wieder aufgegriffen hat.

Auf diese Weise hält die zeitgenössische Philosophie einer ihrer eigenen
Forderungen die Treue: sie stellt sich selbst und gleichsam von innen die
Fragen, die ihr die anderen von aussen stellen können.

Damit aber erlebt unsere Zeit das Selbständigwerden dieser ehemaligen
Dienerin, und dieser Zug bestimmt eigentlich ihr Wesen. Daraus ergibt sich

nun ganz unmittelbar eine wichtige Folgerung; die Misserfolge der
Philosophie der Vergangenheit bekommen für uns eine neue Dimension. Diese
Dimension möchte ich nun so einfach wie möglich definieren. Das wird

788



uns zu einem neuen Begriff führen, dem Begriff der Kultur, denn der Wert
der Philosophie für das zeitgenössische Bewusstsein wird zum Wert einer
Kultur. Indem sie sich nämlich ihres Wesens und ihres Scheiterns bewusst
wird, wird die Philosophie heute zum eigentlichen Ort der wahren Kultur.
Paul Tillich hat einmal gesagt, dass «im Bewusstsein des Verlorenen die
Chance liegt, es zurückzugewinnen».

Die verlorene Dimension unserer Zeit ist auf profanem Gebiet die Dimension

der Kultur. Mit Kultur meine ich hier selbstverständlich nicht die
gesellschaftlichen und ökonomischen Zustände, die die Kulturgeschichte
beschreibt, sondern eine Haltung des Einzelmenschen, die ich vorläufig als

Offenheit gegenüber dem Universalen bestimmen möchte. Dass nun die

Philosophie irgendwie mit Kultur zu tun hat, wird heute von niemandem
geleugnet; daher rührt ja auch in den verschiedensten Kreisen die
weitverbreitete Forderung, der Philosophie einen grösseren Platz einzuräumen.
Aus dieser Sorge um die Kultur ist so die hier als dringend empfundene
Notwendigkeit entsprungen, einen Lehrstuhl für Philosophie zu schaffen.
Ich glaube, dass die Philosophie in unserer Epoche gerade noch zur rechten
Zeit kommt, um den Sinn der Kultur zu erneuern; denn sich selbst
überlassen, stirbt die Kultur. Das ist eine banale Tatsache, aber eine Tatsache.
Die Kultur stirbt, und eine pathologische Diagnose würde zeigen, dass sie

an zwei Krankheiten leidet, die ihrerseits die zwei sich ergänzenden Seiten
der Einwirkung des gleichen Virus sind. Ich möchte diese beiden Krankheiten

benennen: die fortschreitende Technisierung des Wissens in den
Wissenschaften und die fortschreitende Ästhetisierung der Künste.

Das fordert einige Erläuterungen.
Beschreiben wir zuerst die Krankheit der Technisierung des Wissens.

Lange konnte ein Wissenschaftler durch die Ausübung seiner Wissenschaft
als Mann der Kultur leben, und das in genau dem Masse, in dem seine

Fachwissenschaft einem philosophischen Samen entsprossen war, das heisst
der Weise entsprossen, auf die die Philosophie gewisse Probleme gestellt
hatte, deren Lösung sie sich als Wissenschaft mit ihren Methoden vornahm.
Aber heute bewirkt die Wichtigkeit der Technik und das Wesen der
zeitgenössischen Forschungsarbeit, dass ein Wissenschaftler in der Tat und im
Grenzfall überhaupt kein Mann der Kultur mehr zu sein braucht und
dennoch ein ausgezeichneter Mann der Wissenschaft sein kann. Von
Weizsäcker gab zu bedenken, dass ein Physiker heutzutage keineswegs mehr
zu wissen braucht, was die Welt sei, was die Materie sei, was ein Atom sei,

was überhaupt die Dinge seien, mit denen er sich beschäftigt. Diese Fragen,
die eigentlich die Kultur definieren, sind für ihn überflüssig geworden, denn
es genügt, wenn er die Gegenstände seiner Arbeit manipulieren kann.
Ebenso hängen Informationen im Rahmen einer Informationstheorie nicht
vom Inhalt ab, den sie weitergeben, sondern von der Tatsache, dass sie es

789



ermöglichen, Elemente zu manipulieren, und zwar völlig unabhängig vom
Inhalt der Information. Nun - hätte man das einem Physiker der klassischen
Epoche gesagt, hätte man ihm insbesondere gesagt, er brauche den Gegenstand

seiner Tätigkeit nicht mehr zu erkennen, so hätte er sofort aufgehört,
Physik zu treiben, und zwar aus Sorge um die Kultur. Heute jedoch treiben
die Wissenschaftler trotz allem ihre Wissenschaft weiter

Das ist die Krankheit der Technisierung des Wissens in der Wissenschaft.
Sie heisst mit einem Wort Wissenschaft ohne Kultur, Wissen ohne Bewusstsein,

das nach dem Wort Rabelais' der Untergang der Seele ist: «Science
sans conscience n'est que ruine de l'âme. »

Nun die andere Krankheit, die Ästhetisierung der Künste. In der ganzen
Vergangenheit ist die Kunst immer in einer kulturellen Umwelt entsprungen,
die weit über den Rahmen einer nur künstlerischen Tätigkeit als solcher
hinausreichte. Das heisst, Beethoven hat seine neunte Symphonie nicht
komponieren können, ohne sich einer Welt bewusst zu werden, die viel
umfassender war als die Welt der Töne, und Rembrandt hat die Anatomie
des Doktor Tulp nicht malen können, ohne etwas anderes und umfassenderes

zu werden als nur ein Mann, der Farben und Formen in einer gewissen
Ordnung auf seiner Leinwand anbringt, wie es der Maler Maurice Denis
behauptet hat. Heute aber, nach der Blütezeit der Theorien des l'artpour l'art
- jener Theorien, deren Falschheit allgemein erkannt worden ist, während
sie doch verschleiert und in anderer Form weiter herrschen -, heute aber
vollzieht sich unter unseren Augen die Ästhetisierung der Künste. Die
künstlerische Tätigkeit löst sich von der gemeinsamen Grundlage, auf der
sie früher ihren Ort vor einem umfassenderen kulturellen Horizont fand,
und beschränkt sich auf die Herstellung von sogenannten «Kunstgegenständen».

Der Ton liegt auf dem Künstlichen, Gewollten, Erzwungenen im
Wort «Kunst». Die Folgen sind paradox. Die Musiker drücken kein
menschliches, kein umfassend menschliches Gefühl mehr aus; sie wollen
erklärterweise nur noch die Töne, die in präfabrizierten Skalen bereitliegen,
nach mehr oder weniger willkürlichen Methoden zusammenstellen; die
Maler verzichten auf die Begegnung mit der Natur und richten sich in den
Museen oder in der Geometrie ein. Es ist, als hätten die Künstler darauf
verzichtet, als Menschen in der Geschichte zu leben, und als hätten sie sich
fürderhin auf eine Existenz in der Kunstgeschichte beschränkt. Die Kunst
zieht sich auf sich selbst zurück und will sich aus ihrer eigenen Substanz
nähren. Ein sehr deutliches Beispiel dafür findet sich im Werk Strawinskys,
des ersten Musikers, der seine Inspiration nicht mehr im Geist der Musik,
sondern in der Geschichte der Musik gesucht hat: man denke nur an ein
Werk wie Pulcinella.

Diese zwei Krankheiten, die Technisierung der Wissenschaft und die
Ästhetisierung der Kunst, bewirken also zweierlei: sie zerstören alle Ver-

790



bindungen zwischen Kunst und Wissenschaft, indem sie sowohl die Kunst als

auch die Wissenschaft zum Rückzug auf ihr eigenes Gebiet zwingen, zugleich
aber, und das ist ihre radikalste Folge, trennen sie Kunst und Wissenschaft

von der Kultur. Denn so wie man heute Wissenschaftler und doch unkultiviert

sein kann, so ist auch immerhin ein Künstler denkbar, der bei allen
Kenntnissen auf seinem Spezialgebiet Fachmann wäre und dennoch
unkultiviert gerade auch auf diesem seinem Spezialgebiet.

Unter diesen Umständen ist es klar, dass heute der Philosophie die
Aufgabe zufällt, die wahre Kultur zu vertreten. Denn in Wahrheit ist sie die

Magd, die das Erbe jener Kultur antritt, die ihren Herrinnen abhanden

gekommen ist. Jetzt erscheint die Philosophie als die einzige geistige Tätigkeit,

die man von der Forderung der Kultur nicht abtrennen kann, ohne
sie zu töten. Und in der Philosophie ist diese Forderung der Kultur
universal, das heisst die Philosophie übergeht nichts, was menschlich ist, und
sie hält sich weniger an die Dinge und ihre mehr oder weniger erfolgreiche
Manipulation, als an den Sinn, den die Dinge für den Menschen, und zwar
für den ganzen Menschen haben.

Diese Behauptung wird bestätigt, wenn wir nun von den beiden
summarisch beschriebenen Krankheiten zurückschliessen auf den Virus, der sie

beide hervorruft. Die gemeinsame Ursache der Technisierung und der
Ästhetisierung nämlich liegt in der modernen Krisis der Sprache. Unter
Sprache verstehe ich hier nicht die Einzelsprache wie das Deutsche, das

Französische usw., sondern das Phänomen Sprache als Fähigkeit des
Menschen, seine Welt und sein Denken geistig zu bewältigen. Die Krisis der
Sprache ist also zugleich eine Krisis des Denkens.

Ein noch so oberflächlicher Blick auf die Wissenschaften und auf die
Künste heute zeigt, wie entscheidend die menschliche Sprache in ihrer
Einheit und in ihrer Gesamtheit durch die Technisierung und die Ästhetisierung

bedroht ist.
Betrachten wir die Sprache, die uns die Wissenschaften darboten.

Descartes und Leibniz - um hier gar nicht erst von Plato und Aristoteles
zu sprechen - verwendeten noch eine allgemein verständliche Sprache, um
ihre wissenschaftlichen Ergebnisse darzulegen. Diese gebildete Sprache, die
jedermann zugänglich war, teilte zugleich mit den sachlichen wissenschaftlichen

Resultaten ein geistiges und kulturelles Klima mit, von dem diese

Resultate nicht getrennt werden konnten. Heute dagegen bedienen sich die
Wissenschaftler einer Sprache, die für den Nichteingeweihten hoffnungslos
unverständlich ist. Es stösst mir hin und wieder zu, dass ich ein Lehrbuch
der höheren Mathematik aufschlage, und jedesmal erschrecke ich wieder

vor diesen gleichsam surrealistischen Gedichten. Ich muss es mir versagen,
hier ein Beispiel vorzutragen. Aber schlimmer noch : der Inhalt einer
Information kann in einer so schematisierten und vorkalkulierten Form über-

791



mittelt werden, dass nichts mehr mit der Information weitergegeben wird,
es sei denn eben diese Form selbst. Nichts mehr, das heisst hier vor allem:
nicht die kulturelle Wurzelerde, der doch ihr notwendiger Nährboden ist.
Wenn wir parallel dazu die Entwicklung der Künste betrachten, so werden
wir die gleiche Erscheinung, nur eben in der umgekehrten Richtung,
entdecken. In der Kunst zieht sich die Sprache der Kunst darauf zurück, uns
nur das zu bedeuten, was sie signifiziert, während doch immer im Kunstwerk

mehr ausgedrückt als formuliert war. Ein abstraktes Bild, ein
Zwölfton-Werk von heute bedeuten uns, was sie signifizieren, und nichts darüber
hinaus : jede Transzendenz verschwindet. Es ist also nicht falsch, die Ästhetisierung

der Künste als eine Technisierung der nicht-technischen Welten zu
definieren.

Die Sprache der Kultur muss dagegen sein und bleiben, was sie immer
gewesen ist, nämlich die Sprache des humanen Menschen, oder besser ganz
einfach des Menschen. Unter dieser Bedingung bleibt die Kultur in uns
eine unerschöpfliche Quelle von zukünftigen Arbeiten, Gedanken und
Forschungen. Sie bleibt unser gemeinsamer Besitz in dem Masse, in dem
sie eine gemeinsame Sprache spricht. Und Sprache bedeutet hier weit mehr
als nur die gute oder schlechte Verwendung einer bestimmten Einzelsprache.
Denn die einzelnen Sprachen als Zivilisationstatsachen haben die Fähigkeit
verloren, aus eigener Kraft zur Kultur zu führen. Sie vermögen sie
weiterzugeben, sie vermögen nicht mehr sie zu schaffen. Heute stimmen die
kulturellen Bereiche nicht mehr mit den Sprachgebieten überein, und die
Sprachgebiete begründen keine kulturellen Bereiche mehr. Der Marxismus
bleibt, was er ist, in russischer, tschechischer oder ungarischer Sprache,
und Sartre ist ein grosser Schriftsteller, nicht weil er ein gutes Französisch
schreibt, sondern weil er Grosses auf Französisch schreibt.

Die Sprache der Kultur ist also doppelgesichtig. Sie vergegenwärtigt
einerseits einen Bereich der Wirklichkeit, den sie in dem Sinn erfasst, den

er für uns hat, und mit der Art, auf die wir ihn uns bewusst machen. Sie

drückt andrerseits eine gewisse menschliche und universale Art aus, auf
die wir uns mit den anderen Menschen und mit der Welt verbinden. Während

die Sprache der Wissenschaft die von ihr bezeichneten Objekte
möglichst unpersönlich repräsentieren will, während die Sprache der Kunst
umgekehrt auf jede Neigung zur Darstellung absichtlich verzichtet, um den
Ausdruck auf sich selbst zurückzuweisen, darf sich die Sprache der Kultur
weder mit blosser Darstellung, noch mit reinem Ausdruck begnügen,
sondern sie muss beide vereinen. Sie vereinigt in einem einzigen kulturellen
Akt das, wovon man spricht, das heisst die Welt mit dem Reichtum ihrer
Bedeutungen, und den, der spricht, das heisst den Menschen in seiner
Verbundenheit mit der Welt, kurz, in seiner Kultur.

Diese Sprache der Kultur ermöglicht den Dialog - den Dialog, den

792



unsere Zeit so sehr braucht. Denn es genügt nicht, durch den Dialog zur
Kultur kommen zu wollen, wie man so oft glaubt, sondern erst wer Kultur
besitzt, kann fruchtbare Dialoge führen.

Nun obliegt es der Philosophie, diese Sprache der Kultur zu sprechen.
Ich möchte sofort hinzufügen, dass nicht alle Philosophen unserer Zeit
diese Sprache auch wirklich sprechen. Davon sind wir weit entfernt. Denn
die Philosophie steht natürlich nicht abseits der grossen Strömungen unserer
Zeit. Auch sie spiegelt leider die Technisierung der Wissenschaften und die
Ästhetisierung der Künste wider. Aber die Sprache der Kultur muss die
Sprache des Philosophen sein, der sich der Krankheiten seiner Epoche
bewusst geworden ist und den Anspruch erhebt, nach Möglichkeit an ihrer
Genesung mitzuwirken. Sie muss die Sprache des Philosophen sein und
besonders, möchte ich hinzufügen, des Philosophieprofessors.

Denn wenn die Philosophie der eigentliche Ort der Kultur ist, was kann,
was muss dann die Unterweisung in der Philosophie sein? Diesen Punkt
möchte ich zum Schluss noch erörtern. Denn diese Vorlesung hat mit einer
Betrachtung der Vergangenheit begonnen, sie hat zu einer Diagnose der
Gegenwart geführt, und nun soll sie in der Aktualität des Redens sich
öffnen auf die zukünftige Tätigkeit, die mich in St. Gallen erwartet.

Die philosophische Unterweisung kann sich verschiedene Ziele setzen,
aber in einer Hochschule, und vor allem in einer Hochschule für
Wirtschafts- und Sozialwissenschaften, muss sie auf jede technische Lehrtätigkeit

verzichten und die philosophische Technizität bewusst preisgeben.
Denn wenn die Philosophie hier einen Sinn haben soll, so darf sie kein
Fach unter Fächern sein. Die Philosophie ist kein Zweig, sondern Wurzel :

sie ist identisch mit dem Menschen als Träger alles Wissens. Und daher ist
das Entscheidende für den Studenten nicht, einen Eingang in die Welt der

Philosophie zu finden, sondern durch die Philosophie einen Eingang in die
Welt zu finden. Das Entscheidende ist vor allem, dass er alles Gelernte auf
die gemeinsame Wurzel der Kultur bezieht. Die Kultur aber ist nicht ein
wie auch immer gearteter Besitz, der sich erwerben lässt. Sie ist kein Bild,
das man kauft und in sein Büro hängt und hin und wieder mit einem
zerstreuten Blick streift. Die Kultur soll nicht in unserer Wohnung hängen,
sondern wir sollen in der Kultur wohnen. Denn man kann die Kultur nicht
definieren, indem man sagt, was sie ist, sondern nur, indem man sagt,
wozu sie verpflichtet. Die Kultur ist keine Welt an sich, nichts Geschlossenes
und Fertiges, sondern die Welt selbst, der wir in Offenheit begegnen sollen.

Und doch ist ein Philosophieprofessor nichts, solange er kein Philosoph
ist. Aber ist man jemals Philosoph Vielleicht wird man es, und Sokrates
hat gesagt, man werde es erst nach dem Tode wirklich. Daher empfinde ich
die Notwendigkeit, zu lernen, wie man Philosoph wird, als ebenso dringende
Aufgabe wie den Unterricht. Ich werde es hier lernen, in diesen Räumen;

793



ich werde es auch im Schweigen des einsamen Nachdenkens lernen, ich
werde es in der Welt lernen, im Osten, im Westen, in immer erneuerter
Begegnung mit anderen Menschen, anderen Gesinnungen, anders gearteten
Geistern, anderen Völkern. In diesem Sinn schickt es sich, nachdrücklich
zu betonen, dass dieser Lehrstuhl für Philosophie vom Nationalfonds der
wissenschaftlichen Forschung subventioniert wird. Und es wird ja wirklich
für mich darum gehen, nie aufzuhören zu forschen.

In diesem Sinne, meine ich, ist Philosoph-Sein und Philosophieprofessor-
Sein schliesslich das gleiche. Ich werde in diesen beiden Tätigkeiten der
gleiche Mensch sein. Denn wenn es stimmt, dass das Problem der Kultur
heute ein Problem der Sprache ist, so werde ich für mich daran arbeiten,
besser zu verstehen, was die Sprache der Philosophie sein soll, und für
meine Hörer werde ich daran arbeiten, ihnen die Aufgaben der Kultur
klarer zu zeigen. Und das läuft aufs gleiche hinaus, denn es gibt keine
Kultur ausserhalb der Sprache, und jede Sprache bezeugt eine Kultur.

Die Tatsache, dass ich, dessen Muttersprache das Französische ist, hier
auf Deutsch zu sprechen habe, bestätigt paradoxerweise das Gesagte. Denn
Europa steht nicht mehr vor dem Problem der Einzelsprachen, sondern
vor dem Problem der Sprache überhaupt. Jenseits der Mannigfaltigkeit der
Einzelsprachen gibt es eine Universalität der Kultur, die erst in einer
gemeinsamen Sprache Form gewinnen kann : eben der Sprache der Kultur.

Die weisse Kugel

Zu Erika Burkarts Roman «Moräne»1

HERMANN BURGER

Den ersten und nach langjähriger, zäher Arbeit nun vollendeten Roman
Erika Burkarts inhaltlich wiederzugeben, würde heissen : ihr Leben erzählen,
die Summe ihrer Erfahrungen nennen. Und ein solches Unterfangen kann
nur dichterisch gelingen. Dieses reiche, schwierige und ganz von den Wurzeln
her genährte Buch, das auf jeder Seite wahrhaftig bleibt, kann nicht in dem
Sinne gefallen, dass es mehr oder weniger anspricht. Entweder es bestürzt
und beschenkt den Leser in höchstem Masse, oder aber es lässt ihn kalt.
Es braucht Mut, heute mit Dichtung, mit «Poesie» an die Öffentlichkeit
zu treten. Wir erwarten alles andere von einem Schriftsteller als Poesie.

794


	Wozu Philosophie? : nach einer Antrittsrede an der Hochschule für Wirtschafts- und Sozialwissenschaften, St. Gallen

