Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 9

Artikel: Wozu Philosophie? : nach einer Antrittsrede an der Hochschule fir
Wirtschafts- und Sozialwissenschaften, St. Gallen

Autor: Piguet, J.-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162515

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162515
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Mauriacs polemischer Stil ist mehr gefiihlsbetont, affektiv und dussert sich
in kréftigen Bildern; Sartre ist niichterner, analytischer, oft aber auch ver-
nichtender. Da die beiden Schriftsteller ihre Auseinandersetzung in der
Offentlichkeit austrugen, gelang es ihnen, ein breites Publikum fiir diese
geistigen Fragen zu interessieren. Das dialektische Spiel zwischen These und
Antithese wirkte als Anregung zur Vertiefung. Der kritisch-aggressive Ton
war wie ein Stachel; verhinderte intellektuelle Bequemlichkeit. Letztlich
war es ein Dialog zwischen zwei Geistesfamilien Frankreichs, zwischen
zwei Generationen, der als bedeutendes Ereignis der franzdsischen Ideen-
geschichte der letzten dreissig Jahre zu werten ist.

Wozu Philosophie?

Nach einer Antrittsrede an der Hochschule fiir Wirtschafts- und
Sozialwissenschaften, St. Gallen

J-CLAUDE PIGUET

Am 29. Dezember, zwanzig Jahre nach Rilkes Tod, hielt Martin Heidegger
im engsten Kreis einen Vortrag, den er spiter in seinem Band Holzwege
unter dem Titel «Wozu Dichter ?» verdffentlicht hat. Dieser Text stiitzt sich
auf die gleichlautende Frage des Dichters Holderlin: «Und wozu Dichter
in diirftiger Zeit?» |

Rund ein Jahrzehnt spéter, im Jahre 1957, griff der franzosische Pam-
phletist Jean-Frangois Revel den Heideggerschen Titel wieder auf, nicht
ohne ihn umzugestalten; und so veroffentlichte er ein ziemlich heftiges
satirisches Buch gegen die Philosophie und gegen Heidegger mit dem Titel:
«Pourquoi la philosophie ?»

Wozu Philosophie, wozu Dichter ? Diese Fragen werfen ein bedenkliches
Licht auf die Kultur unserer Zeit. Zunachst fallt auf, dass niemand fragt:
wozu Wissenschaft? Unsere Zeit fiihlt sich gedringt, das Vorhandensein
der Kultur zu rechtfertigen und ihren Wert zu erweisen; die Fortschritte
der Wissenschaft dagegen werden als selbstverstindlich begriisst.

786



Also: wozu Philosophie? Wozu Philosophen, und schliesslich: wozu
heute ein Philosoph an der St. Galler Hochschule ? Auf diese Fragen mochte
ich antworten.

Tatsdchlich ist das Daseinsrecht der Philosophie zu allen Zeiten aufs
heftigste bestritten worden. In dieser Hinsicht begniigt sich unsere Epoche
damit, das altersgraue Thema der Nutzlosigkeit der Philosophie wieder
aufzunehmen, wobei sie sich hochstens als noch ungestiimer erweist als ver-
gangene Zeitalter. So greift zum Beispiel der Neopositivismus die Philo-
sophie auf eine Weise an, die niemandem gleichgiiltig sein darf, vor allem
nicht den Philosophen. Ahnlich verfihrt der Marxismus, wenn er die
traditionelle Idee einer spiritualistischen Philosophie bekdmpft. Man weiss,
dass Russen und Amerikaner heutzutage wohl nicht viel gemeinsam haben,
aber in einem Punkt verstehen sie sich vorziiglich: wenn sie einmal einen
Européer einen «Metaphysiker» genannt haben, so haben sie ihn mit dem
endgiiltigen Schimpfwort erledigt, das ihnen ihr jeweiliger Wortschatz zur
Verfiligung stellt.

Nun zielen alle diese Angriffe im Grunde auf eine zentrale Schwierigkeit :
es ist der Philosophie ja wirklich nicht gelungen, sich als unabhéngige
Disziplin zu konstituieren, die sich auf ihre eigenen Methoden stiitzen und
so am Konzert der anderen Wissenschaften teilnehmen konnte. Man erhilt
im Gegenteil den Eindruck, die Philosophie sei immer auf die Rolle einer
Dienerin angewiesen gewesen, und zwar obendrein einer recht anmassenden
Dienerin. Im Mittelalter war sie die Magd der Theologie — philosophia
ancilla theologiae —, in der Neuzeit wurde sie dic Magd der Naturwissen-
schaften. So ist zum Beispiel Descartes zuerst ein Naturwissenschaftler, der
sich dann als Philosoph gleichsam selbst erfindet, indem er iiber die Ein-
sichten meditiert, die er seiner naturwissenschaftlichen Tatigkeit verdankt.

Aber die Philosophie ist nicht nur immer eine Magd geblieben, sondern
als Magd hat sie obendrein keine wirklichen Erfolge erreicht. Ihre Geschichte
ist recht eigentlich die Geschichte ihres Scheiterns. Das trifft ja schon fiir die
Philosophie des Altertums zu, wo jedes System aus den Ruinen seines
Vorgiéngers zu entstehen scheint: beim ersten Auftreten Platos im 4. Jahr-
hundert vor Christus berechtigt die von ihm erfundene Dialektik zu den
schonsten Hoffnungen; aber nicht einmal dreissig Jahre nach seinem Tod
trigt Aristoteles schon entscheidende Argumente gegen die platonische
Denkmethode vor. Zugleich ldsst sich Aristoteles auf neue Versprechungen
ein und liefert der Denkarbeit ein unersetzliches Werkzeug, die formale
Logik. Jedoch unmittelbar nach ihm zwingt der Skeptizismus der mensch-
lichen Vernunft uniiberwindliche Beschrankungen auf und stellt alle Errun-
genschaften wieder in Frage. Und so stossen wir in der Geschichte der
Philosophie bei jedem Schritt auf Denker, die auf neuer Grundlage das
Scheitern ihrer Vorginger zur Kenntnis nehmen. Die Philosophie gleicht

787



einer Jahrtausende alten Penelope, die unermiidlich am Gewand des Nichts
webt.

Es ist, als hdtten im Laufe der ganzen Geistesgeschichte die Philosophen
nie die Zeit und die Moglichkeit gehabt, die Friichte zu ernten, die sie
doch gesdt hatten. Betrachten wir zum Beispiel, was im und nach dem
16. Jahrhundert aus dem Gedanken der Kontinuitdt der Natur geworden
ist. Natura non facit saltus, die Natur macht keine Spriinge, das ist das
Modell einer guten philosophischen Idee: Sie ist allgemein giiltig, intuitiv,
und war zu ihrer Zeit modern, hatte doch die Scholastik in der Nachfolge des
Aristoteles eine diskontinuierliche Vorstellung von der Natur gelehrt, diskon-
tinuierlich in der logischen Artikulation der hierarchisierten Begriffe. Dass
diese Idee von den Philosophen gesidt wurde, liegt auf der Hand. Aber wer
hat ihre Friichte geerntet? Nun, Leibniz, aber weniger der Philosoph
Leibniz als der Mathematiker Leibniz, der Erfinder des Rechnens mit dem
unendlich Kleinen, das heisst der Erfinder der berechneten Kontinuitit.
Denn eines ist es, philosophisch zu behaupten, die Natur sei kontinuierlich,
und ein anderes ist es, diese Kontinuitdt durch die Mathematik und vor
allem in der Physik berechnen zu kénnen. Leibniz und Newton waren die
Rechner, denen das gelungen ist: und damit haben sie die moderne Dynamik
erfunden. Hier hat die Mechanik geerntet, was die Philosophie gesit hatte.
Die Philosophie hatte ein Problem gestellt, aber die exakte Wissenschaft
hat es gelost. Wozu also Philosophie heute, da sie doch gestern nur diese
Dienerin war ? Wozu die Geschichte ihres Scheiterns ?

Wer sich nun dieser blasierten Skepsis hingibt, vergisst in Wirklichkeit
zu Unrecht eine fundamentale Eigenschaft des menschlichen Bewusstseins:
es vermag nimlich aus einem Misserfolg eine positive Lehre zu ziehen. Auf
allen Gebieten des Geisteslebens kann der Irrtum zur Wahrheit fiihren,
vorausgesetzt, dass er erkannt wird; kann die Illusion die Wirklichkeit ent-
hiillen, vorausgesetzt, dass sie aufgehoben wird. Die Illusion der Philosophie
war in der Vergangenheit die der Magd, die sich fiir die Herrin hielt. Die
Erniichterung ist weit fortgeschritten und schreitet immer weiter fort; die
ganze zeitgendssische Philosophie arbeitet an dieser Aufgabe. Ich verweise
auf das schone Buch von Jeanne Hersch: L’illusion philosophique — ein
Titel, den vor wenigen Jahren Jean Piaget wieder aufgegriffen hat.

Auf diese Weise hilt die zeitgendssische Philosophie einer ihrer eigenen
Forderungen die Treue: sie stellt sich selbst und gleichsam von innen die
Fragen, die ihr die anderen von aussen stellen kdnnen.

Damit aber erlebt unsere Zeit das Selbstindigwerden dieser ehemaligen
Dienerin, und dieser Zug bestimmt eigentlich ihr Wesen. Daraus ergibt sich
nun ganz unmittelbar eine wichtige Folgerung; die Misserfolge der Philo-
sophie der Vergangenheit bekommen fiir uns eine neue Dimension. Diese
Dimension méchte ich nun so einfach wie méglich definieren. Das wird

788



uns zu einem neuen Begriff fithren, dem Begriff der Kultur, denn der Wert
der Philosophie fiir das zeitgendssische Bewusstsein wird zum Wert einer
Kultur. Indem sie sich ndmlich ihres Wesens und ihres Scheiterns bewusst
wird, wird die Philosophie heute zum eigentlichen Ort der wahren Kultur.
Paul Tillich hat einmal gesagt, dass «im Bewusstsein des Verlorenen die
Chance liegt, es zuriickzugewinnen ».

Die verlorene Dimension unserer Zeit ist auf profanem Gebiet die Dimen-
sion der Kultur. Mit Kultur meine ich hier selbstverstindlich nicht die
gesellschaftlichen und 6konomischen Zustinde, die die Kulturgeschichte
beschreibt, sondern eine Haltung des Einzelmenschen, die ich vorldufig als
Offenheit gegeniiber dem Universalen bestimmen mochte. Dass nun die
Philosophie irgendwie mit Kultur zu tun hat, wird heute von niemandem
geleugnet; daher riihrt ja auch in den verschiedensten Kreisen die weit-
verbreitete Forderung, der Philosophie einen grosseren Platz einzurdumen.
Aus dieser Sorge um die Kultur ist so die hier als dringend empfundene
Notwendigkeit entsprungen, einen Lehrstuhl fiir Philosophie zu schaffen.
Ich glaube, dass die Philosophie in unserer Epoche gerade noch zur rechten
Zeit kommt, um den Sinn der Kultur zu erneuern; denn sich selbst iiber-
lassen, stirbt die Kultur. Das ist eine banale Tatsache, aber eine Tatsache.
Die Kultur stirbt, und eine pathologische Diagnose wiirde zeigen, dass sie
an zwei Krankheiten leidet, die ihrerseits die zwei sich ergdnzenden Seiten
der Einwirkung des gleichen Virus sind. Ich mochte diese beiden Krank-
heiten benennen: die fortschreitende Technisierung des Wissens in den
Wissenschaften und die fortschreitende Asthetisierung der Kiinste.

Das fordert einige Erlduterungen.

Beschreiben wir zuerst die Krankheit der Technisierung des Wissens.
Lange konnte ein Wissenschaftler durch die Ausiibung seiner Wissenschaft
als Mann der Kultur leben, und das in genau dem Masse, in dem seine
Fachwissenschaft einem philosophischen Samen entsprossen war, das heisst
der Weise entsprossen, auf die die Philosophie gewisse Probleme gestellt
hatte, deren Losung sie sich als Wissenschaft mit ihren Methoden vornahm.
Aber heute bewirkt die Wichtigkeit der Technik und das Wesen der zeit-
genossischen Forschungsarbeit, dass ein Wissenschaftler in der Tat und im
Grenzfall iiberhaupt kein Mann der Kultur mehr zu sein braucht und
dennoch ein ausgezeichneter Mann der Wissenschaft sein kann. Von
Weizsdcker gab zu bedenken, dass ein Physiker heutzutage keineswegs mehr
zu wissen braucht, was die Welt sei, was die Materie sei, was ein Atom seli,
was iiberhaupt die Dinge seien, mit denen er sich beschéftigt. Diese Fragen,
die eigentlich die Kultur definieren, sind fiir ihn tiberfliissig geworden, denn
es geniigt, wenn er die Gegenstinde seciner Arbeit manipulieren kann.
Ebenso hdngen Informationen im Rahmen einer Informationstheorie nicht
vom Inhalit ab, den sie weitergeben, sondern von der Tatsache, dass sie es

789



ermoglichen, Elemente zu manipulieren, und zwar voéllig unabhingig vom
Inhalt der Information. Nun - hdtte man das einem Physiker der klassischen
Epoche gesagt, hdatte man ihm insbesondere gesagt, er brauche den Gegen-
stand seiner Tatigkeit nicht mehr zu erkennen, so hétte er sofort aufgehort,
Physik zu treiben, und zwar aus Sorge um die Kultur. Heute jedoch treiben
die Wissenschaftler trotz allem ihre Wissenschaft weiter . . .

Das ist die Krankheit der Technisierung des Wissens in der Wissenschaft.
Sie heisst mit einem Wort Wissenschaft ohne Kultur, Wissen ohne Bewusst-
sein, das nach dem Wort Rabelais’ der Untergang der Seele ist: «Science
sans conscience n’est que ruine de ’ame.»

Nun die andere Krankheit, die Asthetisierung der Kiinste. In der ganzen
Vergangenheit ist die Kunst immer in einer kulturellen Umwelt entsprungen,
die weit iiber den Rahmen einer nur kiinstlerischen Tétigkeit als solcher
hinausreichte. Das heisst, Beethoven hat seine neunte Symphonie nicht
komponieren konnen, ohne sich einer Welt bewusst zu werden, die viel
umfassender war als die Welt der Tone, und Rembrandt hat die Anatomie
des Doktor Tulp nicht malen kdnnen, ohne etwas anderes und umfassen-
deres zu werden als nur ein Mann, der Farben und Formen in einer gewissen
Ordnung auf seiner Leinwand anbringt, wie es der Maler Maurice Denis
behauptet hat. Heute aber, nach der Bliitezeit der Theorien des I’art pour I’art
— jener Theorien, deren Falschheit allgemein erkannt worden ist, wahrend
sie doch verschleiert und in anderer Form weiter herrschen —, heute aber
vollzieht sich unter unseren Augen die Asthetisierung der Kiinste. Die
kiinstlerische Tatigkeit 16st sich von der gemeinsamen Grundlage, auf der
sie frither ihren Ort vor einem umfassenderen kulturellen Horizont fand,
und beschrankt sich auf die Herstellung von sogenannten «Kunstgegen-
stinden». Der Ton liegt auf dem Kiinstlichen, Gewollten, Erzwungenen im
Wort «Kunst». Die Folgen sind paradox. Die Musiker driicken kein
menschliches, kein umfassend menschliches Gefiihl mehr aus; sie wollen
erklirterweise nur noch die Tone, die in prafabrizierten Skalen bereitliegen,
nach mehr oder weniger willkiirlichen Methoden zusammenstellen; die
Maler verzichten auf die Begegnung mit der Natur und richten sich in den
Museen oder in der Geometrie ein. Es ist, als hdtten die Kiinstler darauf
verzichtet, als Menschen in der Geschichte zu leben, und als hitten sie sich
fiirderhin auf eine Existenz in der Kunstgeschichte beschriankt. Die Kunst
zieht sich auf sich selbst zuriick und will sich aus ihrer eigenen Substanz
nidhren. Ein sehr deutliches Beispiel dafiir findet sich im Werk Strawinskys,
des ersten Musikers, der seine Inspiration nicht mehr im Geist der Musik,
sondern in der Geschichte der Musik gesucht hat: man denke nur an ein
Werk wie Pulcinella.

Diese zwei Krankheiten, die Technisierung der Wissenschaft und die
Asthetisierung der Kunst, bewirken also zweierlei: sie zerstoren alle Ver-

790



bindungen zwischen Kunst und Wissenschaft, indem sie sowohl die Kunst als
auch die Wissenschaft zum Riickzug auf ihr eigenes Gebiet zwingen, zugleich
aber, und das ist ihre radikalste Folge, trennen sie Kunst und Wissenschaft
von der Kultur. Denn so wie man heute Wissenschaftler und doch unkulti-
viert sein kann, so ist auch immerhin ein Kiinstler denkbar, der bei allen
Kenntnissen auf seinem Spezialgebiet Fachmann wire und dennoch un-
kultiviert gerade auch auf diesem seinem Spezialgebiet.

Unter diesen Umstédnden ist es klar, dass heute der Philosophie die Auf-
gabe zufillt, die wahre Kultur zu vertreten. Denn in Wahrheit ist sie die
Magd, die das Erbe jener Kultur antritt, die ihren Herrinnen abhanden
gekommen ist. Jetzt erscheint die Philosophie als die einzige geistige Téatig-
keit, die man von der Forderung der Kultur nicht abtrennen kann, ohne
sie zu toten. Und in der Philosophie ist diese Forderung der Kultur uni-
versal, das heisst die Philosophie iibergeht nichts, was menschlich ist, und
sie hélt sich weniger an die Dinge und ihre mehr oder weniger erfolgreiche
Manipulation, als an den Sinn, den die Dinge fiir den Menschen, und zwar
fiir den ganzen Menschen haben.

Diese Behauptung wird bestitigt, wenn wir nun von den beiden sum-
marisch beschriebenen Krankheiten zuriickschliessen auf den Virus, der sie
beide hervorruft. Die gemeinsame Ursache der Technisierung und der
Asthetisierung ndmlich liegt in der modernen Krisis der Sprache. Unter
Sprache verstehe ich hier nicht die Einzelsprache wie das Deutsche, das
Franzosische usw., sondern das Phinomen Sprache als Fahigkeit des Men-
schen, seine Welt und sein Denken geistig zu bewiltigen. Die Krisis der
Sprache ist also zugleich eine Krisis des Denkens.

Ein noch so oberflichlicher Blick auf die Wissenschaften und auf die
Kiinste heute zeigt, wie entscheidend die menschliche Sprache in ihrer
Einheit und in ihrer Gesamtheit durch die Technisierung und die Astheti-
sierung bedroht ist.

Betrachten wir die Sprache, die uns die Wissenschaften darboten.
Descartes und Leibniz — um hier gar nicht erst von Plato und Aristoteles
zu sprechen — verwendeten noch eine allgemein verstdndliche Sprache, um
ihre wissenschaftlichen Ergebnisse darzulegen. Diese gebildete Sprache, die
jedermann zuginglich war, teilte zugleich mit den sachlichen wissenschaft-
lichen Resultaten ein geistiges und kulturelles Klima mit, von dem diese
Resultate nicht getrennt werden konnten. Heute dagegen bedienen sich die
Wissenschaftler einer Sprache, die fiir den Nichteingeweihten hoffnungslos
unverstdndlich ist. Es stosst mir hin und wieder zu, dass ich ein Lehrbuch
der hoheren Mathematik aufschlage, und jedesmal erschrecke ich wieder
vor diesen gleichsam surrealistischen Gedichten. Ich muss es mir versagen,
hier ein Beispiel vorzutragen. Aber schlimmer noch: der Inhalt einer Infor-
mation kann in einer so schematisierten und vorkalkulierten Form liber-

791



mittelt werden, dass nichts mehr mit der Information weitergegeben wird,
es sei denn eben diese Form selbst. Nichts mehr, das heisst hier vor allem:
nicht die kulturelle Wurzelerde, der doch ihr notwendiger Nihrboden ist.
Wenn wir parallel dazu die Entwicklung der Kiinste betrachten, so werden
wir die gleiche Erscheinung, nur eben in der umgekehrten Richtung, ent-
decken. In der Kunst zieht sich die Sprache der Kunst darauf zuriick, uns
nur das zu bedeuten, was sie signifiziert, wihrend doch immer im Kunst-
werk mehr ausgedriickt als formuliert war. Ein abstraktes Bild, ein Zwolf-
ton-Werk von heute bedeuten uns, was sie signifizieren, und nichts dariiber
hinaus: jede Transzendenz verschwindet. Es ist also nicht falsch, die Astheti-
sierung der Kiinste als eine Technisierung der nicht-technischen Welten zu
definieren.

Die Sprache der Kultur muss dagegen sein und bleiben, was sie immer
gewesen ist, ndmlich die Sprache des humanen Menschen, oder besser ganz
einfach des Menschen. Unter dieser Bedingung bleibt die Kultur in uns
eine unerschopfliche Quelle von zukiinftigen Arbeiten, Gedanken und
Forschungen. Sie bleibt unser gemeinsamer Besitz in dem Masse, in dem
sie eine gemeinsame Sprache spricht. Und Sprache bedeutet hier weit mehr
als nur die gute oder schlechte Verwendung einer bestimmten Einzelsprache.
Denn die einzelnen Sprachen als Zivilisationstatsachen haben die Fahigkeit
verloren, aus eigener Kraft zur Kultur zu fiihren. Sie vermdgen sie weiter-
zugeben, sie vermdgen nicht mehr sie zu schaffen. Heute stimmen die kul-
turellen Bereiche nicht mehr mit den Sprachgebieten iiberein, und die
Sprachgebiete begriinden keine kulturellen Bereiche mehr. Der Marxismus
bleibt, was er ist, in russischer, tschechischer oder ungarischer Sprache,
und Sartre ist ein grosser Schriftsteller, nicht weil er ein gutes Franzosisch
schreibt, sondern weil er Grosses auf Franzosisch schreibt.

Die Sprache der Kultur ist also doppelgesichtig. Sie vergegenwirtigt
einerseits einen Bereich der Wirklichkeit, den sie in dem Sinn erfasst, den
er fiir uns hat, und mit der Art, auf die wir ihn uns bewusst machen. Sie
driickt andrerseits eine gewisse menschliche und universale Art aus, auf
die wir uns mit den anderen Menschen und mit der Welt verbinden. Wah-
rend die Sprache der Wissenschaft die von ihr bezeichneten Objekte mog-
lichst unpersonlich repriasentieren will, wahrend die Sprache der Kunst
umgekehrt auf jede Neigung zur Darstellung absichtlich verzichtet, um den
Ausdruck auf sich selbst zuriickzuweisen, darf sich die Sprache der Kultur
weder mit blosser Darstellung, noch mit reinem Ausdruck begniigen, son-
dern sie muss beide vereinen. Sie vereinigt in einem einzigen kulturellen
Akt das, wovon man spricht, das heisst die Welt mit dem Reichtum ihrer
Bedeutungen, und den, der spricht, das heisst den Menschen in seiner Ver-
bundenheit mit der Welt, kurz, in seiner Kultur.

Diese Sprache der Kultur ermdéglicht den Dialog — den Dialog, den

792



unsere Zeit so sehr braucht. Denn es geniigt nicht, durch den Dialog zur
Kultur kommen zu wollen, wie man so oft glaubt, sondern erst wer Kultur
besitzt, kann fruchtbare Dialoge fiihren.

Nun obliegt es der Philosophie, diese Sprache der Kultur zu sprechen.
Ich moéchte sofort hinzufiigen, dass nicht alle Philosophen unserer Zeit
diese Sprache auch wirklich sprechen. Davon sind wir weit entfernt. Denn
die Philosophie steht natiirlich nicht abseits der grossen Stromungen unserer
Zeit. Auch sie spiegelt leider die Technisierung der Wissenschaften und die
Asthetisierung der Kiinste wider. Aber die Sprache der Kultur muss die
Sprache des Philosophen sein, der sich der Krankheiten seiner Epoche
bewusst geworden ist und den Anspruch erhebt, nach Moéglichkeit an ihrer
Genesung mitzuwirken. Sie muss die Sprache des Philosophen sein und
besonders, mochte ich hinzufiigen, des Philosophieprofessors.

Denn wenn die Philosophie der eigentliche Ort der Kultur ist, was kann,
was muss dann die Unterweisung in der Philosophie sein? Diesen Punkt
mochte ich zum Schluss noch erdrtern. Denn diese Vorlesung hat mit einer
Betrachtung der Vergangenheit begonnen, sie hat zu einer Diagnose der
Gegenwart gefiihrt, und nun soll sie in der Aktualitit des Redens sich
offnen auf die zukiinftige Tatigkeit, die mich in St. Gallen erwartet.

Die philosophische Unterweisung kann sich verschiedene Ziele setzen,
aber in einer Hochschule, und vor allem in einer Hochschule fiir Wirt-
schafts- und Sozialwissenschaften, muss sie auf jede technische Lehrtéitig-
keit verzichten und die philosophische Technizitdt bewusst preisgeben.
Denn wenn die Philosophie hier einen Sinn haben soll, so darf sie kein
Fach unter Fichern sein. Die Philosophie ist kein Zweig, sondern Wurzel:
sie ist identisch mit dem Menschen als Triger alles Wissens. Und daher ist
das Entscheidende fiir den Studenten nicht, einen Eingang in die Welt der
Philosophie zu finden, sondern durch die Philosophie einen Eingang in die
Welt zu finden. Das Entscheidende ist vor allem, dass er alles Gelernte auf
die gemeinsame Wurzel der Kultur bezieht. Die Kultur aber ist nicht ein
wie auch immer gearteter Besitz, der sich erwerben ldsst. Sie ist kein Bild,
das man kauft und in sein Biiro hdngt und hin und wieder mit einem zer-
streuten Blick streift. Die Kultur soll nicht in unserer Wohnung héngen,
sondern wir sollen in der Kultur wohnen. Denn man kann die Kultur nicht
definieren, indem man sagt, was sie ist, sondern nur, indem man sagt,
wozu sie verpflichtet. Die Kultur ist keine Welt an sich, nichts Geschlossenes
und Fertiges, sondern die Welt selbst, der wir in Offenheit begegnen sollen.

Und doch ist ein Philosophieprofessor nichts, solange er kein Philosoph
ist. Aber ist man jemals Philosoph? Vielleicht wird man es, und Sokrates
hat gesagt, man werde es erst nach dem Tode wirklich. Daher empfinde ich
die Notwendigkeit, zu lernen, wie man Philosoph wird, als ebenso dringende
Aufgabe wie den Unterricht. Ich werde es hier lernen, in diesen Rdumen;

793



ich werde es auch im Schweigen des einsamen Nachdenkens lernen, ich
werde es in der Welt lernen, im Osten, im Westen, in immer erneuerter
Begegnung mit anderen Menschen, anderen Gesinnungen, anders gearteten
Geistern, anderen Voélkern. In diesem Sinn schickt es sich, nachdriicklich
zu betonen, dass dieser Lehrstuhl fiir Philosophie vom Nationalfonds der
wissenschaftlichen Forschung subventioniert wird. Und es wird ja wirklich
fiir mich darum gehen, nie aufzuhéren zu forschen.

In diesem Sinne, meine ich, ist Philosoph-Sein und Philosophieprofessor-
Sein schliesslich das gleiche. Ich werde in diesen beiden Titigkeiten der
gleiche Mensch sein. Denn wenn es stimmt, dass das Problem der Kultur
heute ein Problem der Sprache ist, so werde ich fiir mich daran arbeiten,
besser zu verstehen, was die Sprache der Philosophie sein soll, und fiir
meine Horer werde ich daran arbeiten, ihnen die Aufgaben der Kultur
klarer zu zeigen. Und das lauft aufs gleiche hinaus, denn es gibt keine
Kultur ausserhalb der Sprache, und jede Sprache bezeugt eine Kultur.

Die Tatsache, dass ich, dessen Muttersprache das Franzosische ist, hier
auf Deutsch zu sprechen habe, bestétigt paradoxerweise das Gesagte. Denn
Europa steht nicht mehr vor dem Problem der Einzelsprachen, sondern
vor dem Problem der Sprache iiberhaupt. Jenseits der Mannigfaltigkeit der
Einzelsprachen gibt es eine Universalitit der Kultur, die erst in einer
gemeinsamen Sprache Form gewinnen kann: eben der Sprache der Kultur.

Die weisse Kugel

Zu Erika Burkarts Roman «Mordine»l

HERMANN BURGER

Den ersten und nach langjdhriger, zdher Arbeit nun vollendeten Roman
Erika Burkarts inhaltlich wiederzugeben, wiirde heissen: ihr Leben erzidhlen,
die Summe ihrer Erfahrungen nennen. Und ein solches Unterfangen kann
nur dichterisch gelingen. Dieses reiche, schwierige und ganz von den Wurzeln
her gendhrte Buch, das auf jeder Seite wahrhaftig bleibt, kann nicht in dem
Sinne gefallen, dass es mehr oder weniger anspricht. Entweder es bestiirzt
und beschenkt den Leser in hochstem Masse, oder aber es ldsst ihn kalt.
Es braucht Mut, heute mit Dichtung, mit «Poesie» an die Offentlichkeit
zu treten. Wir erwarten alles andere von einem Schriftsteller als Poesie.

794



	Wozu Philosophie? : nach einer Antrittsrede an der Hochschule für Wirtschafts- und Sozialwissenschaften, St. Gallen

