Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 9

Artikel: Francois Mauriac und Jean-Paul Sartre
Autor: Jurt, Joseph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162514

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Frangois Mauriac und Jean-Paul Sartre

JOSEPH JURT

Es mag vorerst verlockend erscheinen, das Romanwerk Mauriacs und
Sartres gegeniiberzustellen, zu vergleichen; nehmen doch beide Schrift-
steller einen bedeutenden Platz in der franzdésischen Gegenwartsliteratur
ein. Es liesse sich ebenfalls ein Vergleich des Theaterschaffens der Autoren
anstellen, wenn auch das dramatische Oeuvre Mauriacs bedeutend weniger
umfangreich ist; aber es war gerade Sartre, der auf die dramatische Struktur
der mauriacschen Romane hinwies. Doch diese Vergleiche, so anregend sie
scheinen mogen, bleiben doch letztlich eine akademische Ubung ohne
literaturwissenschaftliche Relevanz. Im Grunde genommen liesse sich das
Spiel ins Uferlose ausweiten, da man ein literarisches Werk mit jedem
beliebigen andern vergleichen kann. Eine Gegeniiberstellung ist aber erst
dann von Belang, wenn zwei Oeuvres in einem funktionalen Zusammen-
hang stehen, wenn ein positiver Einfluss oder eine negative Reaktion fest-
stellbar ist. Als Sartre 1938 La Nausée veroffentlicht, hat Mauriacs Roman-
schaffen —Sartre ist daran nicht ganz unschuldig - bereits seinen vorldufigen
Abschluss gefunden. In Mauriacs epischen Werken finden sich darum aus
evidenten chronologischen Griinden keine sartreschen Spuren. Sartre hin-
gegen hat sich von allem Anfang eine eigenwillige, unabhéngige dsthetische
Position zugrundegelegt, dass man im besten Fall von einer negativen
Reaktion, nie aber von einer Beeinflussung reden kann.

Beide Autoren haben sich aber gleichzeitig in einer typisch franzdsischen
Literatursparte ausgezeichnet, in der sie einander bedingen: in der Polemik.
Die gegenseitige Auseinandersetzung ist darum bedeutsam, weil Mauriac
in Sartre (und vice versa) einen grossen Gegner gefunden hat, der von
seiner Statur war und darum nie um eine Antwort verlegen war. Dass
Polemik eine typisch franzésische Gattung ist, beweist ein kurzer Blick auf
die Literaturgeschichte: Man braucht sich bloss an Pascals Lettres provin-
ciales gegen die Jesuiten zu erinnern, an Racines Angriffe gegen Port-Royal,
an Moliéres Streit mit den Frommlern, an Voltaires grossartiges Pamphlet
Candide. Sind diese Polemiken meist literarisch-moralischer Art, so setzt
nach der Franzosischen Revolution die politische Auseinandersetzung ein.
Wihrend seines neunzehnjdhrigen Exils schrieb Victor Hugo mit Les
Chdtiments und Napoléon le Petit glilhende Pamphlete gegen den Usurpator,
die zu den besten Beispielen der Gattung zdhlen. Dass die Polemik auch
politisch wirksam war, beweist ein Rochefort, der nach L. Veuillot zum
Sturz des Zweiten Kaiserreiches beitrug oder Zola, der mit seinem «J’accuse»

775



der Affire Dreyfus eine entscheidende Wendung gab. Die Affare war vom
antisemitischen Polemiker E. Drumont mit seiner Zeitung La Libre Parole
und seinem iiber tausend Seiten starken Pamphlet La France juive ins Rollen
gebracht worden. In seine Fussstapfen traten Maurras und Léon Daudet,
die in den Publikationen der rechts-extrem-monarchistischen Action fran-
caise an der III. Republik keinen guten Faden liessen. Barrés wurde mit
Leurs Figures zum Apostel des Nationalismus. Auf der Gegenseite kampfte
Péguy fiir Sozialismus und Christentum. Péguy, Daudet und Drumont
ihrerseits iibten einen nachhaltigen Einfluss auf Georges Bernanos aus, der
mit La Grande Peur des bien-pensants (1931) die franzosische Bougeoisie und
mit Les Grands Cimetiéres sous la lune (1938) den Terror Francos geisselte.
Mauriac und Sartre kdnnen wohl als die letzten grossen Vertreter dieser
polemischen Tradition betrachtet werden. Die Polemik hat wohl gerade in
Frankreich so viele Werke hervorgerufen, weil hier, vor allem seit dem
Beginn des Jahrhunderts, vom Schriftsteller erwartet wird, dass er zu allen
Fragen des Offentlichen Lebens Stellung nimmt; es wire aber verfehlt,
engagierte Literatur mit Polemik gleichzusetzen; so sind beispielsweise
Malraux’ Werke engagiert, aber nicht polemisch. Das Wesentliche der
Polemik, die nicht unbedingt gesellschaftsbezogen sein muss, liegt in einem
gewissen Ton, einer leidenschaftlichen Sprache, die sich zum Ziel nimmt,
Missstinde aufzudecken und Idole zu stiirzen. Gegnerische Idee und Person
sind meist eins; mit treffenden Formulierungen sollen beide an den Pranger
gestellt werden. So haben die Briider Tharaud mit Recht betont, «dass
Péguy die Personlichkeit Jaurés’ zumindest in gleichem Masse fasziniert
habe wie dessen Lehre. Vollzog er den Bruch mit einer Sache, so bedeutete
das den Bruch mit einem Menschen und umgekehrt.» (P. Duployé, Die
religiose Botschaft Péguys, 1970.) Die Polemik lebt aber auch von der echt
franzosischen Liebe fiir dialektische Auseinandersetzung, fiir den begei-
sterten Kampf um Ideen. Als Beispiel einer Polemik auf hochstem politisch-
moralischem Niveau moge die Auseinandersetzung Sartre-Camus im August
1952 angefiihrt sein, die zum Bruch zwischen den beiden Schriftstellern
filhrte; wenn Sartre sich auch vom Denker und Politiker trennte, zollte er
doch dem Menschen und Schriftsteller Camus weiterhin seine Achtung.
Wihrend die Polemik Sartres mit Camus nur auf den Sommer 1952 be-
schrinkt blieb, erstreckte sich diejenige mit Mauriac iiber dreissig Jahre
hin; die Konfrontation setzte 1939 ein und verstummte erst mit dem Tode
Mauriacs.

Literarkritische Auseinandersetzung

In der Februarnummer 1939 der Nouvelle Revue frangaise veroffentlichte
Sartre einen umfangreichen Aufsatz iiber «M. Frangois Mauriac et la

776



liberté». Man darf dabei die damalige Situation der beiden Autoren nicht
aus dem Auge lassen. Der junge Kritiker war fiinfunddreissigjihrig, hatte
im Vorjahr mit La Nausée einen grossen Widerhall gefunden und war schon
1936 mit einem philosophischen Werk, L’Imagination, hervorgetreten. Als
im Winter 1928/1929 R. Alix und G. de Catalogne in den Nouvelles littéraires
eine breite «Enquéte auprés des étudiants d’aujourd’hui» durchfiihrten,
zitierten sie in ihrer Schlussfolgerung einen Brief des Studenten J.-P. Sartre
als représentativ fiir seine Generation (2. Februar 1929). In der Tat wurde
Sartre im Laufe der Vorkriegsjahre zum bedeutenden Vertreter der jungen,
aufsteigenden Generation. Mauriac sagt selber in der Riickschau von
seinem jugendlichen Widersacher, er sei damals «nicht nur ein sehr junger
Autor gewesen, sondern gleichzeitig der Ruhm seiner Generation» (France-
Soir, 28. Februar 1969), «der wichtigste Schriftsteller der neuen Generation»
(Réalités, Mirz 1969). Der vierundfiinfzigjihrige Mauriac war damals auf
der Hohe seines Ruhms; er hatte ein bedeutendes Romanwerk hinter sich,
war schon mit achtundvierzig Jahren in die Académie frangaise gewahlt
worden. Zu dieser Zeit, so gestand er selber in einem Gespriach, «gehorte
ich zu den vier oder fiinf Autoren, deren Biicher man kaufte, wenn sie
erschienen, die, ich wiirde nicht sagen Mode, aber doch die Romanciers
des Augenblicks waren, welche die Sensibilitit einer Generation ausdriick-
ten». (France-Soir, 28. Februar 1969.)

Nach zwei Aufsatzen iiber Faulkner und Dos Passos setzte sich Sartre
mit seinem Beitrag iiber Mauriac 1939 erstmals kritisch mit einem bedeu-
tenden franzosischen Romanautor auseinander; diese Besprechung sollte
«ohne Zweifel die berithmteste aller Literaturkritiken Sartres» (M. Contat/
M. Rybalka) bleiben. Es wire falsch, Sartres Artikel bloss als eine Rezen-
sion des Romans La fin de la nuit zu betrachten, der ja schon vier Jahre
vorher (1935) erschienen war. Die kritische Auseinandersetzung bezicht
sich auf das gesamte damalige Schaffen Mauriacs; die Belege sind dem
erwihnten Roman entnommen, weil der Autor sich hier expressis verbis
vornahm, das Problem der Freiheit in der Person von Thérése Desqueyroux
darzustellen.

Ein Roman stellt nach Sartre nicht die Dinge, sondern ihre Zeichen dar.
Diese Zeichen werden erst dann zu lebenden Gestalten, wenn ihnen der
Leser seine Zeit, seine Dauer leihen, sich mit der Figur identifizieren kann;
dies ist aber nur moéglich, wenn die Zukunft des Helden offen ist, wenn ich
mit ihm gespannt bin auf das Kommende: «Ich gleite in ihn und er wartet
in meinem Warten; er hat Angst vor sich, in mir; er lebt.» Wenn aber die
kiinftigen Handlungen des Helden durch Vererbung, soziale Einfliisse oder
durch einen andern Mechanismus vorbestimmt ist, stellt sich dieser Trans-
fer nicht ein, die Zeit fliesst zum Leser zuriick. Da die Religion die Freiheit
und nicht die Determiniertheit des Menschen postuliert, sind christliche

777



Autoren, sagt Sartre mit einem Hinweis auf Dostojewski, am besten fiir
den Roman vorbereitet. Mauriac versteht sich als christlicher Romancier,
doch sein Buch La fin de la nuit liess den Kritiker in der Enttiuschung:
«Nicht einen Augenblick habe ich meine Zeit vergessen. Ich existierte, ich
fiihlte mich leben, ich gidhnte ein wenig, manchmal sagte ich: <Gut gespielt!>;
mehr als an Thérése Desqueyroux dachte ich an Herrn Mauriac» — und nun
zogert Sartre nicht, ein scharfes polemisches Portrit zu zeichnen — «fein,
empfindsam, eng, mit seiner schamlosen Diskretion, seinem guten Willen
einzugreifen, seinem Pathos, das von den Nerven kommt, seiner bitteren
und tastenden Poesie, seinem verkrampften Stil, seiner plotzlichen Vulgari-
tdt. Warum habe ich weder ihn noch mich vergessen konnen ?» Fiigen wir
gleich mit R. Jean hinzu, dass Sartres dsthetische Kriterien — Identifikation,
Sich-selber-vergessen — heute vom Nouveau Roman abgelehnt wiirden, der
ja gerade auf Distanzierung, bewusstes Schreiben, auf Darstellung von
Formen und Objekten hinzielt.

Wenn Mauriac in seiner Heldin, sagt Sartre, den Konflikt zwischen
einem fatalen Schicksal und dem freien Willen, der sich dagegen aufbidumt,
darstellt, dann folgt er dem Gesetz des Theaters und nicht dem des Romans,
der die Freiheit in ihrer Konfrontation mit sich selber zum Thema hat. Das
Schicksal der Heldin wird aber bestimmt durch ein charakterliches Laster
und durch ein Verhidngnis, das auf ihr lastet. Die beiden Faktoren sind
unvereinbar; der eine wird von innen, vom Bewusstsein der Heldin her
gesehen, der andere von aussen, vom Zeugen, und Sartre weist von der
Erzdhltechnik her auf, dass der Romancier wohl von seiner Gestalt in der
dritten Person berichtet, aber bald Seelenzustinde schildert, die nur Thérése
selber kennen kann, bald aber wieder in die Rolle des aussenstehenden
Beobachters schliipft. Er gleite stindig von elle-sujet zu elle-objet. Nach
Sartre weist aber eine Romantechnik immer auf die Metaphysik des Autors
zuriick — dieses Prinzip hat sich in der Folge fiir die Literaturkritik als
dusserst fruchtbar erwiesen. Auf Mauriac {ibertragen heisst das: der Schrift-
steller erschafft seine Gestalten aus dem Blickwinkel eines allméchtigen
Gottes, der innen und aussen ebenso zu durchdringen vermag. Sein Urteil
ist absolut; das Absolute zerstort aber die Zeitlichkeit, die das Gewebe
eines Romans ausmacht. Werfen wir schnell ein, dass sich Mauriac immer
dagegen gewehrt hat, seine Schriftstellerrolle als die eines Schopfergottes
zu betrachten; lange vor dem Angriff Sartres schrieb er in Le Romancier et
ses personnages: «Die Demut ist nicht die hervorstechendste Tugend der
Romanciers. Sie fiirchten sich nicht, den Titel von Schopfern in Anspruch
zu nehmen! Die Nacheiferer Gottes! In Wahrheit sind sie nur seine Nach-
dffer!»

Im weiteren wirft Sartre dem Autor von La fin de la nuit vor, er schmiede
schon vor dem Schreiben das Wesen seiner Gestalten, reduziere sie somit

778



zu Sachen; da Sachen allein sind, das Bewusstsein aber werde. Ohne Zweifel
urteilt hier Sartre von den Kriterien seiner Philosophie her, die den Primat
der Existenz vor der Essenz postuliert.

Sartre schliesst seine Analyse — und das ist typisch fiir seinen polemischen
Stil — mit einem vernichtenden Urteil: Mauriac habe nicht beachtet, dass
sich die Relativitdtstheorie auch auf das Romanschaffen beziehe, dass in
einem Roman ebenso wenig wie in der Welt Einsteins Platz sei fiir einen
privilegierten Beobachter. Mauriac habe die gottliche Allwissenheit und
Allmacht gewéhlt. « Aber ein Roman ist von einem Menschen fiir Menschen
geschrieben. Aus dem Blickwinkel Gottes, der die Erscheinungen durch-
schaut, ohne sich bei ihnen aufzuhalten, gibt es keinen Roman, gibt es keine
Kunst; denn die Kunst lebt von der dusseren Erscheinung. Gott ist kein
Kinstler; Herr Mauriac auch nicht.»

Vierzehn Tage nach diesem Verriss antwortete der Literaturkritiker
André Rousseaux in der der Action frangaise nahestehenden Revue univer-
selle: Ob es denn fiir die Weiterentwicklung seines Werkes notwendig sei,
dass dieser junge Autor, der sich mit La Nausée ausgezeichnet habe, alles
um sich herum klein schlage wie ein junger Hund, der sich in einem Kristall-
glasgeschift herumtummle. Der Vorwurf, die Zeit als absolute Grosse zu
betrachten, treffe auch Proust; im iibrigen habe man schon Bourget vorge-
halten, er schreibe aus dem Blickwinkel Gottes. Sartres Gedankengang laufe
darauf hinaus zu behaupten, der Roman habe als Thema nur die hand-
greifliche Wirklichkeit und es gebe in der Kunst kein inneres Leben. Rous-
seaux versuchte vergebens in seiner oberflichlichen Entgegnung mit Autori-
tatsbeweisen die Analyse Sartres zu entkriften; auf die wesentlichen Punkte
ging er nicht ein oder interpretierte sie falsch; denn Sartre hatte nicht
gefordert, das Innen dem Aussen zu opfern, er hatte bloss den stindigen
Wechsel der Optik kritisiert. A. Guérin wies darum mit Recht in der Mérz-
nummer der NRF darauf hin, Sartre habe die Zielsetzung des Autors von
La fin de la nuit, Natur und Ubernatur zu schildern, durchaus akzeptiert, er
habe einfach zeigen wollen, dass Mauriac seinem Vorhaben, eine Heldin
im Ringen um die Freiheit zu schildern, untreu geworden sei. Damit ver-
stummte die Polemik. Mauriac selber aber schwieg.

Nachdem Sartre 1947 seinen Aufsatz iiber Mauriac und die Freiheit in
den ersten Band der Situations aufgenommen hatte, setzte sich die belgische
Literaturkritikerin Nelly Cormeau damit in ihrem Buch L’art de Frangois
Mauriac (Grasset, 1951) eingehend auseinander. Sie wirft Sartre vor, sein
Urteil beruhe auf existentialistischen metaphysischen Dogmen und nicht
auf dsthetischen Kriterien, was iibrigens nur teilweise richtig ist, da der
Autor zuerst die Romantechnik analysiert und erst dann auf den philo-
sophischen Hintergrund Bezug nimmt. Sartre «gibt vor zu glauben», fihrt
N. Cormeau fort, «ein Kunstwerk sei nicht eine Schopfung ... Der Autor

779



kann nur Zeuge sein und nie Komplize, weil seine Gestalten wie Objekte
ausserhalb seiner selbst stehen. Er erkennt nur ihre dussere Erscheinung.
Nie kann ihr Bewusstsein dargestellt werden». Wiederum wird Sartres
These, welche die Schilderung des Bewusstseinsstromes keineswegs aus-
schliesst, grob vereinfacht. N. Cormeau macht es sich in der Folge leicht,
indem sie einfach das Gegenteil von Sartres Schlussfolgerungen behauptet:
Der Kiinstler leiht wirklich gleich einem allméchtigen und allwissenden
Gott seinen Gestalten Leben. Kannte nicht Sartre schon zum voraus das
Wesen eines Antoine Roquentin, eines Mathieu ? Im iibrigen finde sich die
Allgegenwart des Autors, der seine Gestalten von innen, von aussen und
aus dem Blickwinkel der andern Figuren sehe, auch bei Balzac, Stendhal,
Flaubert, Proust — eine historische Bezugnahme, welche die Analyse Sartres
weniger anfechten kann als der klare Beweis, den N. Cormeau erbringt,
dass der Kritiker selber vor allem in Le Sursis seine Personen bald von
innen, bald von aussen betrachtet. Sartre hat dies nicht zu leugnen versucht;
sollte er Les Chemins de la Liberté nochmals schreiben, gestand er in einem
Interview im Jahre 1960, dann wiirde er versuchen, jede Person ohne Kom-
mentar darzustellen und ohne seine eigenen Gefiihle zu zeigen.

In seinem Mauriac par lui-méme kommt Pierre-Henri Simon ebenfalls
auf die «hochst doktrindre Kritik» Sartres zuriick, der die Romantechnik
ausschliesslich von einer einzigen literarischen Richtung her definiere.
Mauriac nehme sich nicht vor, das Chaos der Existenz ungeordnet wieder-
zugeben; er wolle vielmehr bedeutungsvolle, riihrende und verstindliche
Symbole der Existenz herausschilen. Ob denn nicht auch der innere Mono-
log und der «récit simultané» Verfahren seien, die nur einen Ausschnitt
aus dem unfassbaren Gesamt der Wirklichkeit giben? Man wird diese
Ausfiihrungen kaum als Widerlegung von Sartres Aufsatz betrachten kon-
nen; letztlich blieb Sartres Analyse unwiderlegt, vor allem weil sie von den
Pramissen Mauriacs ausging. Der Autor von La Nausée hat in seinem Artikel
als einer der ersten ein literarkritisches Denken formuliert, das dem neuen
Romanschaffen angemessen war. Wir meinen damit die Werke eines Joyce,
Musil, Broch, Dos Passos und Faulkner, den Bewusstseinsstromroman mit
der Technik des inneren Monologs. Sartre vollzog in der Kritik das nach,
was diese kiihnen Neuerer schon in ihren Romanen vorausgenommen
hatten: nach der Relativierung aller Werte, nach dem Schwinden absoluter
Massstdbe fillt auch der privilegierte Standpunkt des Romanautors, der
iiber seinen Figuren thront, dahin.

Welches aber war die Reaktion Mauriacs ? Der Autor von La fin de la nuit
hat, ohne direkt darauf einzugehen, die Kritik Sartres keineswegs ver-
gessen. In einem Hinweis auf das Stiick Les séquestrés d’Altona sagt der
Schriftsteller, er habe gar keinen Grund Sartre zu verteidigen, der gleich-
sam zu Spielbeginn versucht habe, ihn zu erwiirgen (Bloc-Notes, 27. Sept.

780



1959). Zwei Jahre spiter findet sich ein Hinweis auf den géttlichen Stand-
punkt, der ihm von Sartre vorgeworfen worden sei. Nachdem der Autor
von Les Mouches 1964 den Nobelpreis ausgeschlagen hatte, achtet Mauriac
dies als Akt eines Menschen, der seine Freiheit bewahren wolle; er staunt
selber, dass er diesen Philosophen guten Herzens bewundern konne, der
doch zu Beginn seiner literarischen Karriere versucht habe, ihm den Hals
umzudrehen (Bloc-Notes, 23. Okt. 1964).

Welches waren aber die Folgen von Sartres Kritik fiir das Romanschaffen
Mauriacs ? Stellen wir gleich fest, dass der Schriftsteller in der Zeit von 1939
bis 1969 nur vier Romane verdffentlicht hat — eine kleine Zahl im Vergleich
mit der intensiven Romanproduktion der Vorkriegszeit. Es sind dies La
Pharisienne (1941), Le Sagouin (1951), Galigai (1952), L’ Agneau (1954), die
man kaum zu den grossen Werken zdhlen kann. Erst spit, nach dem Erfolg
von Un Adolescent d’autrefois (1969) wies Mauriac offen auf die Bedeutung
von Sartres Verriss fiir sein Schaffen hin; dieser habe ihm zum Bewusstsein
gebracht, dass man nur Romancier einer Generation sei. « Am Tag, da der
bedeutendste Schriftsteller der neuen Generation versucht, ihnen den Hals
umzudrehen, an diesem Tag haben sie das klare Gefiihl, dass sich etwas
gedndert hat.» (Interview, Réalités, Mirz 1969.) In einem Gesprich mit
Paule Neuveglise betonte der Autor von Un Adolescent d’autrefois ebenfalls,
dass der Artikel in der NRF ihn davon abgebracht habe, sich ausschliesslich
dem Romanschaffen zu widmen: «La fin de la nuit wurde damals von Sartre
erledigt . .. Ich wiirde nicht sagen, dass mich das demoralisiert hat, aber es
gab mir doch zu denken.» (France-Soir, 28. Febr. 1969.) Erste Frucht dieses
Nachdenkens war zunéchst der Roman La Pharisienne, in dem sich Mauriac,
nach seiner eigenen Aussage, bemiihte, die Allgegenwart des Autors zu
vermeiden. Darauf folgte ein langer Unterbruch im Romanschaffen; der
Schriftsteller fand aber einen neuen Start als Memorialist einer Epoche mit
seinen Bloc-Notes, von denen er glaubt, sie werden seine Romane iiberleben.

Die angefiihrten Aussagen lassen deutlich werden, dass Mauriac seinem
Kritiker die Anerkennung keineswegs versagt; er scheint von seiner Gestalt
irgendwie fasziniert und kommt immer wieder auf ihn zuriick. Fiir die Zeit
von 1952 bis 1964 zdhlten wir in den Bloc-Notes 49 Stellen, die sich auf
Sartre beziehen. Der Autor von Le Diable et le Bon Dieu wird in einem
Artikel des Figaro (26. Juni 1951) als «athée providentiel» bezeichnet — eine
Formulierung, die beriithmt werden sollte. Sartre spiele im geistigen Leben
Frankreichs dieselbe Rolle wie vormals Gide; man verliere ihn nicht aus
den Augen, denn er zwinge einem, die eigene Haltung gegeniiber den
wesentlichen Fragen zu definieren. Als Jean-Jacques Gautier das Stiick
Les séquestrés d’ Altona heftig kritisiert, zogert Mauriac nicht, diesem Ver-
stindnislosigkeit vorzuwerfen; es sei verfehlt, einen der Schriftsteller, der
heute am meisten zidhle, ohne Respekt und ohne Distanz zu behandeln.

781



Wenn auch Sartres Denken gegen all das angehe, was ihm lieb und teuer
sei, fahrt Mauriac fort, so komme er nicht umhin, in ihm einen Geist ersten
Ranges zu sehen. « Was wir von seinen Besorgnissen, seinen Schwierigkeiten
im Kampf, den er fiihrt, wahrnehmen, verdient die Achtung, die ihm das
Publikum instinktiverweise entgegenbringt.» (Bloc-Notes, 27. Sept. 1959.)
Mauriac schitzt nicht so sehr die spekulativen Werke Sartres, da er sich
selber nicht als Philosoph betrachtet, ja sich beklagt, die Philosophie habe
seit den Vierzigerjahren die Literatur «kolonialisiert». Er schreite um das
Monument von 750 Seiten herum, das Sartre mit La Critique de la raison
dialectigue aufgebaut habe, versuche aber nicht einzutreten (Bloc-Notes,
August 1960). Das Seltsame sei, schreibt Mauriac an einer andern Stelle,
dass er nichts von Sartre lese ohne sich plétzlich zu sagen: « Aber nein!
Das ist nicht wahr!» Wenn der Autor mit seiner grossartigen Dialektik zu
beweisen versuche, Jean Genet sei ein Heiliger, dann konne er nur auf-
lachen. Er sei aber erziirnt, wenn man an Stelle des Baudelaire, den er seit
seiner Jugendzeit liebe, einen verkommenen, unkenntlichen Baudelaire
setze. (Bloc-Notes, 23. Okt. 1964.) Der Autor von La fin de la nuit schitzt
vor allem jene Werke — und das ist bezeichnend fiir diesen Meister des
psychologischen Romans — in denen Sartre etwas von seiner eigenen Per-
sOnlichkeit preisgibt und somit zum Schriftsteller im mauriacschen Sinne
wird, der im Schreiben die Beziehungen zu den Menschen, die er liebte,
auszuloten versucht: Es sind dies die Seiten, die er Camus nach dessen
Unfalltod widmete (France-Observateur, 7. Januar 1960), das Vorwort zum
Werke seines verstorbenen Jugendfreundes Paul Nizan Aden Arabie (1960),
endlich die Studie, die er im Oktober 1961 iiber seinen Mitarbeiter, den
Philosophen Merleau-Ponty schrieb.

«Man kann vom Philosophen, Essayisten, Romancier, Dramatiker den-
ken, was man will, schreibt der Autor der Bloc-Notes 1964 von Sartre, nach-
dem dieser den Nobelpreis zuriickgewiesen hatte, «aber dieser grosse
Schriftsteller ist ein wahrer Mensch und darin liegt sein Ruhm. Und weil
er ein wahrer Mensch ist» — damit erkldrt Mauriac die Faszination, die der
jingere Schriftsteller auf ihn ausiibte — «erreicht Sartre auch diejenigen, die
seinem Denken am fernsten sind und seine Stellungnahmen am meisten
ablehnen».

Politische Polemik
Kurz nach der Verbﬂentliéhung von Sartres beriihmter Literaturkritik
zwang die tragische Wirklichkeit der Besetzungsjahre zu entscheidenden

Stellungnahmen, vor denen weder der eine noch der andere Schriftsteller
zuriickschreckte. Als erstes Mitglied der Académie frangaise engagierte

782



sich Mauriac fiir die Résistance und gab 1943 unter dem Pseudonym Forez
Le Cahier noir heraus. Sartre griindete nach seiner Kriegsgefangenschaft
1941 eine Widerstandsgruppe von Intellektuellen («Socialisme et Liberté»).
In seinem Stiick Les Mouches (1943) geisselte er Vichy und die Kollabora-
tion. Nach dem Krieg schloss sich der Philosoph der politischen Bewegung
Rassemblement Démocratique Révolutionnaire (R.D.R.) an (1948), in der
er bald eine fiihrende Rolle einnahm. In diesem Rahmen veroffentlichte er
im Herbst 1948 zusammen mit David Rousset und Gérard Rosenthal
Entretien sur la politique. Mauriac griff diese Schrift in einem Artikel des
Figaro («La politique de M. Sartre», 25. April 1949) an; die Bewegung
wolle links stehen gemiss einem erneuerten Marxismus, zugleich stelle man
die Polarisierung der Arbeiterklasse durch die kommunistische Partei fest;
ein Biindnis mit dem P.C.F. drédnge sich logischerweise auf. Aber eben, fiir
die Liebe brauche es zwei — und dann in typisch mauriacschem Polemikstil:
Die Intellektuellen vom Type Sartres wiirden von den Kommunisten wohl
zum Tee oder gar zum Wodka eingeladen, erhielten aber beim Verlassen
des Hauses einen Kiibel Abwaschwasser auf den Kopf geschiittet. Mauriac
gibt dem engagierten Schriftsteller den Rat, seine Illusionen aufzugeben
und auf die politische Aktion zu verzichten. Sartre entgegnet gleich im
Figaro littéraire vom 9. Mai 1949: « Man hat oft um so mehr Schwung desto
weniger man von einer Sache versteht. Das ist bei Herr Mauriac der Fall,
wenn er an die Politik herangeht.» Wenn man so lange Geschichte und
Politik nicht beachtet habe, sei es nicht leicht, in der letzten Zeit seines
Lebens — Mauriac ist vierundsechzig — in diesem Gebiet glinzende Streif-
ziige zu unternehmen; etwas fehle immer, das Verstdndnis der Vergangen-
heit oder der Gegenwart oder das Bewusstsein des Wandels. Da dem
Romanschriftsteller die elementaren Kenntnisse abgingen, erklire er die
Geschichte als Psychologe; die Ereignisse, die ihm nicht passten, seien ein-
fach Konsequenzen eines schlechten Willens. Im iibrigen sei es durchaus
legitim, an eine nichtkommunistische Linke zu denken. Sich an jene Schich-
ten des Proletariats wenden, die der kommunistischen Partei iiberdriissig
seien, heisse keineswegs, den Stalinisten die Hand bieten. In derselben
Nummer des Figaro littéraire antwortet Mauriac. Der sartreschen These
vom Niedergang des Biirgertums hélt er das Faktum der Bliite der Provinz-
bourgeoisie und ihrer Anziechungskraft auf das Volk entgegen. Die Anspie-
lung auf sein Alter hatte aber der Schriftsteller nicht erwartet: «Ich staune,
dass der vierzigjahrige Philosoph, wenn er sich am Morgen den Bart schnei-
det, nicht auf dem Grunde des Spiegels den furchterregenden Greis, der er
schon ist, auftauchen sieht.»

Nach dem Misserfolg des R.D.R. (1949) bedeutete 1952 ein wichtiger
Wendepunkt im politischen Denken Sartres; er erweiterte seine Philosophie
in Richtung des Marxismus. Als J. Duclos Ende Mai nach einer Mani-

783



festation gegen den amerikanischen General Ridgway in Haft genommen
wurde, glithte Sartre vor Zorn wie er die triumphierende Reaktion der
Rechten sah, die den Misserfolg des Proteststreiks vom 4. Juni als Des-
avouierung der kommunistischen Partei durch die Arbeiterklasse deutete.
Sartre schrieb darauf in Les Temps modernes (Juli 1952) den umfangreichen
Aufsatz liber «les Communistes et la paix». In einem polemischen Artikel
im Figaro (21. August 1952) ging Mauriac darauf ein; Sartres Studie
erscheine auf den ersten Anhieb als Apologie und Rechtfertigung von all
dem, was Stalin und die Fiihrer der franzosischen kommunistischen Partei
seit dreissig Jahren vollbracht hdtten. Doch Sartre habe ein zu radikal
individualistisches Bewusstsein, um nicht den Abgrund zu ermessen, der
ihn fiir immer vom stalinistischen Totalitarismus trenne. In der Oktober-
November-Nummer der Temps modernes ldsst Sartre den zweiten Teil seines
Artikels erscheinen, in dem er das Scheitern des Streiks vom 4. Juni 1952
durch die Entmutigung der Arbeiter erkldrt. Mauriac hat mit Spannung
auf diesen Beitrag gewartet, schreibt er im Figaro vom 23. Dezember 1952.
Warum sich iiberhaupt fiir die Beziehungen zwischen Sartre und der kom-
munistischen Partei interessieren, fragt sich der Schriftsteller. «Es ist fiir
uns alle wichtig zu wissen, was die Jugend Ende 1952 vom Stalinismus
denkt. Welches auch unser Urteil iiber Sartre sein moge, er bleibt, das ist
eine Tatsache, einer der Lehrmeister unserer Jugend und seine Reaktionen
konnen als Test gelten.» Sartres Stil entspreche ganz dem Inhalt des Artikels,
der Verzweiflung des Arbeitervolkes, die der Schriftsteller nicht erfinde,
sondern beobachte inmitten des Volkes, das er liebe. Dieses Drama betreffe
ihn personlich. Mit Recht weist Mauriac auf die bedeutsame Stellungnahme
des ideologischen Gegners hin, der seine Ubereinstimmung mit den Kom-
munisten in prédzisen und begrenzten Punkten darstellt, indem er aber von
seinen eigenen Prinzipien ausgeht und nicht von denen der Partei. Sartre
wahrt seine Freiheit; er hat, um mit Mauriac zu sprechen, seine Seele
nicht verkauft.

In Réflexions sur la question juive hat Sartre 1947 geschrieben, dass kein
Franzose in Sicherheit sei, solange ein Jude in Frankreich oder in der
ganzen Welt um sein Leben bangen miisse. Was er wohl heute davon
denke, frigt Mauriac in einem Artikel des Figaro am 17. Mirz 1953, da in
der Sowjetunion Juden verfolgt wiirden. Er wolle ihn nicht in Verlegenheit
bringen. « Aber Sie sind der Meister einer Generation: Wenn Sie schweigen,
wird Thr Schweigen fiir viele andere entscheidend sein.» Mauriac denkt sich
schon aus, wie sein Gegner den Antizionismus dialektisch als historische
Notwendigkeit rechtfertigen und vom vulgdren Antisemitismus unterschei-
den werde. Er habe nicht die Absicht, die russischen Judenverfolgungen
dialektisch zu rechtfertigen, entgegnet Sartre im Observateur vom 19. Mirz.
Er schreibe im iibrigen nicht, um die Achtung einer Zeitung zu erlangen,

784



die seinerzeit nicht gegen die Judengesetze protestiert habe (Anspielung auf
den Figaro wahrend der Besetzungszeit). Die Lebensbedingungen der Juden
in den Volksdemokratien sollten nicht zum Vorwand fiir Propaganda und
Polemik genommen werden. Er werde sich an seine Freunde der Linken
wenden, Kommunisten und Nicht-Kommunisten, Juden und Nicht-Juden,
denn diese seien als erste von diesem Problem betroffen, das fiir sie allein
die Form eines Dramas annehme. Sie allein und nicht Mauriac hétten das
Recht, ihn zu befragen, was er denke.

Als Sartre 1960 einen heftigen Brief an das Militdrgericht anlésslich des
Prozesses Jeanson richtet (Le Monde, 22. September 1960) und die ohn-
méchtige Linke aufruft, sich mit der einzigen Kraft, die wirklich gegen den
Feind der franzosischen und algerischen Freiheit kdmpfe, mit dem F.L.N,,
zu verbiinden, da sieht Mauriac darin einen Akt der Verzweiflung eines
Mannes, der nach Jahren unermiidlichen Kampfes von den Kommunisten
abgelehnt wird und eine Linke vorfindet, die einem Kadaver gleicht. Die
franzosische Linke mit dem Ausland, das mit uns im Kriege steht, mit blut-
befleckten Terroristen zu kompromittieren — welche Verriicktheit, ruft der
Kommentator aus, welche Verzweiflung! Wie so oft erklart auch hier der
Romancier politische Stellungnahmen als psychologische, individuelle
Reaktionen.

Es ist bezeichnend, dass Mauriac in seinem letzten Bloc-notes vom 15.
Juni 1970 nochmals auf Sartre zu sprechen kommt, der kurz zuvor die
Leitung der maoistischen Zeitung La Cause du peuple iibernommen hatte,
nachdem die vorherigen jungen Direktoren verhaftet worden waren: Sartre
sei zu beklagen. Er wolle ins Gefdngnis gehen, er habe Durst nach dem
Martyrium, doch ohne Henker gebe es kein Martyrium. Sartre sei letztlich
vollig harmlos; er sei friedliebend, ob er es wolle oder nicht, darum habe
man von ithm nichts zu befiirchten. Sartre erwiderte darauf in einem Inter-
view im Combat vom 9. Juli 1970, Mauriac habe ihm die Ehre erwiesen,
ihn als Mairtyrer darzustellen und die iibrigen Zeitungen plapperten das
nun einfach nach. Er lege gar keinen Wert darauf, festgenommen zu werden.
Wenn man ihn nicht verurteile, kénne er beweisen, dass hier mit zwei Ellen
gemessen werde. Als Mauriac den vorhin erwadhnten Text iiber Sartre dem
Direktor des Figaro littéraire, Michel Droit, iibersandte, sagte er diesem:
«Ich hatte viel hirter sein konnen. Aber ich habe mich nicht dazu ent-
schlossen. Was wollen Sie; er ist trotzdem ein sehr grosser Schriftsteller.»
Diese Achtung vor der Grosse und Bedeutung Sartres durchzieht alle
Ausserungen Mauriacs trotz ihrer polemischen Schirfe. Weil hier zwei
Grosse, die einen Teil Frankreichs reprisentierten, sich auseinandersetzten,
steht ihre Polemik weit iiber blossem Wortgezidnk, blosser personlicher
Abrechnung. Im Gespriach der beiden spiegeln sich wichtigste literarische
und politische Fragen, die das franzOsische Geistesleben seit 1939 bewegten.

785



Mauriacs polemischer Stil ist mehr gefiihlsbetont, affektiv und dussert sich
in kréftigen Bildern; Sartre ist niichterner, analytischer, oft aber auch ver-
nichtender. Da die beiden Schriftsteller ihre Auseinandersetzung in der
Offentlichkeit austrugen, gelang es ihnen, ein breites Publikum fiir diese
geistigen Fragen zu interessieren. Das dialektische Spiel zwischen These und
Antithese wirkte als Anregung zur Vertiefung. Der kritisch-aggressive Ton
war wie ein Stachel; verhinderte intellektuelle Bequemlichkeit. Letztlich
war es ein Dialog zwischen zwei Geistesfamilien Frankreichs, zwischen
zwei Generationen, der als bedeutendes Ereignis der franzdsischen Ideen-
geschichte der letzten dreissig Jahre zu werten ist.

Wozu Philosophie?

Nach einer Antrittsrede an der Hochschule fiir Wirtschafts- und
Sozialwissenschaften, St. Gallen

J-CLAUDE PIGUET

Am 29. Dezember, zwanzig Jahre nach Rilkes Tod, hielt Martin Heidegger
im engsten Kreis einen Vortrag, den er spiter in seinem Band Holzwege
unter dem Titel «Wozu Dichter ?» verdffentlicht hat. Dieser Text stiitzt sich
auf die gleichlautende Frage des Dichters Holderlin: «Und wozu Dichter
in diirftiger Zeit?» |

Rund ein Jahrzehnt spéter, im Jahre 1957, griff der franzosische Pam-
phletist Jean-Frangois Revel den Heideggerschen Titel wieder auf, nicht
ohne ihn umzugestalten; und so veroffentlichte er ein ziemlich heftiges
satirisches Buch gegen die Philosophie und gegen Heidegger mit dem Titel:
«Pourquoi la philosophie ?»

Wozu Philosophie, wozu Dichter ? Diese Fragen werfen ein bedenkliches
Licht auf die Kultur unserer Zeit. Zunachst fallt auf, dass niemand fragt:
wozu Wissenschaft? Unsere Zeit fiihlt sich gedringt, das Vorhandensein
der Kultur zu rechtfertigen und ihren Wert zu erweisen; die Fortschritte
der Wissenschaft dagegen werden als selbstverstindlich begriisst.

786



	François Mauriac und Jean-Paul Sartre

