
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 8

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

DAS OFFENE MUSEUM - DIE STADT

Randbemerkungen zur Ausstellung in der Kunsthalle Basel

Die Apparate und Institutionen, die sich
die bürgerliche Gesellschaft des neunzehnten

Jahrhunderts zur Begegnung und
Auseinandersetzung mit der Welt der
Wissenschaften und Künste geschaffen hat, durchlaufen

heute eine tiefgreifende Krise. Sie
verschont auch das Museum nicht,
obschon es in den letzten Jahrzehnten eine
fast unglaubliche Wandlung erlebt hat.
Jene «Erbbegräbnisse der Kunstwerke»
(Paul Valéry), die Marinetti in seinem
«Futuristischen Manifest» von 1909 zur
Forderung provoziert haben, sämtliche
Museen zu vernichten, existieren nicht
mehr. Unmittelbare, lebendige Gegenwart
ist heute ins Konzept des Museums
einbezogen in einer Konsequenz, die von
Kritikern «verworfen» (Adorno) genannt
wird. Und dennoch wird die Einrichtung
als solche von allen Seiten her in Frage
gestellt: Jener Teil der Öffentlichkeit, der
traditionellerweise das «Publikum» des

Museums bildete, fühlt sich um die
Möglichkeit elitären Genusses betrogen; der
andere, grössere Teil der Öffentlichkeit
spricht entweder von vornherein dem
Museum jegliche gesellschaftlich notwendige

Funktion ab oder verweist auf seinen
Reservat-Charakter, der es vom tätigen,
alltäglichen Leben abschirme und
abkapsle. In Frage gestellt wird es auch von
den Künstlern, und zwar aus den verschiedensten

Motiven: Der Vorwurf der
Künstlichkeit und Lebensfremdheit dieses Raumes

der Begegnung zwischen Kunst und
Gesellschaft wird auch von dieser Seite
erhoben. Andere Stimmen ziehen in Zweifel,

ob die auf die traditionellen Gattungen

der bildenden Kunst ausgerichtete Struktur

des herkömmlichen Museums rein
technisch in der Lage sei, zeitgenössisches
Schaffen mit seiner Tendenz zur
Grenzüberschreitung zwischen den Künsten und
Medien angemessen zur Darstellung zu
bringen. Jene Gruppe schliesslich, die nach
dem «nicht ausstellbaren» Werk sucht,
hat sich vollends von der Tatsache und
von der Idee des Museums abgewandt.

Es liegt auf der Hand, dass die ganze
Problematik in erster Linie eine
Herausforderung an die Museumsleiter darstellt.
In der Tat ist die Diskussion unter den
Fachleuten seit langem im Gange. Es sind
Konzepte und Modelle entworfen worden,
und einzelne prinzipielle Forderungen, die
sich daraus ableiten liessen, wurden bei
Neubauten, aber auch bei Umgestaltungen
bestehender Institute in den letzten Jahren
verwirklicht. Nur haben sich fast alle diese
Bemühungen etwas abseits der Öffentlichkeit

abgespielt; jedenfalls haben sie nie
jenes Mass an Publizität erreicht, das heute
einfach notwendig ist, um der Gesellschaft
mehr als nur oberflächlich bewusst zu
werden.

Auf Anhieb ist deshalb die Idee des
Basler Kunsthalle-Leiters P. F. Althaus,
sein Konzept eines künftigen Museums
zum Thema einer Ausstellung zu machen,
ein willkommener Anstoss. Er erreicht
nicht nur die Besucher der Schau, sondern
vermag über die Berichterstattung in den
Zeitungen und Massenmedien einen viel
weiteren Kreis zu erfassen als die
Aufsätze, in denen Althaus bisher schon seine

Forderungen dargelegt hat. «Das offene

698



Museum - die Stadt» heisst die
Manifestation, die noch bis zum 22. November
zugänglich bleibt. Der etwas rätselhafte
Titel weist aber bereits hin auf eine
Grundprämisse des Vorschlags von Althaus, die
in das Basler Experiment so etwas wie
einen Widerspruch in sich selbst
hineinbringt: Sein Modell-Museum ist Teil eines
städtebaulichen Konzepts; es ist Zentrum
einer erst noch zu bauenden Stadt von
morgen, also Utopie. Folgerichtig ist denn
auch ein Kernstück der Ausstellung jener
Saal mit den Struktur-Analysen und
Modellen des Projekts «Offenes Museum»,
das Althaus mit einem Team von
Architekten, Ingenieuren und Psychologen
erarbeitet und vor einem Jahr anlässlich der
IV. Biennale von Paris mit Erfolg zur
Diskussion gestellt hat. Doch findet sich dieser

planerische Aspekt des Themas nicht
weiter ausgebaut, sondern es wird der
Versuch gemacht, andeutungsweise eine
Vorstellung von den Aktivitäten zu
vermitteln, die das «Offene Museum» ermöglichen

würde. Dass diese Aktivitäten sich
in den Räumlichkeiten der alten Kunsthalle

entfalten müssen, die kaum eine der
von Althaus gestellten Bedingungen erfüllen,

macht die Sache etwas zwiespältig;
denn das Aktionsprogramm einerseits und
das Raumprogramm andererseits, wie sie
in der theoretischen Untersuchung
entwickelt werden, erscheinen dort ganz
logisch und schlüssig als zwei Grössen, die
sich gegenseitig bedingen. Hier aber wird
gleichsam suggeriert (was gewiss nicht der
Absicht des Veranstalters entspricht), auch
ein bestehendes Museum, das bestimmt
nicht «möglichst dicht in den materiell
bestimmten Alltag» eingebaut ist und eine
starre, statische Einteilung der Räume
aufweist, könne durch programmtechnische
Massnahmen umfunktioniert werden zur
geforderten « Identifikationsmöglichkeit
einer städtischen Gemeinschaft». Und
mehr noch: als Rezept für die nötigen
Massnahmen scheint sich die Formel
anzubieten, statt der einen, spektakulären
Schau simultan mehrere kleinere
Ausstellungen im gleichen Haus zu vereinigen.

Hoffentlich bin ich zu skeptisch in

bezug auf die möglichen Missverständnisse;

das theoretische Konzept des «Offenen

Museums» halte ich für eine
durchdachte Planungsgrundlage, die zudem den
Vorzug hat, durchaus realisierbar zu sein;
denn - so scheint mir - der eigentliche
Museum-Komplex des Projekts lässt sich
ohne Schaden aus dem Kontext der
Stadtutopie lösen und an geeigneter Stelle einer
historisch gewachsenen Situation einfügen.
Genau das hat übrigens eine Basler Arbeitsgruppe

getan, deren Plan einer Umgestaltung

der Altstadt zum «Begegnungsbereich»

unter dem Schlagwort «Das
Zentrum des Zentrums» ein offenes Museum
am Barfüsserplatz fordert.

Doch selbst dann, wenn die Mehrzahl
der Besucher den Gedankenschritt
nachvollzieht, dass in der Basler Ausstellung
Situationen in einem supponierten «Offenen

Museum» simuliert werden, bleiben
noch Ansatzpunkte für Kritik. Mir scheint,
Althaus hat grundlegende eigene Postulate
ausser acht gelassen: «Kommentation und
Information fördern die Möglichkeit zur
persönlichen Stellungnahme» (Kunstnachrichten,

Oktober 1969). Nun - das
klassische Medium eines Kommentars zur
Ausstellung ist der Katalog. Er soll im
Lauf der Veranstaltung in den Museumsräumen

selbst gedruckt werden und nach
Schluss, also als Dokumentation des
durchgeführten Experiments, vorliegen. Denkbar

wäre ein auf Tonband gesprochener
Kommentar an einigen Schwerpunkten der
Schau. Von dieser Möglichkeit wird nicht
Gebrauch gemacht. Nur an einer einzigen
Stelle wird - abgesehen vom Fernsehgerät

- Ton verwendet : eine Collage von Geräuschen

des Strassenverkehrs, die vermutlich
die Unwohnlichkeit der heutigen Städte
beschwören soll, aber kaum Informationscharakter

besitzt. Bleibt also noch die
Beschriftung der Säle. Ist sie in dieser
improvisierten Form den Museumsbesuchern

des «visuellen Zeitalters»
zuzumuten?

«Nicht nur die zeitgenössischen Werke,
auch die <klassisch) gewordenen müssen
in Bewegung bleiben» (Kunstnachrichten,
Mai 1968). Diese hochinteressante For-

699



derung nach einer ständigen Umwertung
des historischen Kunsterbes im Raum des
modernen Museums wird nicht illustriert.
Gewiss, die Kunsthalle besitzt keine Sammlung.

Doch wenn schon das ganze «Offene
Museum» simuliert wird, könnte auch
dieser Aspekt mit Leihgaben an einem
Beispiel dargestellt werden.

«Zusammenführen von verschiedenen
fachlichen und persönlichen Leistungen
innerhalb eines Teams» (Kunstnachrichten,

Oktober 1969) wird als eine der
Aufgaben eines heutigen Museums erwähnt.
Hätte es da nicht auf der Hand gelegen,
zur Gestaltung des Themas «Information»
einen Vertreter der betreffenden Wissenschaft

beizuziehen? Ich könnte mir
vorstellen, dass er die Gelegenheit ergriffen
hätte, in einem Museum, also einem Ort
der optischen Kommunikation, vor allem
den Weg der Bildinformation anschaulich
zu machen. Der Fluss der Wortnachrich-
ten am Beispiel des Fernschreibers ist zwar
interessant, aber vielleicht doch etwas
unmotiviert. Warum wurde kein Funkbild-
anschluss gewählt? Warum fehlt ein Hinweis

auf die bereits seriereifen Bildspeichergeräte?

- Ein ähnlicher Einwand betrifft
das Thema «Raumsemantik». Hier hätte
die experimentelle Psychologie zum Zuge
kommen müssen; sie hat bereits greifbare
Resultate zur Verfügung, wo die beiden

Architekten noch die Problemstellung
formulieren.

Immerhin: der Umstand, dass ich so
selbstverständlich auf den Gedanken
gekommen bin, ein Informationswissenschafter

und ein Psychologe könnten im
Gestaltungsstab eines Kunstmuseums mitwirken,
zeigt doch, dass der Anstoss der Basler
Ausstellung seine Wirkung nicht verfehlt
hat. Dass ich die kritischen Anmerkungen
derart in den Vordergrund geschoben habe,
rührt davon her, dass ich mich mit der
Grundkonzeption identifizieren möchte.
P. F. Althaus wird entschuldigen, dass ich
nicht die Wandzeitung in der Kunsthalle
für meine Einwände benützt habe; zum
einen dürfte wohl der Platz nicht ausgereicht

haben, zum anderen sind die schon
vorhandenen Beiträge etwas zu dürftig und
primitiv. Ob diese Eintragungen symptomatisch

sind für das «Mitspielen» des

Basler Publikums, wird sich bis zum
Schluss der Ausstellung erwiesen haben.
Es ist zu hoffen, dass dies nicht der Fall
ist; denn das «Offene Museum» braucht
auch - und vor allem - vor seiner
Entstehung die weiteste Öffentlichkeit als

Gesprächspartner, soll es nicht wie das
alte «Geschlossene Museum» in den Ruf
einer elitären, der Gesellschaft aufoktroyierten

Institution kommen.
Klaus Speich

ZWEIMAL GOETHE UND DIE POLITIK

Zu zwei Premieren am Schauspielhaus Zürich

Nach der Panne, die Harry Buckwitz
zwang, die Premiere «Die Aufgeregten von
Goethe» vonAdolf Muschg zu verschieben,
den Regisseur kurzfristig zu entlassen und
die Inszenierung selber zu übernehmen,
hätte kaum noch jemand für möglich gehalten,

dass ausgerechnet diese Produktion
zum ersten Erfolg der Saison werden könnte.

Das Unternehmen schien Kennern von
Grund auf problematisch, und was anläss¬

lich der Pressekonferenz zutage trat, an der
Autor und Direktor die Gründe für ihren
Entschluss bekanntgaben, bewirkte zusätzliche

Skepsis. Auch wenn man nicht - wie
jener Teil der Kritik, der dem Nachfolger
Peter Löfflers Rache geschworen hat - den
Vorfall zu einer Demonstration gegen die
«unmöglichen Strukturen des Schauspielhauses»

umbiegen wollte, müsste man doch
annehmen, die Voraussetzungen seien den

700



«Aufgeregten» denkbar ungünstig. Ein
Fall wie dieser ist geeignet, unsere
Theatererfahrungen zu erweitern; unmöglich ist
offenbar gar nichts, soweit es sich um Theater

handelt, folgerichtig oder logisch oder
dergleichen auch nicht. Schwierigkeiten, ja
ein Zustand nahe bei der Hoffnungslosigkeit,

werden möglicherweise zur Antriebsfeder

einer rundum erfreulichen Aufführung.

Man sollte sich das merken.
Auch das Gegenteil ist möglich. Nach

der massig ausgefallenen Eröffnungspremiere

mit dem viel zu harmlosen «Vater
Ubu» meinten wir, besser wäre gewesen,
die Spielzeit mit «Egmont» zu beginnen:
mit einer verhältnismässig sicheren, von der
Praxis her unproblematischen Sache. Das
war, wie die zweite Premiere zeigte, kein
guter Rat. Unproblematisch ist «Egmont»
ohnehin nicht, und das Theater als Praxis
ist es noch viel weniger. Man kann
schlechterdings nicht voraussagen, bis zu welchem
Grad sich Planungen realisieren lassen, ob
sie Konzept bleiben oder ob sie sich aufder
Bühne verändern. Entscheidende Frage am
Ende aller Theaterarbeit: Wird das Publikum

mitspielen? Wird es die Bälle aufnehmen,

die man ihm anmutig, trickreich oder
auch scharf gezielt zuwirft? Davon hängt
am Ende alles ab. Bei «Egmont» fielen ein

paar Bälle zu Boden.

Harry Buckwitz hat «Egmont» inszeniert,
als ein politisches Drama, konzentriert auf
die rationalen Zusammenhänge. Der Held,
den Goethe als den Liebling des Volkes,
den Menschen, der ganz dem erfüllten
Augenblick lebt, in farbigen Bildern darstellt,
erscheint bei Buckwitz als der Mann, der
eine politische Situation falsch beurteilt
und seinen Irrtum mit dem Leben bezahlt.
Die Reduktion, die Konzentration auf dieses

Motiv ist gewiss lobenswert. Man darf
ohne weiteres sagen, sie mache Goethes
Drama härter, entschiedener, auch
zielsicherer. Sie zeigt, was daran auch heute -
und gerade heute - bedenkenswert ist.
Idealismus und ein treues Herz stehen gegen

rechnende Macht. Heldentum dieser Art
ist gefährlich, ausserdem höchst
kurzschlüssig. Man darf schliesslich erwarten,
dass politische Führer ihre Chancen und
Möglichkeiten kühl abzuwägen wissen.
Oder dass das Risiko, das sie eingehen,
wenigstens kalkuliert sei. Das alles macht
die Aufführung des «Egmont» bewusst,
stellt es klar heraus und unterstreicht es.

Aber der Eindruck, den die Aufführung
hinterlässt, ist zugleich auch der einer
etwas blutarmen Sache. Ich kann nicht glauben,

dass das so sein müsse: die politische
Relevanz müsste nicht unbedingt Blässe zur
Folge haben. Warum denn auch? Wenn
wir einsehen, dass die folkloristischen und
lyrischen Passagen fallen mussten, also das
Armbrustschiessen zu Beginn und - leider -
auch Klärchens Lieder, so fragen wir uns
doch, warum uns Buckwitz die Farben
vorenthält, den Glanz der Lebensfreude, den
der Held ausstrahlt. Ist der Genuss des

gegenwärtigen Augenblicks, auf den sich
Egmont Oranien gegenüber beruft, mit der
Lehre nicht vereinbar, die diese Inszenierung

erteilen will Ich finde es schade. Ich
verstehe nicht recht, warum - neben dem,
was an dem Schauspiel «Egmont» schon
früh als pathetisch, sentimental und opernhaft

kritisiert wurde - auch die farbige Blüte

des Lebens fallen müsste, die sich freilich
in der Umgebung starrender Staatsraison
seltsam genug ausnimmt. Warum müsste
der Ton des Ganzen herabgestimmt
werden? Bei Goethe sagt Albas Diener Silva,
das Herz sage ihm, dass Oranien nicht
komme; bei Buckwitz sagt er bloss, er
fühle es. Überhaupt die Textänderungen!
Die Grenze dessen, was einem einmal
gewählten Konzept zuliebe verändert werden

muss, ist sicher nicht unverrückbar. Ich
würde meinen, es komme am Ende auf die
Überzeugungskraft der Striche oder
Zusätze an, auf das Ergebnis, das sie zeitigen.
Aber - auch in dieser Hinsicht nämlich gab
es Störendes - der Schluss der Unterredung
zwischen Oranien und Egmont, dieser Stak-
kato-Wortwechsel, in dem Egmont dem
Freund zuletzt «Graf ohne Land» zuruft
und dieser mit «Graf ohne Kopf» (zur
Heiterkeit eines Teils des Publikums) pariert:

701



dieser Schluss ist nicht von Goethe und
passt nicht zu seinem Stil. Man hört es
deutlich und findet die imaginäre Grenze
leider eindeutig übertreten.

Es liegt im Konzept des Regisseurs und
ist zu bedauern, dass die Szene grau und
farblos, ein Niemandsraum ist. Emile Ange-
loz hat plastische Wände gestaltet,
durchbrochene Blöcke, alles Grau in Grau. Man
kann sie in mehreren Kombinationen
zusammenstellen, und das gibt dann den
Wechsel der Schauplätze an. AnneAbegglen
entwarf Kostüme, die zwischen historisierenden

Formen und neutral-modernen
Futteralen unentschieden bleiben, vor allem
aber: ohne Farbe auch sie. Margarethe von
Parma erscheint bei Goethe, in ihrem ersten
Auftritt, in Jagdkleidern und umgeben von
Hofleuten, Pagen und Bedienten. Bei Buckwitz

beugt sie sich kurzsichtig über ein
Aktenstück. Sie befindet sich allein im Raum,
und sie trägt ein schmuckloses schwarzes
Hauskleid. Übrigens: die Szenen nach dem
Lichtwechsel mit stummem Spiel zu
beginnen (mit dem stillen Trunk der Runde
am Wirtstisch, mit den gedankenschweren
Gängen der Regentin etc.), nimmt der
Aufführung Tempo und Schwung weg, macht
sie noch zähflüssiger. War das gewollt und
war es nötig?

Buckwitz hat eine gewiss nicht uninteressante

Interpretation mit einer gewissen
Konsequenz durchgeführt. Sein «Egmont»
ist nicht geradezu das, was man heute
«umfunktioniert» zu nennen pflegt, sondern
aus dem Goetheschen Schauspiel logisch
entwickelt. Was zu bedauern ist: es fehlt
der volle Akkord des Lebens. Es fehlt
etwas, ohne das man dieses Stück, glaube ich,
nicht spielen dürfte, weil es sonst blutarm
wirkt. Dafür ist Goethe nicht, dafür ist
allein Harry Buckwitz verantwortlich. Und -
um nun auch auf die Darsteller zu kommen
- Ullrich Haupt macht in der Titelrolle diesen

Mangel nur noch schmerzlicher
bewusst. Er spielt auf nüchtern, er ist ein
forscher, vielleicht ein flotter Kerl, leichtsinnig,

gutgläubig, aber näher beim Western
als bei Goethe. Warum hat nicht Peter Ehrlich,

der als Oranien eine sehr schöne, eine
packende Szene hat, den Egmont gespielt?

Bei Haupt ist die Figur nicht so aufgehoben,

wie man das wünschen müsste. Er ist
ein sympathischer, moderner,
überzeugungsstarker Schauspieler. Das Feuer, das
Egmont auszeichnet, hat er nicht. Tilly
Breidenbach spielt die Regentin als
gramgebeugte Dame, die Unheil kommen sieht,
Hans-Helmut Dickow einen Alba von klaren

und bestimmten Konturen. Renate
Schroeter ist durch das Regiekonzept leider
zurückgebunden: die Welt Klärchens darf
nicht aufblühen, sondern wird zitiert, zur
Illustration benutzt. Die junge Schauspielerin

erzwingt jedoch unsere Aufmerksamkeit,

ebenso wie Ingold Wildenauer als

Brackenburg.
Ich muss den Eindruck zwiespältig

nennen. Hat man mit Goethe ernsthafte
Schwierigkeiten Dass die Klassiker offenbar

ein Problem sind, zeigt jeder vergleichende

Blick auf die deutschsprachigen
Bühnen. Die «Egmont»-Inszenierung hat
es nicht gelöst, nur einmal mehr bewusst
gemacht.

Was Adolf Muschg mit Goethes
Dramenfragment «Die Aufgeregten» gemacht hat,
ist vom Gesichtspunkt der Literaturwissenschaft,

der werkimmanenten Interpretation,
der Bemühung um Verstehen und Erkennen
eines historischen und literarischen Dokuments

höchst fragwürdig. Aber es ist reizvoll.

Und das Theater, dem die strengen
Schulmeister ja immer schon vorwarfen, es
hasche nach Effekten, sei unseriös und in
all seiner Frechheit nicht einmal zu behaf-
ten, das Theater wäre ganz einfach zu
bedauern, wenn es die Idee Muschgs nicht
aufgegriffen und zu seiner Sache gemacht
hätte. Ich werde mich hüten, hier eine
Textanalyse zu versuchen. Ein Spiel für sich
müsste sein, Goethes Original, Muschgs
Ergänzungen und Umdeutungen und erst
noch die Wirkungen, die ihre Kombination
auf dem Theater erzeugten, gegeneinander
zu stellen. Es würde sich höchst
wahrscheinlich zeigen (ich bin vollkommen
überzeugt davon!), dass die sozialkritische
Komponente des neuen Textes zwar als

702



Ferment wichtig, aber bei weitem nicht die
Hauptsache ist. Oder anders gesagt: sie
wäre etwas öde, etwas stur, wenn sie nicht
in einem Gebilde aufginge, das in
zahlreichen Farben schillert. Goethe würde
sich, wie man so schön sagt, im Grabe
umdrehen, wenn er sähe, was die Zürcher
Theaterleute da mit Hilfe der verhassten
romantischen Ironie aus seinem Beitrag zur
Revolutionsdiskussion gemacht haben. Sie
haben einen vergnügten, pfiffigen Theaterabend

daraus gemacht. Und zwar besteht
das Vergnügen gar nicht nur aus der
Schadenfreude darüber, dass dem Dichterfürsten

auf den politischen Zahn gefühlt wird.
Es erweist sich vielmehr, dass Goethe,
befangen gewiss in den Anschauungen seiner
Zeit, auch in den politischen Glaubenssätzen,

die an Karl Augusts Hof allerhöchste

Billigung hatten, ein hellwacher
Zeitgenosse, ein kluger Beobachter und
gewandter Schriftsteller war. Vielleicht ist er
allzu sehr als Dichter stilisiert worden,
vielleicht sieht man ihn tatsächlich zu sehr nur
als den Klassiker «weithin über irdischem
Gezwerge». Aber das war er nicht, das ist
eine Fiktion der Goetheverehrer, und dies
bewusst gemacht zu haben, ist eines der
Verdienste dieser Aufführung. Wir sehen
den Hofrat im Kreuzfeuer der politischen
Zeitströmungen, sehen ihn Abstand nehmen

von den Aufgeregten, die Revolution
machen wollen und meinen, damit das Los
der Menschheit zu verbessern. Er nimmt,
in der Sprache unserer Zeit, die Partei des

Establishments, zu dem er gehört. Aber ist
er damit schon widerlegt? Vielleicht war es
einmal eine Absicht dieses Inszenierungsprojekts,

dass man sich auf Goethes Kosten
ein wenig mokieren wollte. Ich würde es
dann als ein zweites Verdienst der Aufführung

bezeichnen, dass sie fair blieb: der
Hofrat kommt ausführlich zum Wort, auch
in den Zwischentexten zwischen den
einzelnen Szenen. Und was das Thema der
Auseinandersetzung betrifft, so möchte ich
anmerken, dass er da so schlecht nicht liegt.
Erst kürzlich hat ein «linker» englischer
Psychiater, Ronald D. Laing, die funktio-
nalistische Einengung und Ausrichtung der
modernen Welt und des Lebens dafür ver¬

antwortlich gemacht, dass der Mensch je
länger je weiter davon entfernt sei, Person

zu werden. Und die revolutionäre Zuversicht,

dass der Umsturz der äusseren
Verhältnisse zur Befreiung und Selbstverwirklichung

des Menschen führen werde, habe
bisher noch immer versagt. Es war um 1790

vertretbar, beispielsweise den aufgeklärten
Absolutismus als ernsthafte Alternative zu
den Bemühungen zu betrachten, die da meinen,

mit der Befreiung der Bevormundeten
sei alles getan.

Aber das nur nebenbei. Unter dem
Eindruck der Französischen Revolution hat
Goethe unter anderem das politische Drama

«Die Aufgeregten» zu schreiben
begonnen. Das Stück war auf fünf Akte
geplant. Nur drei davon, der erste, zweite und
vierte, sind fast vollständig ausgeführt. Als
Goethe das Fragment 1817 im Druck
erscheinen liess, enthielt es später eingefügte
Prosaergänzungen, die den Fortgang der
Handlung skizzieren. Adolf Muschg hat
sich im wesentlichen an diese Hinweise
gehalten. Aber er brachte das kritische
Bewusstsein in seine Ergänzungen ein, er überlegte

sich, wie Goethes Figuren aus unserer
Perspektive erscheinen müssen. Goethe und
der aufgeklärte Adel vertraten, mit Erfolg,
die Überzeugung, dass in Deutschland
nicht tunlich sei, was inFrankreich geschah.
Muschg stellt fest, dass Deutschland das
Land der verpassten Revolution ist. Zu
Breme, dem selbsternannten Führer der
rebellischen Sache in Goethes Stück, merkt
er an: «Politische Tragödien pflegen in
Deutschland lächerlich auszugehen. Goethe
hat recht: ein Narr. Wer lacht mit?»

Schwer zu sagen, wem das Hauptverdienst

für die erfreuliche Inszenierung des

beziehungsreichen, vielfältig facettierten
Spielwerks zukommt. Adolf Muschg darf
sicher mit dem Resultat zufrieden sein. Ich
denke, das meiste von dem, was im günstigen

Fall zu hoffen war, ist verwirklicht worden.

Die Stimmung im Publikum verdichtete

sich zusehends, es herrschte die
knisternde Atmosphäre heiterer Aufmerksamkeit.

Der Autor also, besser: die Autoren
Goethe und Muschg haben ihre Sache gut
gemacht. Aber der stärkste Beifall für einen

703



hoch erfreulichen Abend gebührt diesmal
eindeutig dem Ensemble. Es wuchs über
sich selbst hinaus. Es mochte spüren, dass

für einmal wieder Theater funktionierte.
Der Abend war nicht nur gerettet, er
gedieh zu einem Erfolg. Wenn ich das
Ensemble zuerst nenne, so doch im gleichen
Atemzug die beherrschende schauspielerische

«Entdeckung» dieser Produktion:
Anneliese Betschart. Sie spielt die Gräfin,
eine grosse Dame von Welt, die eben in
Paris gewesen ist und die Ideen der Revolution

in den Salons mit führenden Geistern
diskutiert hat. Wieder zuhause in ihrem
kleinen Reich, behält sie die Fäden souverän

in der Hand. Sie spielt Revolution mit
ihren Untertanen, so wie man Blinde Kuh
spielt, und es zeigt sich, dass mit ihnen auf
diesem Gebiet wirklich nicht viel anzufangen

ist. Die Rolle bietet reiche Möglichkeiten

der Verstellung, der Anspielung, des
Spiels auf zwei Ebenen, der stilisierten,
phrasenhaften Gesten. Es ist eine Aufgabe,
die sicherstes Gefühl für Nuance voraussetzt.

Anneliese Betschart ist ihr in jeder
Sekunde gewachsen. Ein Gewinn allein,
diese Künstlerin in dieser Rolle zu sehen!
Aber da sind die andern: Werner Dahms
als verbitterter Chirurgus und Revolutionär
Breme, Ulrich Radke als adliger Lebemann
(zu harmlos, zu sehr Schwank), Hermann
Kiessner als Hofrat (mit Porträtähnlichkeit

zu Goethe, dem weimarischen Minister,

etwas blass).Da ist Erwin Parker, der
den bösen Amtmann darstellt, den Sünden¬

bock, über dessen Leiche hin die faule
Versöhnung zustande kommt: eine Prachtsfigur.

Jodoc Seidel ist der radikale Magister,
Dieter Wernecke ein junger Bauer, der für
Ruhe und Ordnung ist und darum gut
geeignet, Goethesche Aufzeichnungen über
Gesellschaft, Politik und Macht zwischen
den Akten vor dem Vorhang vorzutragen.
Köstlich auch das Bauerntrio Heinz Winter,

Rolf Kadgin und Edzard Wüstendörfer.
Der Abend lebt vom präzisen, die

Abgründe und Schichten des Textes sicher
meisternden Spiel der Schauspieler.
Bühnenbild und Kostüme {Georg Schmid und
Epi Schlüsselbergef) treffen ebenso sicher
die Mischung aus Zeitkolorit und ironischer

Verfremdung. Für die Regie zeichnen
gemeinsam Hermann Kutscher (der
vorzeitig entlassen wurde) und Harry Buckwitz.

Ich weiss nicht, wie die Aufführung
vor dem Eingreifen des Hausherrn aussah,
wieviel geändert, wieviel belassen wurde.
Gleichviel: das Schauspielhaus hat ein
Stück, das ebenso unterhaltsam wie geistreich

und - mit Massen - brisant ist.
Die Frage, ob Goethe Unrecht zugefügt

werde, wird möglicherweise aufgeworfen.
Ihre Diskussion führt unweigerlich zur
Diskussion politischer Fragen. Die Aufführung
ist geeignet, dem Zuschauer Sachverhalte
bewusst zu machen. Sie tut es auf eine
höchst vergnügliche Weise. Sie lässt Theater

Wirklichkeit werden.

Lorenzo

704


	Kulturelle Umschau

