
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 8

Artikel: Über mögliche Fehlhaltungen der aktuellen Kritik

Autor: Krättli, Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162509

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gegenüber am liebsten mit professoral-lächerlichen Monstrositäten
aufkreuzt, die eigentlich nicht entfernt sind etwa von Riemanns Zweitaktig-
keits-Fimmel und Schenkers Urlinien-Komplex.

Wert - Wertung - Bewerten: man wird kaum umhinkommen, sie nun
einmal abzuleiten von Generation, Mode, Tabu, Wirkung, Image - und
zwar gleichgültig, ob als deren Affirmation oder Negation. Damit bleibt
die Relativität von Wertungen - eben: als Bezogenheiten - auf Bildung,
Absicht, Geschmack, Anspruch, Vergleich, Engagement, Wirtschaftlichkeit.

Der Zug führt dabei - absichtsvoll - vom Geistigen zum Materiellen.
Aber alle Ideale - und zwar schon lange vor Goethens «Schönem, Wahrem
und Gutem» - sind Konstruktionen, in deren Spiegelung selbst die epochalsten

Kunstwerke - oder gerade diese am auffälligsten - versengen mussten.
Indem diese aber als zeitgebundene mit den Zeiten sich verändern: darin
liegt einzig die Chance ihres Überlebens und damit ein Hauch - wenn nicht
ewiger, so doch - verlängerter Existenz.

Über mögliche Fehlhaltungen
der aktuellen Kritik

ANTON KRÄTTLI

Obgleich es ebenso viele Abstufungen der kritischen wie der schöpferischen
Begabung gibt, neigt die Öffentlichkeit im Hinblick auf die Kritik zu einem
Pauschalurteil. Wer Romane, Gedichte oder Theaterstücke schreibt, er mag
darin so mittelmässig oder schwach sein wie immer, geniesst als ein gewissermassen

schöpferischer Mensch stillschweigende Achtung. Der analytische
Verstand, der Schwäche und Mittelmässigkeit in diesen Werken nachzuweisen

sucht, wird niedriger eingeschätzt. Einige trachten ihm gar nach dem
Leben und zitieren fleissig Goethe: «Schlagt ihn tot, den Hund, er ist ein

Rezensent», oder Rolf Dieter Brinkmann: «Ich müsste ein Maschinengewehr

haben und sie alle über den Haufen schiessen. » Autoren und Künstler,

denen Interpretation und Kommentar aus mancherlei und überdies

685



verständlichen Gründen lästig sind, Leser und Kunstenthusiasten, die sich
durch kritische Anmerkungen in ihrem Genuss gestört sehen, vereinigen
sich zu einer ebenso unnatürlichen wie dauerhaften Koalition, deren Ziel
es ist, Fehlleistungen der Kritik aufzuspiessen und damit die Fragwürdigkeit
der Gattung zu beweisen. Vor allem bietet natürlich das unerschöpfliche
Arsenal sogenannter erwiesener Fehlurteile, das von Jahrzehnt zu
Jahrzehnt grösser wird, Waffen zur Ausrüstung ganzer Armeen. Der Kritiker
hat nichts zur Hand, womit er sich dagegen zur Wehr setzen könnte. Es
ist leider nur zu wahr, dass sich seine Kollegen und er selbst immer wieder
irren. Und ferner ist es wahr, dass nur schon zwei Kritiker über ein und
denselben Gegenstand höchst verschiedene Aussagen machen. Nicht nur
die Urteile selbst, schon was ihnen vorausgeht, das ästhetische Erlebnis,
die Beschreibung und Charakterisierung des Bildes oder der Inszenierung,
die der Kritik zugrunde liegen, unterscheiden sich möglicherweise so sehr,
dass man meinen könnte, sie bezögen sich nicht auf das gleiche Objekt.
Das ist hundertmal schon belegt worden. Wir können vor allem nicht
abstreiten, dass sich die zeitgenössische Kritik sehr oft ausserstande gesehen
hat, den wahren Rang einer künstlerischen Leistung auf Anhieb zu erkennen.

Warum aber soll das bedenklich sein? Viel schlimmer, ja katastrophal
schiene mir ein Zustand, in dem alles, was entsteht, im Augenblick des

Erscheinens auch schon seinen endgültigen Platz hätte, eine Antikultur der
starren, schematischen Ordnung ohne die geringste Auseinandersetzung
und ohne den geringsten Widerspruch. So mag zwar vielen Lesern, die heute
in literarischen Beilagen blättern oder den Kritikerstar am Fernsehen
abschliessende Erkenntnisse verbreiten hören, die Funktionsweise heutiger
Kritik erscheinen. Das Urteil ist manchmal verbreitet, bevor das Buch
ausgeliefert ist, und im Theater ist kaum der letzte Beifall verrauscht, da
vermittelt das Studio schon in Direktreportage aus der Loge der
Kritikerprominenz, was man vom neuen Stück und von der Inszenierung zu halten
habe. Aber so kann, so darf es nicht gemeint sein. Kritik, die ihren Gegenstand

und sich selber ernst nimmt, wird niemals auf rasche Erledigung aus
sein. Eben die sogenannten Fehlurteile der Zeitgenossen, die im Lauf der
Jahrzehnte widerlegt worden sind, beweisen, dass um Ablehnung und
Anerkennung gerungen werden muss und dass alles einmal im Fluss war,
was in der Rückschau klar geordnet erscheint.

Franz Roh hat in seinem Buch «Der verkannte Künstler» Hunderte von
sogenannten Fehlurteilen zusammengestellt und weist damit nach, dass

Lessing, Goethe, Schiller, Hölderlin, Kleist und alle die komfortabel
etablierten Grössen der Literaturgeschichte nicht minder als ihre malenden
und komponierenden Brüder einst die Opfer uneinsichtiger und starrsinniger
Beurteiler waren. Wir wandeln durch eine furchterregende Galerie von
Meinungen, die durch die Geschichte und den Wandel des Verständnisses

686



desavouiert worden sind. Aber es ist im Grunde eine billige Genugtuung,
die mächtigen Zeitungsschreiber des 18. Jahrhunderts blossgestellt zu sehen

und von der Unzuverlässigkeit ihrer Urteile auf diejenige ihrer Nachfolger
in unseren Tagen zu schliessen. Franz Roh führt übrigens nur ablehnende
Urteile an, nicht aber Lobgesänge auf literarische Eintagsfliegen, die doch
offensichtlich auch unter den Begriff des Fehlurteils fallen. Wahrscheinlich
wären die Fälle nicht weniger zahlreich, in denen die Kritik ihren Gegenstand

zu hoch einstuft.
Aber wie kann man überhaupt von Fehlurteil und Irrtum reden, solange

eine «Wahrheit» gar nicht feststehen kann? Was eigentlich ist mit den

Missgriffen in der Aneignung des Neuen bewiesen? Die Kritik muss auf
ihrem Recht auf Irrtum bestehen, weil sie nicht vom sicheren Ufer aus

operiert, sondern im Strom der Zeit mitfahrt. Daraus geht freilich auch
mit aller Deutlichkeit hervor, dass aus dieser Position keine Zensuren zu
erteilen sind. Ich nehme an, der Kritiker schreibe zur Information seiner

Zeitgenossen, er teile mit, was er wahrnimmt, und dies in der Meinung,
damit zur Aufklärung beizutragen. Er schreibt nicht, um dem Künstler
Ratschläge zu erteilen oder Vorschriften zu machen; aber er formuliert
Antworten, er gibt der Resonanz Sprache. Das ist eine Aufgabe, die zu
ihrer Lösung den Schriftsteller erfordert. Als einer, der schreibend zu
erkennen sucht, greift der Kritiker in die Auseinandersetzung ein. Sein Ziel
ist nicht, endgültige Urteile abzugeben, obgleich er selbstverständlich
danach trachtet, das Belangvolle vom Belanglosen zu unterscheiden. Seine

Aussagen sind durchaus vorläufig und - wenigstens waren sie das bis heute -
Teil des grossen Gesprächs, das jenen Prozess vorantreibt, den Adam Müller
die «Einbürgerung der Kunst» genannt hat. Dieser viel zu wenig bekannte
Kritiker der Romantik geht davon aus, dass zwischen dem Bestehenden
und dem Entstehenden die Brücken nicht abgebrochen sind. Was neu
hinzukommt, erneuert das Alte und verändert die Welt. Neue Tendenzen, auch
offener Widerspruch und Kampf gegen herrschende Anschauungen und
Zustände verwandeln sich ihrerseits zu prägenden Mustern und sehen sich
alsbald wieder dem Prozess der Erneuerung ausgesetzt. Der Kritiker reagiert
auf das Neue, indem er es begrüsst oder ablehnt, indem er Freude oder
Enttäuschung, Begeisterung oder Gegnerschaft empfindet und dem
Ausdruck gibt, das heisst, indem er sich mit den neuen Werken und seiner

eigenen Reaktion darauf kritisch auseinandersetzt. In dieser Weise arbeitet
er an der «Einbürgerung der Kunst»: er sucht das Fremde und neu
Hinzugekommene heimisch zu machen. Diese These lässt sich bis auf unsere Zeit
belegen, und sie hat nichts zu tun mit der heute viel geschmähten «Bürgerlichkeit»

der Kritik, sondern setzt im Gegenteil die Bereitschaft voraus,
ererbte und erworbene Positionen immer aufs neue in Frage zu stellen.

Von Moritz Heimann gibt es den Ausspruch, die grössten Kunstwerke

687



seien zuerst immer nur empirische Erscheinungen, und die Kritik sei es, die
sie zu mythischen und platonischen mache. Roland Barthes erblickt in der
Kritik keinesfalls eine Liste von Ergebnissen oder eine Aufzählung von
Urteilen, sondern eine Aktivität, und die Frage, ob eine Aktivität überhaupt
«wahr» sein könne, erscheint ihm mit Recht sinnlos. Die neugeschaffenen
Kunstwerke stehen, wie Hilde Domin es ausgedrückt hat, zitternd und
nackt und ohne Sicherheit da. Ob sie erkannt werden, ausgewählt und mit
dem Geleitbrief versehen zu den Gebrauchern der nächsten Stufe, das ist
die Frage, auf die das kritische Gespräch eine Antwort sucht.

Die Vorstellung, es gebe eine unverrückbare Wirklichkeit des Kunstwerks,

ist durch die Erkenntnistheorie widerlegt. Insbesondere ist die
Realität, auf die sich die Kritik bezieht, durch die ästhetischen Konkretisationen

des Kunstwerks gegeben, deren mehrere möglich sind. Auch aus
diesem Grund ist es töricht, in Fragen des kritischen Urteils von wahr und
falsch zu reden. Möglich und denkbar ist, dass eine kritische Interpretation
dem Kunstwerk näher kommt als eine andere; aber das ist mit keinem
Meterstab nachzuweisen, sondern muss sich im vergleichenden Gespräch
und in der fortschreitenden Auseinandersetzung herausstellen.

An diesem Punkt nun werden wir aufmerksam auf Erscheinungen, die
das Bild trüben. Ich nenne die Monopolstellung einzelner Wortführer, ich
nenne die Fehleinstellung, die statt des Gesprächs das Urteil ex cathedra
produziert, ich nenne die um sich greifende ideologische Befangenheit der
Kritik, und ich nenne eitle Demonstrationen aller Art. Diese durchaus
krisenhaften Erscheinungen stellen uns vor ernste Fragen. Sind etwa die
Voraussetzungen für das offene Gespräch nicht mehr gegeben Tragen die
Brücken nicht mehr, die vom Bestehenden zum Entstehenden hinüberführen

Es gibt viele, die es rundweg verneinen, viele, für die diese Brücken
abgebrochen sind. Dabei spielt es eigentlich keine Rolle mehr, auf welcher Seite
einer steht, ob er als Hüter der Tradition das gesamte Schaffen der Gegenwart

zur Unkunst erklärt oder ob er als Vorkämpfer oder Mitläufer der
neuen Zeit das alte Reich der Kunst als ein bildungsbürgerliches Luftschloss
deklariert. Beide Positionen werden vertreten, Extremismus geht um. Wo
man sich in dieser Weise verschanzt, ist ein Gespräch nicht mehr möglich.
Bisher war die Stellung des Kritikers ein Ort zwischen dem Autor und dem
Leser. Er stand weder ganz da, wo die Vorstellungen von Literatur und
Kunst durch die anerkannten Meisterwerke der Vergangenheit bestimmt
sind, noch stürmte er ohne jede Zurückhaltung und auch Skepsis der
Zukunft entgegen. Jede grosse Rezension war bisher - auch dies ein Wort
Adam Müllers - die Geschichte seines Kampfes mit einem Buch. Ich würde
auch jetzt noch sagen, des Kritikers Aufgabe sei weder die des Heizers auf
dem Zug, der in die Zukunft fährt, noch die des Bremsers, sondern sie
bestehe darin, dass er seinen Verstand, seine Ortskenntnis und seine wache

688



Aufmerksamkeit als Passagier nicht preisgebe. Er kann nicht vergessen,
woher er kommt, er hat einen Erinnerungsschatz zu hüten - aber er ist zugleich
auch neugierig aufdas, was neu auf ihn eindringt und was noch kommen wird.
Und die Widersprüche, die sich daraus ergeben müssen, sind ihm Anlass zu
Versuchen, das Kunstverständnis zu revidieren und neu zu begründen.

Den imaginären Staat der Geister, den sich Adam Müller vorgestellt hat
und in den das Neue einzubürgern ihm eine lohnende Aufgabe schien,
diesen Staat der Geister gibt es - als gemeinsames Vaterland - nicht mehr.
Ideologische Schranken und eine grosse Sprachverwirrung machen die
Verständigung unmöglich. Dazu kommt, dass die Industrialisierung der
Buchproduktion völlig neue Verhältnisse geschaffen hat. Es sind je länger je
weniger geistige Bedürfnisse und Strömungen, die den literarischen Betrieb
bestimmen, sondern Marktgesetze und Produktionsmethoden, die durch
hohe Investitionen notwendig werden. Als der Pionier des Taschenbuchs,
Philipp Reclam in Leipzig, seine Universalbibliothek gründete, liess er sich

noch von der Humanitätsidee des klassischen Idealismus leiten und eröffnete
die Reihe mit Goethes «Faust». Sein Ziel war, den gesamten Bestand
dessen in wohlfeilen Ausgaben greifbar zu machen, was dem Ideal einer
umfassenden literarischen Bildung entsprach.

Moderne Taschenbuchverlage haben diesen Ehrgeiz nicht mehr und
können ihn nicht mehr haben, weil wir uns über ein Ideal umfassender
literarischer Bildung schwerlich noch einigen könnten. Verlegt wird im
allgemeinen, was druckfertig ist und Verkaufschancen hat. Von Dieter
Wellershoff stammt der zutreffende Ausdruck vom «unübersehbaren
Warenhaus des Lesbaren», das uns heute offensteht.

Man muss diese Situation vor Augen haben, wenn man heute nach den

Fehlleistungen der Kritik und nach ihren Torheiten fragt. Im Warenhaus
des Lesbaren wird der Anspruch schon gar nicht mehr erhoben, dass
einzelne Neuerscheinungen in das exklusive Sortiment der Literatur
aufgenommen werden. Wo die Hersteller und Verkäufer nach möglichen
Bestsellern Ausschau halten, der Autor aber verbissen und verzweifelt Gehör,
konkrete Wirkung, Veränderung der Welt erstrebt, wird sich die Kritik
damit bescheiden, Rechenschaft über Lektüreerfahrungen abzulegen. Wer
es heute unternimmt, kritisch zu sichten, was er aus dem unübersehbaren
Angebot an Neuerscheinungen näher in den Blick bekommt, der wird nicht
darauf verzichten wollen, mit dem zu vergleichen, was ihm bekannt ist und
was er aus wohlerwogenen Gründen verehrt. Aber er muss auch wissen,
dass schon diese Verehrung und die Massstäbe, die sich daraus ableiten
mögen, von keinerlei allgemeiner Gültigkeit sind. Sie gelten aber für ihn
selbst, und anders kann er sich über sein Verhältnis zum Neuen und über
seine Lektüreerfahrung nicht Rechenschaft geben, als indem er seine ganze
Aufmerksamkeit, seinen analytischen Verstand, aber auch seine Phantasie,

689



kurzum sich selbst ganz und gar einsetzt, und dazu gehören zweifellos auch
seine früheren Erfahrungen im Umgang mit literarischen und künstlerischen
Werken. Schon immer, möchte ich meinen, sprach der Kritiker in seinem
eigenen Namen und keinesfalls im Namen einer wie immer definierten
Gesellschaft, einer ästhetischen Lehre oder einer starren Norm. Aber im
20. Jahrhundert ist seine Einsamkeit grösser als je - und zu gleicher Zeit
ist ihm die Möglichkeit gegeben, seiner Meinung eine nie vorher erreichte
Verbreitung zu geben.

Das sind ein paar allgemeine Grundsätze, gegen die eine kritische Praxis
nicht Verstössen dürfte. Der Gefahren und Versuchungen gibt es noch
genug; oft scheitert die Kritik nicht an den Voraussetzungen, die sie sich
gibt, sondern an ihrer Durchführung. Fehlhaltungen, Missbrauch und
bares Ungenügen sind es, die insbesondere die Kritik in der Zeitung in
Misskredit gebracht haben. Ich will versuchen, einen kurzen Katalog dieser
Verstösse vorzulegen.

Unter den zehn Fehlhaltungen, die ich nennen möchte, steht der
Missbrauch der Macht an erster Stelle, die Anmassung nämlich, dank Publizität
mit onkelhafter Gebärde Lob und Tadel auszuteilen, grossen Einfluss
auszuüben und sich als die Instanz zu begreifen, die über Ruhm, Ehre und
Verdammnis zu befinden hat. Der Kritikertyp, der hier gemeint ist, macht
aus seiner Arbeit einen zeremoniellen Akt. Er hat erreicht, dass seine
Äusserungen als Orakelsprüche betrachtet werden. Was heute noch möglich
sei, was heute nicht mehr möglich sei, wer sich einen vordersten Platz in
der Literatur erschrieben habe und wer nicht mehr mit dabei sei, meint er
grosszügig dekretieren zu müssen. Man erkennt ihn an seinem Stil, an der
Sucht, Rangordnungen zu konstatieren.

Aber auch der Kritiker, der über die Massenmedien ein grosses Publikum
anspricht, hat nicht mehr zu geben als persönliche Beiträge zum Gespräch.
Nichts ist mehr zu beklagen als der leidige Hang des Publikums, der lauten
Stimme grundsätzlich mehr Kredit zu geben als der leiseren. Beide können
schliesslich nicht mehr sein als Vorschläge zur eigenen kritischen
Auseinandersetzung. Die Angriffe auf die Kritik unserer Zeit sind nur zu berechtigt,

wenn sie dem Starwesen gelten, das weit eher den Beifall und die treue
Gefolgschaft im eigenen Lager anstrebt als die Diskussion.

Es ist unheimlich, auf wankendem Boden zu stehen, den verschiedenartigsten

Eindrücken ausgesetzt zu sein und Entscheidungen treffen zu
müssen. Einfacher und bequemer ist es, diese Entscheidungen ein für allemal
vorwegzunehmen und in die schützende Kapsel einer Ideologie zu flüchten.
Nun sind wir gewiss alle mehr oder weniger voreingenommen; es kommt
auf unsere Bereitschaft an, auf eine neue Erzählung, auf ein Gedicht oder
auf eine Inszenierung einzugehen, ohne gleich nachprüfen zu wollen, ob
unsere literarischen Begriffe daran auch funktionieren. Jede Voreingenom-

690



menheit aber, sei sie nun ästhetisch, politisch, konfessionell oder persönlich
bestimmt, beeinträchtigt die Fähigkeit, auf das Neue einzugehen. Der
Kritiker, der nicht bereit ist, unter Umständen seine eigenen Erwartungen
und seine methodischen Voraussetzungen in Frage zu stellen, wird bald
nichts Relevantes mehr zu sagen haben. Man kennt ihn nach kurzer Zeit
und wird mit einiger Sicherheit voraussagen können, wie er urteilt. Die
literarischen Pastoren, die Goethes «Werther» und das Schauspiel «Stella»
aus der Rüstung einer gestärkten Halskrause heraus mutig attackierten,
sind ein Kuriosum nicht weniger als die orthodoxen Kulturfunktionäre,
die ein Buch oder eine Inszenierung daraufhin überprüfen, ob sie mit der
geltenden Parteilinie übereinstimmen. Dem ideologisch festgelegten Kritiker
fehlt die Freiheit, lebendig zu reagieren und offene Rechenschaft abzulegen.
Auch Brecht, von dem Meisterstücke frisch zupackender Kritik erhalten
sind, erlag in den «Zwölf Thesen zur <Faustus>-Diskussion», die 1953 in
der Zeitschrift «Sinn und Form» erschienen sind, den Fesseln einer starren
Begriffswelt.

Nun ist freilich auch schon zur Ideologie geworden, die Veränderung an
und für sich als entscheidende Qualität zu proklamieren, womit die dritte
Fehlhaltung des Kritikers genannt ist. Einige huldigen wortreich dem Glauben,

das, was neu entstehe, sei grundsätzlich dem Bestehenden und Bekannten

vorzuziehen. Man mag das aus den Realitäten des Kritikerberufs
notfalls erklären, wenn auch nicht entschuldigen. Der Mann, der da täglich
sein Pensum an Lektüre absolviert oder der von Uraufführung zu
Uraufführung reist, möchte aus verständlichen Gründen einmal dabei sein, wenn
es gilt, eine Entdeckung zu machen. Stösst er nur halbwegs auf etwas, das

aus der Reihe tanzt, so entfährt ihm wohl der Seufzer: «Endlich mal was
Neues!» Nur ist damit noch herzlich wenig über das betreffende Werk
gesagt. Wer sich aus Prinzip dem letzten Schrei verschreibt oder doch dem, was
sich dafür ausgibt, wird bald einmal nicht mehr ganz ernst genommen.
Niemals ist die Frage generell zu beantworten, ob wir einem ersten und
neuartigen Versuch, dem wir das Vertrauen schenken, nach kritischer
Lektüre noch zustimmen werden. Zu der geforderten Unbefangenheit
gehört auch, dass wir uns frei halten von Einflüssen blosser Mode. Das
Gerede von Profil und Schreibart einer neuen Literatur, von den
Veränderungen des literarischen Ausdrucks dieser Zeit, das selbstverständlich
vor allem in Verlagsprospekten und Klappentexten anzutreffen ist, bleibt
so lange hohl, als es nicht am einzelnen Fall überzeugend belegt wird. Wer
diesen Ton als Rezensent aufnimmt, macht sich zum Hymniker oder
Werbefachmann am falschen Platz. Statt Rechenschaft abzulegen über
seine Begegnung mit einem Autor und seinem Buch, langweilt er seine Leser

damit, dass er seine eigenen Vorlieben, seine Beschlagenheit in den alier-
neusten Literaturtheorien vorführt.

691



Die vierte Fehlleistung ist eine Komplementärtorheit zu der eben
genannten: sie wird begangen von strengen Kunstrichtern und Fachleuten,
für die Literatur etwas Ähnliches ist wie für den Briefträger die Briefpost.
Es kommt darauf an, alles hübsch in die richtigen Fächer einzuordnen, und
zwar gemäss bewährten Kategorien, die freilich je länger je mehr versagen.
Für den Kritiker dieses Typs ist der Kanon klassischer Überlieferung
verbindlich; jedenfalls bezieht er seine Massstäbe aus den älteren Büchern,
aus den Meisterwerken abgeschlossener Epochen. Das hat natürlich zur
Folge, dass ihm vorwiegend als Zeichen des Abfalls und des Niedergangs
erscheint, was heute geschaffen wird, sofern es sich nicht nach den verehrten
Mustern richtet. Im Grunde fordert er, was schlechterdings nicht
nachvollziehbar ist, es sei denn als platte Nachahmung.

Es gibt diese Kritik auch heute. In der Verhärtung, in der déformation
professionnelle, die sich von Regeln und Theorien nicht mehr zu befreien
weiss, erweist sie sich als unfruchtbar und belanglos.

Den Kreis der Hauptsünden schliesst die fünfte : dass der Kritiker
kurzschlüssig ablehnt, woran er moralischen Anstoss nimmt. Das Verhältnis
von Kunst und Moral ist ausserordentlich komplex; ich kann es hier nicht
darstellen. Einerseits durchstösst der schöpferische Mensch die geltenden
Normen und wirkt dann als Démoralisateur; anderseits tut er es im Zeichen
einer höheren sittlichen Verpflichtung, die seine Zeitgenossen freilich nicht
anerkennen. Was anstössig ist, gibt eben darum oft den Anstoss zu
notwendigen Veränderungen. Die berühmten Gerichtsfälle, in denen die
herrschende sittliche Norm, vertreten durch den Staatsanwalt, den Dichter
der Unmoral bezichtigt, indem sie den Finger auf ominöse Stellen in seinem
Werk hält, sind durch die Anklage ebenso aufschlussreich wie durch die
Verteidigung, die immer den Nachweis zu erbringen versucht, dass von
einer höheren Warte aus, der Warte der Kunst, kleinliche Sittenrichterei
nicht angehe. Dass Kunstwerke nicht gerichtlich zu belangen sind, wissen

wir; die Kritik wird die Frage nach der Moral deswegen nicht einfach
ausklammern dürfen. Aber die Literatur und die Kunst nach den derzeit für
massgebend gehaltenen moralischen Kriterien zu beurteilen, geht so wenig
an, wie von ihr zu fordern, sie müsse eine sänftigende und bessernde
Wirkung haben. Fragwürdig im höchsten Grad scheint mir die Kritik, die den
Autor verdächtigt, er reisse böswillig die sittlichen Grundordnungen ein.

An den Fingern einer Hand lassen sich die fünf Hauptgebrechen der
Kritik aufzählen: Absolutheitsanspruch, ideologische Befangenheit jeder
Art, Kult der Veränderung, starres Festhalten an überlieferten Normen und
Unterstellung der Kunst unter den Primat engbrüstiger Moral. Vor ihnen
sollte sich hüten, wer öffentlich Ja und Nein sagt zu dem, was als Literatur
und Kunst zur Diskussion steht.

An den Fingern der andern Hand sind die kleineren, die lässlichen Sünden

692



der Kritik abzuzählen, Fehlhaltungen, die vorwiegend in der täglichen
Praxis journalistischer Kritik vorkommen.

Die erste besteht darin, dass einer glaubt, er habe dem Künstler auf die
Schulter zu klopfen, ihn zu ermuntern oder zu tadeln als ein gemütlicher,
aber notorischer Besserwisser. Die Schriftsteller und die Künstler arbeiten
mit ihren Mitteln an der Eroberung und Einrichtung von Welt. Die Ergebnisse

dieser schöpferischen Tätigkeit sind grundsätzlich nicht von der Art,
dass sie der Aufsichtsperson oder des Schiedsrichters bedürften. Auch der
Kritiker ist, im besten Fall, ein Schriftsteller, der an der Eroberung und
Einrichtung von Welt arbeitet.

Das scheint der Witzbold und Prosavirtuose nicht zu wissen, der eine

Inszenierung oder ein zu rezensierendes Buch ausschliesslich als Turngerät
benützt, um daran seine manchmal verblüffenden Künste zu zeigen. So

amüsant auch seine Flanken und Rollen sein mögen, er hat den Beruf
verfehlt und wäre im Zirkus oder im Kabarett weit eher an seinem Platz
als auf dem Stuhl des Kritikers. Zwar ist es natürlich nicht verboten, eine

Kritik pointiert zu formulieren; was scharf beobachtet und erst noch gut
gesagt ist, fördert Einsichten. Nur ist es mit handwerklicher Brillanz allein
nicht getan, und niemals dürfte der Eindruck entstehen, nicht die Äusserung

zur Sache selbst, sondern die Pointen und Kalauer, die sich zum Beispiel
aus einem Theaterabend ergeben mögen, seien die Hauptsache.

Die genannte Fehlleistung verbindet sich oft mit einer andern, der
Blasiertheit, die auch als nicht ganz seltene Berufskrankheit kaum zu
entschuldigen ist. Wenn einer so manches Jahr seinen Gratisplatz im Parkett
abgesessen hat, bis er einfach alles zu kennen meint, selbst das, was erst
noch kommen wird, dann sollte er keine Theaterkritik mehr schreiben. Wer
keine Erwartungen mehr hat, wenn die Lichter ausgehen, und wer sich

nicht mehr erregen, entrüsten und begeistern kann, ist für diesen Beruf
verloren.

Ich muss diesem Katalog endlich eine Spezialität der Neulinge oder

Gelegenheitskritiker beifügen. Was ihnen an Erfahrung und Kenntnissen
abgeht, trachten sie wettzumachen durch hastig angelesene Weisheiten aus

Schauspiel- oder Konzertführern. Als echte Bildungsparvenüs verbreiten
sie sich in ihren Kritiken wortreich über Entstehungsgeschichte,
Erstaufführung und Fragen der Interpretation. Haben sie aber fatalerweise eine

Uraufführung zu besprechen, so halten sie sich ans Programmheft oder ans

Interview, das der Autor vorsorglicherweise am Vortag gegeben hat.
Am Schluss dieser kläglichen Reihe steht eine Erscheinung, die das

Publikum und die Künstler versöhnlich stimmen könnte. Dem Kritiker aus

Berufung ist sie ein schweres Ärgernis. Ich meine den Enthusiasten aus

Prinzip, gern gesehen bei Theaterdirektoren, die sich von seinen Hymnen
Werbewirkung versprechen. Er findet herrlich, was immer in Literatur,

693



Theater, Musik und Kunst produziert wird, ja er findet schon herrlich, dass

überhaupt geschrieben, komponiert, gemalt und inszeniert wird. Aber mit
dieser menschenfreundlichen Haltung ist er auch der Feind des Besseren,
der Feind des Vollkommenen. Die schreibenden Biedermänner korrumpieren

den Beruf des Kritikers nachhaltiger als die notorischen Nörgler. Ob
ihnen der Mut zur abweichenden Meinung fehlt oder ob sie Freundschaften
suchen, wo es ihnen an Urteilskraft gebricht, spielt dabei keine Rolle.

Es wird behauptet, die grossen und kleinen Gebrechen der Kritik seien

dadurch auszuräumen, dass man die Kritik umfunktioniere. Sie habe nicht
darüber zu befinden, ob Kunst oder Nichtkunst vorliege, sondern darüber,
ob ein Werk oder eine künstlerische Darbietung geeignet sei, die neue
Gesellschaft aufzubauen. Alle Kritik sei darum notwendigerweise
Gesellschaftskritik. Nun ist gar kein Zweifel, dass eine lebendige, wache und
hellhörige Kritik zum Bestehenden in Gegensatz treten kann und muss und dass

ihre Erkenntnisse darum immer auch Gesellschaftskritik einschliessen. Die
kritische Distanz ist nicht nur eine Distanz zum Neuen, sondern ebenso

zum Überlieferten und Bekannten. Aber ideologische Prämissen oder eine

Utopie, der wir uns verschreiben, bewahren gerade nicht vor törichten
Kurzschlüssen. Die Kunst ist etwas anderes als eine Plakatwand, auf der
für dies oder das geworben wird, und die Sackgasse, in die sich begibt, wer
das nicht jederzeit vor Augen hat, ist ohne Ausweg.

Auch heute ist oberste Aufgabe der Kritik, die Sprache ihres
Gegenstandes auf Haltbarkeit und Unmittelbarkeit zu prüfen. Fragt sie nur, ob
Ausbeutung das Thema oder der Vietnamkrieg gehörig verurteilt sei, so
erhält sie Antwort auf wichtige und entscheidende Fragen, nicht aber auf
die eine, ob ein Dilettant oder ein Künstler den Stoff gestaltet habe. Sartre
soll einmal gesagt haben, Bücher seien verderblich wie Bananen. Mit Sicherheit

trifft das zu auf alles bloss gut oder bös Gemeinte, auf Literatur, die
sich begreift als «ideologisches Transportunternehmen» (Reinhard Baumgart).

Kritik, die selber unterwegs ist, auf der Suche nach Wahrheit und
Welt, kann darin nicht ihr Genügen finden. Leicht, sagt Thomas Mann,
hat es der bloss Urteilende, es macht ihm keine Mühe, «immer in den
Kahn zu springen, den Anschluss nie zu versäumen, immer mit der neusten
Jugend Arm in Arm befunden zu werden». Aber die Kritik, wie ich sie
verstehen möchte, ist von anderer Art. Sie findet nicht in weissen, schwarzen
oder roten Elfenbeintürmen statt, sondern im Offenen. Sie ist die
ungeschützte, rückhaltlose Begegnung eines denkenden und empfindenden
Individuums mit der Kunst, und ihr höchstes Ziel ist nicht das glatte und
perfekte Urteil, sondern das Gespräch und die Auseinandersetzung.

Als in den zwanziger Jahren der junge Bertolt Brecht mit seinen Stücken
von sich reden machte, war die Aufnahme durch die Kritik geteilt. Leicht
wäre es, sogenannte Fehlurteile aus der Distanz eines halben Jahrhunderts

694



zu erkennen. Da schrieb einer bei Anlass der Uraufführung von «Im
Dickicht der Städte», den Inhalt des Stücks wiederzugeben, sei nicht leicht,
denn es mache sich bei der Menschengestaltung allenthalben eine derartige
Impotenz des Verfassers bemerkbar, dass schon ein sehr guter Wille
dazugehöre, irgend etwas deutlich zu erkennen. Das ist, eindeutig, eine kritische
Fehlleistung. Monty Jacobs, einer der besten Theaterkritiker Berlins, ein
sensibler, auf Ausgleich und auf Förderung besonders junger Autoren
bedachter Mann, der im Dezember 1945 im Londoner Exil gestorben ist,
blieb - wie viele seiner Kollegen - ebenfalls zurückhaltend. Anlässlich der
Aufführung von «Mann ist Mann» machte er geltend, das Drama beginne
dort, wo Mann nicht mehr Mann sei, sondern «wo das Private so reich wie
möglich aufblühe». Der manipulierte Mensch, der nicht nein sagen kann,
ist in der Tat als ein dramatischer Held im Sinne des traditionellen Dramenbegriffs

undenkbar. Insofern ist Monty Jacobs vollkommen im Recht. Nur
wissen wir heute, dass man Brechts Theater mit den Massstäben des
aristotelischen Dramas nicht messen kann. Ob «Mann ist Mann» ein gutes oder
ein mittelmässiges Stück sei, ist nur innerhalb der Gesetzmässigkeiten zu
ermitteln, die Brechts Dramaturgie entwickelt hat. Diese Gesetzmässigkeiten

waren nicht von Anfang an da, sondern liessen sich in dem Masse
deutlicher erkennen, als Brechts Werk sich verwirklichte. War darum also
falsch, eine Fehlleistung ebenfalls, was Monty Jacobs anmerkte? Es trug
zur Klärung bei. Es machte deutlich, dass der Dramatiker Brecht sich nicht
den Regeln fügte. Es liess jedoch offen, was sich daraus ergeben mochte.
Arroganz, Blasiertheit, blinde Voreingenommenheit lagen diesem Kritiker
fern. Er stellte fest, dass hier - nach den Begriffen der etablierten Dramaturgie

- eine radikale Abweichung vorlag. Zu entscheiden, ob Unvermögen
oder Genialität die Ursache dieses Ausbruchs sei, ist schwer, aber nicht
unmöglich. Dass an Brechts Theaterstücken etwas sei, dass dieser Dramatiker

den Atem und die Suggestionskraft von Szene und Sprache beherrsche,
irritierte selbst die Bedenklichen und die Zweifler und zwang sie, sich mit
diesem Phänomen immer wieder zu beschäftigen.

Wollte man freilich dem Marktgeschrei unserer Tage glauben, dann
vollzögen sich so epochale Wendungen wie das Auftreten Brechts auf dem
deutschen Theater nicht nur von Buchmesse zu Buchmesse, sondern schon

vom Herbst bis zum Frühling und in nicht abreissender Kette. Daran zu
zweifeln, ist nicht nur erlaubt; es ist ein Gebot der Vernunft. Der Kritiker,
der es befolgt und im übrigen offen, beweglich und selbstkritisch bleibt,
braucht nicht zu fürchten, dass seine Antworten töricht seien. Verwerflich
wäre nur, das Fähnchen nach jedem Wind zu richten. Es wäre Verrat.

695


	Über mögliche Fehlhaltungen der aktuellen Kritik

