
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 7

Artikel: Das Aktuelle und das Zeitlose

Autor: Heuschele, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162504

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162504
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ungutes und viele Verirrungen. Doch der Umbruch ist nicht zu verkennen.
Wir erleben ihn in der Krise der christlichen Kirchen, wo Dogmen erschüttert

werden, deren Infragestellen noch vor kurzem einfach undenkbar
gewesen wäre. Wir erleben ihn in den Verirrungen avantgardistischer
Experimente, in der Auflehnung der heutigen Jungen gegenüber allen Arten von
Autorität - unser gesamtes Geistesleben befindet sich in einer grossen
Übergangskrise.

Und da weist uns Beethovens Musik den Weg. Sie ist nicht mehr in
erster Linie die Sprache einer bestimmten Epoche, eines Kollektives,
sondern subjektive Äusserung eines Einzelnen, mit aller Wärme subjektiven
Empfindens, das nun seinerseits zum Gefäss des Allgültigen, des Zeitlosen
wird. Damit hat Beethoven in der Musik den Schritt getan, den wir als
Menschen alle tun müssen. Ihre seelische Wärme kann uns hinaushelfen
aus der Verirrung einer vertechnisierten Welt, ihre subjektive Tonsprache
lässt uns wieder den Wert der Persönlichkeit erkennen gegenüber einer
hohlen Vermassung, ihre innige Naturverbundenheit schenkt uns einen nie
versiegenden seelischen Gesundungsquell und ihr lauterer Seelenadel ist
uns Hilfe im Kampf um ein besseres und gottnaheres Menschentum. Sie

ist in Tat und Wahrheit eine Kunst der Zukunft, natürlich nicht in den an
ihre Zeit gebundenen stilistisch-kompositorischen Mitteln, die wie alle
äusseren Formen dem ewigen Wandel der Zeit Untertan sind, wohl aber in
ihrer seelisch-geistigen Haltung. Es ist wohl darum, dass wir den 200.

Geburtstag Ludwig van Beethovens so nachhaltig feiern. Möchten wir die
Stimme verstehen, die so zwingend aus seinen Werken zu uns spricht.

Das Aktuelle und das Zeitlose

OTTO HEUSCHELE

Sobald wir eine Zeitung aufschlagen, oder aber, wenn wir uns durch Radio
und Fernsehen über das Geschehen in der Welt informieren lassen wollen,
begegnen wir häufig, fast täglich der Bemerkung, ein Geschehen sei von
aussergewöhnlicher Aktualität, oder eine geistige Haltung, eine Weise des
Denkens und Handelns sei besonders aktuell. Vermutlich haben sich die
Zeitgenossen schon dergestalt an solche Formulierungen gewöhnt, dass sie

nur selten darüber nachdenken, was man denn unter Aktualität oder aktuell

598



zu verstehen habe. Schlagen wir ein einfaches Fremdwörterbuch auf, so
erhalten wir hier die knappe Auskunft: Aktualität sei das, was sich auf
gegenwärtiges Geschehen beziehe, und aktuell sei das, was im Augenblick
wirksam sei. Das sind brauchbare Umschreibungen dessen, was wir empfinden,

wenn wir von Aktualität sprechen hören oder wenn man uns sagt,
diese oder jene Weise des Verhaltens sei aktuell.

Damit wäre also viel von dem, was sich Tag um Tag an uns herandrängt,
aktuell, und wir, die wir im Leben dieser Zeit stehen, hätten dann auch die
Pflicht, uns mit dem, was sich als Aktualität vorstellt, auseinanderzusetzen.
Tun wir dies, so wird sich alsbald zeigen, dass ein Unterschied darüber
besteht, was der Einzelne als Aktualität und als aktuell empfindet. Während
der eine einem politischen Ereignis Aktualität beimessen möchte, wird ein
anderer einen Vorgang auf dem Gebiet der Wissenschaft und der Technik
als besonders aktuell bezeichnen. Wer am Leben der Kunst und Dichtung,
der Musik und des Theaters Anteil nimmt, dürfte wahrscheinlich davon
sprechen, diese oder jene künstlerische Schöpfung sei besonders aktuell.
Dabei wird es vermutlich geschehen, dass anstelle des Begriffes «aktuell»
ein anderer, nämlich «modern» gebraucht wird, und es wird sich bald
zeigen, wie nahe das Aktuelle dem Modernen, dem Neuen, Überraschenden
oder nie Dagewesenen verwandt ist. Das Aktuelle scheint auf alle Fälle dem
Tag anzugehören, es ist mit dem Tag verbunden, es kann mit ihm
auftauchen und mit ihm wieder verschwinden. Nun ist aber jeder Tag an ein
Gestern gebunden, und er bereitet ein Morgen vor; damit soll angedeutet
werden, dass auch das Aktuelle, das, was im Augenblick wirksam ist, in
einem besonderen Sinn in einen grösseren Lebenszusammenhang gehört,
so sehr es sich auch immer als aktuell oder modern darstellen möchte. Es

gehört schliesslich, wenn auch mehr oder weniger sichtbar, der Geschichte
an. Alle Geschichte aber weist uns zurück auf Gewesenes als auf einen

Zustand, der sich vom Aktuellen unterscheidet. Betrachten wir die
Geschichte als eine grosse fortlaufende Entwicklung, so werden wir alsbald
entdecken, dass, wer mit der Geschichte vertraut ist, wer geschichtsbewusst
zu leben versucht, stets ein anderes Verhältnis zur Aktualität besitzt als der,
der sich gewissermassen, wenn dies möglich wäre, geschichtslos verhält.
Sobald wir geschichtsbewusst leben, verliert die Aktualität ihre Wirkungskraft,

ihre Brisanz, sie tritt vor den Horizont des Gewesenen, sie nimmt
andere Dimensionen an, wir prüfen sie auch auf ihre Zukunftsträchtigkeit.

Gewiss wäre es in jedem Fall falsch, wollten wir uns dem Geschehen um
uns, also dem Aktuellen, entziehen; es wäre aber ebenso irrig und, wie wir
zeigen möchten, auch unmöglich, würden wir uns nur von ihm leiten lassen,
mit anderen Worten, mit dem Aktuellen ohne Vergangenheit und Zukunft
in den Tag hinein zu leben. In unserer Massengesellschaft ist aber diese
Gefahr ohne Zweifel grösser als in einer Zeit, der die Fülle unserer Infor-

599



mationsformen fremd war. Es bedarf darum einer inneren Widerstandskraft,

einer seelischen Haltung des Einzelnen, um dem Andringen der rasch
wechselnden Aktualitäten nicht zu verfallen.

Versuchen wir indessen, dem, was sich uns als aktuell darstellt, auf den
Grund zu gehen, so zeigt sich alsbald, dass es Aktualität an sich nicht
geben kann, hat doch jede Aktualität eine Entwicklungsstufe durchzumachen,

die sich zwar meist im Unsichtbaren entfalten wird, die sich aber
in einem gewissen Zeitpunkt plötzlich entfaltet und von den Menschen
eben als Aktualität empfunden wird. Es kommt dazu, dass die modernen
Kommunikationsmittel durchaus in der Lage sind, ein Ereignis aus seinem

Zusammenhang herauszulösen und zu einer Aktualität umzuformen, indem
sie ihm überhöhte Bedeutung zumessen, während sie umgekehrt ein anderes

Ereignis, dem effektiv kaum geringere Bedeutung zukommt, übergehen oder
doch herunterspielen können. Gewiss ist, dass Aktualität in unserer weithin
durch die Massenmedien geprägten und geformten Gesellschaft eine ganz
andere Rolle spielt als in einer Zeit, die diese Medien noch nicht besass.

Auch in früheren Zeiten gab es natürlich das, was wir Aktualität nennen,
nur besass sie nicht die Brisanz, mit der sie heute auf den Menschen trifft.
Die Nachricht von bestimmten Ereignissen und Geschehnissen lief
langsamer durch die Welt und verlor damit an unmittelbarer Einschlagskraft,
hatte aber einen grösseren Tiefgang. Wie rasch auch ein Ereignis an Aktualität

verlieren kann, dafür zeugt, um nur ein Beispiel zu nennen, die Art und
Weise, wie die Menschen auf die Mondflüge reagierten. Waren diese am
Anfang noch das Ereignis, das die Tage beherrschte, so nahm diese Aktualität

von Mal zu Mal ab, bis sie sich plötzlich wieder herstellte, als die Mondfahrer

beim letzten Unternehmen in Gefahr gerieten. Ähnliches Hesse sich

an anderen, freilich nicht so deutlich fühlbaren Ereignissen zeigen. Jedenfalls

bleibt festzustellen, dass das Aktuelle heute eine starke, gar nicht zu
überschätzende und auch nicht zu übersehende Kraft im Leben einer
Gesellschaft darstellt. Mit ihr muss gerechnet werden, wenn man an die
Reaktion auf sie denkt.

Es erhebt sich nun die Frage: Wie sollen wir uns dem Aktuellen gegenüber

verhalten? Sollen wir es einfach übersehen, ausser acht lassen, oder
sollen wir uns ihm bewusst entgegenstellen? Wir deuteten bereits an, dass
sich der geschichtsbewusste Mensch gegen den übertriebenen Anspruch
jeder Aktualität kritisch verhalten wird. Vielleicht wird man an dieser
Stelle die Auskunft erwarten, es bedürfe einer gewissen Konservativität und
eines ausgebildeten Traditionsbewusstseins, um gegen das Andringen des

Aktuellen auf allen Lebensgebieten gewappnet zu sein. Nun haben diese
beiden Begriffe sowohl konservativ wie traditionsbewusst vieles von ihrem
Gehalt und ihrer Gültigkeit verloren, ja sie sind sogar zu Schlagworten
geworden, die wesentliche Sachverhalte verschleiern. Ich würde es für besser

600



finden, dem Aktuellen das Zeitlose gegenüberzustellen. Unter dem
Zeitlosen verstehe ich das, was allen Zeiten angehört, was zutiefst mit dem
innersten Wesenskern des Menschen, mit seinem Menschsein schlechthin,
seiner Humanität zusammenhängt. In einer früheren Arbeit habe ich das
Zeitlose so umschrieben: «Diese Mächte des Zeitlosen sind vielfältig, aber
sie umschliessen als eine Grenze den ganzen Bereich des Lebens. Wo ein
Herz von Liebe berührt wird oder im Angesicht des Todes erzittert, da ist
es einem Herzen verbunden, das vor Jahrhunderten dieselben Erschütterungen

erduldete. Wo ein Mensch um die göttlichen Rätsel ringt, wo er
Deutung sucht von Schicksal und Tod, wo er sich um die Erhellung der
menschlichen Seelengeheimnisse müht, da hat er durch die Jahrhunderte
Brüder, aus deren Ringen ihm Kraft zukommt. Wo wir erschüttert stehen

vor der Erhabenheit des gestirnten Himmels, dem grauenhaften Beben der
Erde oder dem Gewissenskampf in unserem innersten Selbst, da sind wir
berührt von den zeitlosen Mächten; wo wir ihnen bildende Gewalt über
unsere Seele, unser Leben verstatten, da werden wir hingezogen zu den

Offenbarungen des Zeitlosen, wie es sich Gestalt schuf in den die
Jahrhunderte überdauernden Werken der Kunst und des Schrifttums, aber auch
im Geschehen, das uns aus der Geschichte entgegentritt, deutbar für alle
Menschen und gültig für alle Zeiten» (vgl. «Essays» 1965).

Damit ist angedeutet, was unter dem Zeitlosen zu verstehen ist. Es stellt
in unserem Leben eine der zuverlässigsten Gegenkräfte gegen die Vorherrschaft

des Aktuellen dar. Das Zeitlose umgibt uns als geschaffene und immer
neu schaffende Natur, es ist aber auch, wie ich anzudeuten versuchte, tief
in uns selbst; es ist die Macht, die uns an die Geschichte, aber auch an die

Ewigkeit bindet. Das Zeitlose offenbart sich in unserem Verhältnis zu den

grossen Lebensfragen, es verleiht uns aber auch die Kraft, über dem Aktuellen

zu stehen und es richtig einzuschätzen. Ich möchte das Zeitlose auch
im Zusammenhang sehen mit den Kardinaltugenden, wie Klugheit, Tapferkeit,

Gerechtigkeit und Mass, die durch die Jahrtausende das abendländische

Leben bestimmt haben.
Durch unser in der jahrhundertealten Geschichte verankertes Menschsein

ist uns das Verhältnis zum Zeitlosen gewissermassen angeboren ; sobald
wir aber bewusst in unserer Zeit leben, wird dieses Verhältnis durch die

andringenden Aktualitäten bedroht. Je vordergründiger diese Aktualitäten
sind, um so mehr wird ihnen der anheimfallen, dem die Bindungen an das
Zeitlose verloren gegangen sind. Indessen kann auch in gewissen aktuellen
Ereignissen das Zeitlose plötzlich sichtbar werden; ich erinnere daran, wie
die Menschen hellhörig werden, wenn grosse Naturkatastrophen wie
Erdbeben, Sturmfluten und gewaltige Überschwemmungen in das so geregelte
zivilisatorische Leben eingreifen und dann ebenfalls als Aktualität dargestellt

werden.

601



Ich sprach davon, dass die Kraft des Zeitlosen in uns bedroht wird,
sobald wir in das moderne Leben eintreten. Das beginnt beim jungen
Menschen, der gelernt hat, die Tagesereignisse zu verfolgen, und es endet
beim sehr alten Menschen, der die täglichen Ereignisse vor dem Horizont
der miterlebten Geschichte und schliesslich der Ewigkeit zu werten versteht.
Natürlich zeigt sich auch, dass die Spannungen zwischen dem Aktuellen
und dem Zeitlosen bei den Menschen sehr verschieden sind ; der in Städten
lebende Mensch ist dem Andringen des Aktuellen stärker ausgesetzt als der
auf dem Lande lebende. Auch die Berufszugehörigkeit spielt eine eigene
Rolle, so lebt der Bauer heute noch in einer stärker empfundenen Welt des

Zeitlosen.
Die Kräfte des Zeitlosen wollen, ja müssen gepflegt werden, damit wir

wach bleiben und uns gegen den Anspruch des Aktuellen kritisch verhalten.
Der Umgang mit der grossen Natur und mit der Geschichte, die Begegnung
mit der Landschaft und der zeitlosen Kunst, mit der Dichtung und den

grossen die Zeiten überdauernden Werken der Denker und Weisen, all das

verleiht uns die Möglichkeit, die Kräfte des Zeitlosen in uns zu pflegen, zu
üben und zu erhalten.

Ich sagte bereits, es wäre ein Irrtum, das Aktuelle zu übersehen, aber es

wäre ebenso falsch, ihm nicht mit dem Wissen um das Zeitlose zu begegnen.
Die klassischen Leistungen der Menschheit, wie sie in den Hochkulturen
hervorgebracht wurden, beruhen unter anderem auch auf einem
Gleichgewicht zwischen den jeweiligen Forderungen des Tages, in gewissem Sinne
also des Aktuellen, und der Pflege des Zeitlosen. Je höher die Forderungen
des Tages waren, und je mehr die Menschen diesen Forderungen mit den
Kräften des Zeitlosen begegneten, um so gültiger waren die Leistungen für
den Tag und über ihn hinaus für die Zukunft.

Unserer Gegenwart mit ihrer gesteigerten Aktualitätssucht und
Aktualitätsfreudigkeit gilt es also bewusst mit den Kräften und Mächten des
Zeitlosen zu begegnen. Es genügt nicht, dem Aktuellen nur mit der Haltung
des Konservativen und der Tradition entgegenzutreten, wir müssen ihm
mit den aus grösseren Tiefen des Menschlichen kommenden Kräften des

Zeitlosen, das heisst aber mit ganz lebendigen Kräften begegnen. Das gilt
vor allen Dingen für die schöpferischen Menschen, gleichgültig, ob es sich

um künstlerisch schaffende Menschen wie Dichter, Denker, Musiker oder
bildende Künstler handelt, oder aber um die schöpferischen Gestalter des

Lebens wie Staatsmänner und Politiker. Alle echten schöpferischen Kräfte
leben aus den Bereichen des Zeitlosen, sie entfalten sich aber in der Begegnung

mit der Zeit und ihren Forderungen. Gestört und gefährdet wird
dieser Prozess dort, wo das Aktuelle seinen Anspruch diktatorisch geltend
zu machen sucht, wo es die Menschen zwingen will, das Zeitlose in sich
selbst, im einzelnen also wie in der Gemeinschaft, zu unterdrücken.

602


	Das Aktuelle und das Zeitlose

