
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 7

Artikel: Die moralische Verantwortlichkeit des Wissenschaftlers

Autor: Popper, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die moralische Verantwortlichkeit
des Wissenschaftlers

SIR KARL POPPER

Das Thema, das ich hier behandle, stammt nicht von mir; es wurde mir von andern
gestellt. Ich erwähne das, weil ich nicht glaube, dass ich etwas wesentlich Neues sagen kann

zu den schwierigen Fragen, die dieses Thema in sich schliesst. Dennoch nahm ich die Einladung

an, ein Referat zu diesem Thema zu halten; denn ich glaube, dass wir in dieser Hinsicht so

ziemlich alle in derselben Lage sind. Ich gehe von der Annahme aus, dass unser Thema, «Die
moralische Verantwortlichkeit des Wissenschaftlers», auf das Problem der atomaren und

biologischen Kriegführung anspielt; aber ich will versuchen, diese Fragen in einem
weiteren Zusammenhang zu sehen.

Man darf wohl sagen, dass das Problem der moralischen Verantwortlichkeit

des Wissenschaftlers heute mehr als früher einen jeden von uns angeht;
heutzutage sind nicht nur die Naturwissenschaften, sondern auch alle anderen

Wissenschaften anwendbar. Es gab einmal eine Zeit - und sie liegt nur
etwa vierzig Jahre zurück - in der der reine Naturwissenschaftler, oder der
reine Geisteswissenschaftler nur eine moralische Verantwortung hatte, die

hinausging über die Verantwortungen, die wir alle haben: die
Verantwortung nämlich, nach der Wahrheit zu suchen. Er hatte die Entwicklung
seines Fachgebietes nach Kräften zu fördern. Soviel ich weiss, hat sich

Maxwell über die mögliche Anwendung seiner Gleichungen keine Sorgen
gemacht, und anscheinend hat sich nicht einmal Heinrich Hertz über einen

möglichen Missbrauch der Hertzschen Wellen den Kopf zerbrochen. Diese

glücklichen Zeiten gehören der Vergangenheit an. Heute kann nicht nur
alle reine Naturwissenschaft zur angewandten Naturwissenschaft werden,
sondern sogar alle Wissenschaft, von der Logik bis zur Urgeschichte.

Der Eid des Hippokrates

Für die angewandten Naturwissenschaften ist das Problem der moralischen
Verantwortlichkeit nicht neu. Es wurde, wie so viele andere Fragen,
erstmals von den Griechen aufgeworfen. Ich denke hier an den Eid des Hippokrates,

ein erstaunliches Dokument auch dann, wenn vielleicht einige seiner
wesentlichsten Grundgedanken sich heute als revisionsbedürftig erweisen
sollten. Als ich an der Universität Wien promovierte, legte ich selbst einen
Eid ab, der sich historisch zweifellos vom hippokratischen Eid herleiten
liess. Aber eines der interessanten Merkmale des hippokratischen Eides

war gerade, dass es sich nicht um einen Promotionseid handelte, sondern

561



um einen Eid, den der Lehrling des Arztes am Anfang seiner Lehrjahre
leisten müsste. Der Eid beeinflusste seine Einstellung; er war Teil eines

Einführungs-Ritus, der dem Neuling das Gebiet der angewandten
Naturwissenschaften eröffnete.

Der hippokratische Eid bestand im wesentlichen aus drei Teilen : Erstens
verpflichtet sich der Lehrling, seine tiefe persönliche Verbundenheit gegenüber

seinem Lehrer anzuerkennen. Dabei wird stillschweigend angenommen,
dass auch eine entsprechende Verantwortlichkeit des Meisters gegenüber
seinem Schüler besteht. Zweitens verspricht der Lehrling, die Tradition
seines Berufes weiterzuführen, dessen von der Idee der Heiligkeit des Lebens

getragenen hohe fachliche Ansprüche aufrecht zu erhalten und später an
seine Schüler weiterzugeben. Drittens verspricht er, dass er jedes Haus, in
welches er je gerufen wird, nur betreten wird, um dem Leidenden zu helfen,
und dass er über alles, was er dort während der Ausübung seines Berufes
erfahren sollte, Stillschweigen bewahren wird.

Ich halte es für wichtig und nachahmenswert, dass es sich beim Eid des

Hippokrates um einen Lehrlingseid handelte. In vielen Diskussionen über
unser Thema gibt man sich nämlich zuwenig Rechenschaft über die Situation
des Lehrlings, das heisst heute über die Situation des Studierenden. Aber
gerade die, die am Anfang ihres Studiums stehen, machen sich Gedanken
über die moralischen Verantwortungen, die sie auf sich zu nehmen haben,
wenn sie später selbst als praktische Wissenschaftler arbeiten werden. Ich
habe das Gefühl, es könnte für sie eine beträchtliche Hilfe bedeuten, wenn
man ihnen Gelegenheit bieten würde, sich über diese Probleme
auszusprechen. Leider neigen Diskussionen über ethische Fragen gerne dazu, sich
im Abstrakten zu verlieren. Hier besteht nun die Möglichkeit, diese
Probleme anhand konkreter Sachverhalte zu erörtern. Mein Vorschlag lautet
daher, dass man - in Zusammenarbeit mit den Studenten - versuchen sollte,
eine den heutigen Erfordernissen angemessene Formel eines bindenden
Versprechens, ähnlich dem hippokratischen Eid, zu schaffen.

Es ist klar, dass dem Studierenden eine solche Formel nicht aufgedrängt
werden darf. Im Gegenteil, wenn er Einwände erhebt, so würde er gerade
dadurch ein höchst willkommenes Interesse zeigen, und sein Versprechen
würde um so mehr ernst zu nehmen sein. Er sollte daher aufgefordert werden,

Gegenvorschläge zu machen oder die Gründe für seine Einwände zu
formulieren. Der Hauptzweck bestünde darin, ihn auf die Wichtigkeit der
Probleme aufmerksam zu machen und die Diskussion in Gang zu halten.
Es wäre gleichzeitig auch eine Diskussion über die Rolle der Tradition: der
rein wissenschaftlichen und der moralischen Tradition, und der Notwendigkeit,

sie immer wieder zu erneuern und zu kritisieren. (Über die Beziehungen

zwischen Tradition und Kritik siehe zum Beispiel mein Buch,
Conjectures and Refutations, 3. Aufl. 1969, Seiten 27f. und 120-135.) Ich möchte

562



vorschlagen, die Reihenfolge der Abschnitte des hippokratischen Eides
etwas zu ändern. Die von mir neu formulierten Absätze 1, 2 und 3 würden
dann ungefähr den Absätzen 2, 1 und 3 des hippokratischen Eides, wie ich
sie oben zusammengefasst habe, entsprechen. Die wesentlichen Gedanken
des Eides könnten etwas allgemeiner formuliert werden, etwa anhand des

folgenden Vorschlages :

Die berufliche Verantwortung

Es ist die Aufgabe jedes ernsthaften Studierenden, zum Wachstum unseres
Wissens beizutragen, durch die Mitarbeit an der Suche nach der Wahrheit -
oder an der Suche nach einer besseren Annäherung an die Wahrheit.
Natürlich ist kein Studierender, ja nicht einmal der grösste Meister seines

Faches unfehlbar; niemand ist gegen Irrtümer gefeit, auch die
hervorragendsten Denker nicht. Obwohl uns dieser Umstand darin bestärken
sollte, unsere Fehler nicht allzu tragisch zu nehmen, dürfen wir andererseits
auch nicht der Versuchung erliegen, sich unsern eigenen Fehlern gegenüber
nachsichtig zu verhalten: Wir dürfen uns nicht der Aufgabe entziehen, für
die Beurteilung unserer Arbeit hohe Massstäbe aufzustellen und diese hohen
Massstäbe durch angestrengte Arbeit noch dauernd zu verbessern. Zugleich
müssen wir uns - und besonders was die Anwendbarkeit unserer Kenntnisse

anbelangt - ständig der Begrenztheit und Fehlbarkeit unseres Wissens
und der Grenzenlosigkeit unseres Nichtwissens bewusst bleiben.

Der Studierende

Der Studierende gehört der Tradition und der Gemeinschaft derer an,
die für das Wachstum unseres Wissens arbeiten; und er schuldet allen jenen
Respekt, die bei der Suche nach Wahrheit mitgewirkt haben oder
mitwirken. Er ist gegenüber seinen Lehrern, die ihn bereitwillig und grosszügig
an ihrem Wissen und an ihrer Begeisterung teilhaben lassen, zur Loyalität
verpflichtet. Zugleich ist es auch seine Aufgabe, sich selbst und andern
gegenüber, seine Lehrer und Kollegen nicht ausgenommen, sachlich kritisch
zu bleiben und seine kritische Unabhängigkeit zu entwickeln. Und schliesslich

halte ich es für wichtig zu betonen, dass er sich intellektuellen
Modeströmungen gegenüber kritisch verhalten und sich insbesondere vor intellektueller

Anmassung hüten soll.

Die absolute Loyalität

Absolute Loyalität schuldet er weder seinem Lehrer noch seinen Kollegen,
sondern nur der Menschheit. Man kann die Stellung jedes Wissenschaftlers,

563



ja jedes Intellektuellen, mit der des Arztes vergleichen, der verpflichtet ist,
den ihm anvertrauten Patienten nach bestem Wissen und Gewissen zu
helfen. Der Studierende muss sich stets der Tatsache bewusst bleiben, dass

jede Art wissenschaftlicher Betätigung Ergebnisse hervorbringen kann, die
sich unter Umständen auf das Leben sehr vieler Menschen auswirken werden.

Er muss sich fortwährend bemühen, mögliche Gefahren und einen
möglichen Missbrauch seiner eigenen und anderer Forschungsarbeiten im
voraus abzuschätzen und über Sicherungen nachzudenken, und zwar auch
dann, wenn er nicht beabsichtigt, seine wissenschaftlichen Ergebnisse praktisch

anzuwenden.
Mein hier unterbreiteter Vorschlag kommt freilich nur einer provisorischen

Neuformulierung des hippokratischen Eides gleich. Im besten Fall
ist er geeignet, die Diskussion über das Problem neu in Gang zu bringen,
und ich muss betonen, dass all dies unser Thema nur am Rande berührt.
Trotzdem habe ich diese rein praktische Anregung an den Anfang meiner
Ausführungen gestellt. Ich glaube nämlich sowohl an den Wert der
überlieferten Grundsätze als auch an die Notwendigkeit, diese Grundsätze
immer wieder kritisch zu überprüfen. Eine der wenigen Möglichkeiten, die

uns in dieser Hinsicht zu Gebote stehen, liegt darin, dass wir versuchen,
bei allen Wissenschaftlern das Bewusstsein ihrer Verantwortung lebendig
zu erhalten. In diesem Zusammenhang möchte ich besonders auf einen
Punkt hinweisen, der meiner Meinung nach mit der Krise der Universitäten
zusammenhängt: Mehr und mehr Techniker werden gebraucht, und so
kommt es dazu, dass mehr und mehr Doktoranden nur - oder fast nur -
als Techniker ausgebildet werden. Oft lernen sie für ihre Dissertation nur
eine Messtechnik und verstehen nicht einmal die Probleme, die durch jene
Messungen gelöst werden sollen. Ich halte diese Situation für unentschuldbar

und unverantwortlich; ich sehe in ihr einen Verrat am hippokratischen
Eid von Seiten der akademischen Lehrer. Deren Aufgabe muss es sein, dem
Studierenden die neuen, grossen Probleme nahezubringen, die durch die
wissenschaftliche Forschung aufgedeckt werden, und die ihrerseits wieder
aller Forschung zugrunde liegen, sie inspirieren und motivieren.

Gegen die «Berufsethik» im engeren Sinn

Wie man sieht, ist die schöne Tradition des hippokratischen Eides nicht
gegen Missbrauch gefeit; und sie ist schon oft missbraucht oder missverstanden

worden. So glaubte man den Eid im Sinne einer besonderen
moralischen Verantwortung gegenüber den eigenen Berufskollegen verstehen zu
müssen, und man interpretierte ihn als eine Art Zunftmoral. Aber gerade
eine ernsthafte Diskussion der Kluft, die zwischen der echten Moral und

564



der Etikette der Zünfte (dem «Berufsethos» im engeren Sinne) besteht,
könnte wohl zu der so notwendigen Vertiefung und Festigung unseres
moralischen Bewusstseins führen. Natürlich hege ich keine grossen
Erwartungen: Ich glaube nicht, dass wir in diesen Diskussionen die grossen
Probleme, denen wir heute gegenüberstehen, lösen werden. Aber
Diskussionen, die sich über eine Revision des hippokratischen Eides entwickeln
könnten, könnten vielleicht doch zu einer Neubesinnung auf grundlegende
ethische Fragen führen. Dazu gehört beispielsweise die Frage der Verminderung

der Not, des Leidens und insbesondere der sozialen Übel.

Die Aufgabe der öffentlichen Politik

Vor vielen Jahren (in The Open Society, 1945, 5. Auflage 1969; deutsch bei

Francke, Bern) habe ich vorgeschlagen, die Hauptaufgabe der öffentlichen
Politik darin zu sehen, Mittel und Wege zur Vermeidung von vermeidbaren
Leiden und Übeln zu finden. Ich stellte dieses Postulat dem des Utilitarianis-
mus entgegen, der ja das grösste Glück der grössten Zahl verlangt. Ich vertrat

die Ansicht, dass die Förderung des Glücks hauptsächlich der persönlichen

Initiative überlassen werden soll ; die Behebung vermeidbaren Leidens
hingegen gehört zu den Aufgaben der öffentlichen Politik. Desgleichen wies
ich darauf hin, dass nicht wenige Anhänger des Nützlichkeitsprinzips, wenn
sie von der Verwirklichung eines Höchstmasses von Glück sprechen, wohl
an die Verminderung der Not dachten.

Natürlich habe ich nie vorgeschlagen, das Postulat über die möglichst
weitgehende Verminderung von sozialen Übeln zum höchsten, allgemeingültigen

Moralprinzip zu erheben. Ich glaube nicht an die Gültigkeit eines

einzigen höchsten und auf alle Einzelfälle anwendbaren ethischen Grundsatzes.

Ich wies daraufhin, dass wir uns im politischen Leben immer wieder
neu darauf besinnen müssen, welchen unserer Aufgaben der Vorrang
gebührt. Und wenn wir Prioritäten aufstellen, so sollten wir uns nicht so
sehr vom Wunsch leiten lassen, das Glück zu vermehren, als vielmehr vom
Willen, das Leiden zu vermindern. Möglicherweise wird dieses Postulat
nicht für immer die Liste der Prioritäten bestimmen. Es kommt vielleicht
einmal eine Zeit, wenn uns die Behebung vermeidbaren Leidens weniger
wichtig erscheinen wird, als es heute der Fall ist.

Krieg, Freiheit, Demokratie

Heute ist - niemand wird das bestreiten - die Vermeidung von Kriegen die
bei weitem wichtigste praktische Aufgabe; mit ihr lässt sich nur die Ver-

565



meidung eines Anwachsens von Unfreiheit und tyrannischer Unterdrückung
vergleichen. Meines Erachtens müssen wir heute alle - sei es als
Naturwissenschaftler oder Geisteswissenschaftler, als Bürger oder ganz einfach
als Menschen - alles tun das in unsern Kräften steht, um Kriege aus der
Welt zu schaffen. Ein Teil unserer Bemühungen muss in dem Versuch
bestehen, jedermann bewusst zu machen, was Krieg bedeutet, und zwar
nicht allein an Tod und Zerstörung, sondern auch an sittlicher Entartung.
Besonders besorgniserregend ist die wachsende Popularität des Kults der
Gewalt. Wir alle kennen jene Erzeugnisse der sogenannten « Unterhaltungsindustrie»

und ihre dauernde Verherrlichung der Gewalt, die angeblich
harmlosen Wildwestfilme und Kriminalromane, die auch nicht vor der
unverhüllten Zurschaustellung von brutalen Grausamkeiten haltmachen.
Es ist tragisch, dass selbst echte Künstler und Wissenschaftler dieser Propaganda

erliegen. Leider lassen sich auch unsere Studenten - wie der um
Che Guevara getriebene Kult zeigt - von ihr beeinflussen.

Aber ich glaube nicht, dass sich der Erste oder der Zweite Weltkrieg
oder die sich zur Zeit in Vietnam abspielende Tragödie als Ausdruck menschlicher

Aggressivität erklären lässt. Heute zumindest kommt die Hauptgefahr

von der Notwendigkeit, Widerstand gegen Angriffe zu leisten, und
von der Furcht vor einem Angriff. Die Notwendigkeit, Widerstand zu
leisten, und die Angst bilden, zusammen mit intellektueller Verwirrtheit und
Hartköpfigkeit, manchmal vielleicht auch Grössenwahn, die Hauptquellen
der Kriegsgefahr, die mit unsern ungeheuren Zerstörungsmitteln wächst.

Viele haben daraus gefolgert, der Wissenschaftler sie nunmehr moralisch
verpflichtet, alle Mitarbeit an Kriegsrüstungen zu verweigern und für die
Abrüstung um jeden Preis, ja selbst für einseitige Abrüstung einzutreten.
Aber diese Dinge sind nicht so einfach. Wir dürfen nicht übersehen, dass

bis jetzt ein Atomkrieg gerade wegen gegenseitiger Bedrohung mit
Vernichtung vermieden wurde. Die Abschreckungsmittel erfüllten bis heute
ihren eigentlichen Zweck: Sie wirkten tatsächlich abschreckend. Aus diesem
Grunde halte ich es für unrichtig, für eine einseitige Abrüstung einzutreten.
Der Umstand, dass Japan keine Atombomben besass, hinderte uns seinerzeit

nicht, unsere Atombomben zu verwenden. Es ist aber unwahrscheinlich,
dass wir in moralischer Hinsicht minderwertiger sind als unsere Konkurrenten

im Rüstungswettlauf. Die Frage, ob es richtig war, die Atombomben
über Japan abzuwerfen, ist äusserst schwierig. Jene Wissenschaftler, die
für den Einsatz der neuen Waffe stimmten, waren zweifellos höchst verant-
wortungsbewusste Menschen. Sie scheinen mir aber einen wichtigen Punkt
nicht hinreichend überlegt zu haben: Sie hätten darauf bestehen können,
dass die Bombe, ungeachtet der höheren damit verbundenen Risiken, nur
auf rein militärische Ziele abgeworfen werden darf, zum Beispiel auf eine
Konzentration von Kriegsschiffen. (Solche Konzentrationen existierten

566



damals.) Natürlich ist es furchtbar, eine Entscheidung von dieser Tragweite

treffen zu müssen. Es ist leicht, diese Probleme im Nachhinein
theoretisch zu diskutieren. Aber ganz anders ist die Lage jener, die mitten in der

Auseinandersetzung stehen und sich darüber schlüssig werden müssen,
welche Entscheidung zu weniger Leiden, Unglück und Zerstörung führen
wird. Auch dürfen wir nicht vergessen, dass die Politiker, die für die
endgültige Entscheidung verantwortlich waren, als Beauftragte ihrer Wählerschaft

handelten. Für viele mag das Grund genug sein, nie Politiker zu
werden; aber wir sollten uns davor hüten, die Politiker leichtfertig
abzuurteilen.

Verteidigung ist oft klar vom Angriff unterscheidbar

Niemand hat das Recht oder auch nur die Möglichkeit, sich von den

grossen Problemen unserer Zeit zu distanzieren: Wir müssen alles tun, um
einen Krieg zu vermeiden und, falls er doch ausbrechen sollte, ihm ein
Ende zu setzen. Das bedeutet nicht, dass ich zugebe, dass es einen gerechten
Krieg, nämlich einen Verteidigungskrieg, nicht geben kann. Zwischen

Angriff und Verteidigung liegen Welten. Alles, was man zugeben kann, ist,
dass es manchmal nicht leicht fällt zu entscheiden, wer angegriffen hat.
Aber wer glaubt im Ernst, dass Länder wie die Schweiz oder Schweden

heutzutage einen Angriffskrieg führen würden Wer glaubt wirklich, dass

Serbien im Juli 1914 Österreich angriff oder dass Finnland am 30. November

1939 Russland überfiel? Wer zweifelt daran, ob es die Tschechoslowakei
oder die Sowjetunion war, die in 1968 zu den Waffen griff?

Kriegsdienstverweigerung

Man darf einen Wissenschaftler, der sein Land bedroht sieht, nicht
verurteilen, wenn er für die Verteidigung seines Landes arbeitet. Aber auch
ein gerechter Krieg, ein Verteidigungskrieg, kann jeder Kontrolle entgleiten.
Ich halte es für unwahrscheinlich, dass es je einen Krieg gegeben hat, in
dem nicht auf beiden Seiten Kriegsverbrechen begangen wurden, oder dass

es einen solchen Krieg geben kann. Wenn ein Krieg einmal ausgebrochen
ist, so befindet sich der Wissenschaftler, wie jeder andere Bürger auch, in
einer schwierigen moralischen Zwangslage, und niemand kann ihm hier
mit allgemeinen Rezepten helfen; in letzter Linie muss er sein Gewissen
befragen.

Aber ein Punkt kann klar gemacht werden: Es waren die zuständigen
Politiker und Rechtsberater der Regierungen der alliierten Mächte, die die

567



Nürnberger Prozesse durchführten und die damit das Prinzip der
Strafwürdigkeit von Kriegsverbrechen aufstellten. Damit anerkannten sie, dass
das Gewissen eines jeden Menschen die letzte Berufungsinstanz ist, die
entscheidet, ob er einem bestimmten Befehl Widerstand leisten soll oder nicht.
Aber damit ist es heute den gleichen Politikern und Juristen verwehrt, zu
behaupten, dass der Staatsbürger - und das heisst in unserm Fall der
Wissenschaftler - verpflichtet sei, jedem Befehl zu gehorchen, ohne auch
nur nach dem «Warum» zu fragen: Sie würden sich sonst widersprechen.
Die Freiheit, für die zu kämpfen wir bereit sein müssen, besteht gerade
darin, dass wir auch frei sein müssen, uns einem Befehl zu widersetzen,
wenn wir überzeugt sind, es sei verbrecherisch, ihm Folge zu leisten. Es ist
daher in einem demokratischen Staatswesen die unumgängliche Pflicht
eines jeden loyalen Politikers, den Gewissenskonflikt zu verstehen, in dem
sich ein Wissenschaftler oder ein Soldat befinden kann, und für die Rechte
des Dienstverweigerers aus Gewissensgründen, sei er nun Wissenschaftler
oder Soldat, zu kämpfen.

Die heute in den Vereinigten Staaten geltende gesetzliche Regelung des

Problems der Dienstverweigerer aus Gewissensgründen ist daher
unzulänglich. Sie verlangt vom Dienstverweigerer, der sich auf sein Gewissen
beruft, die Erklärung, er sei aus religiösen Gründen gegen alle Kriege
schlechthin. Nun gibt es aber Menschen, die sich verpflichtet fühlen, für
die Vereinigten Staaten zu kämpfen, falls ein Krieg zur Verteidigung ihres
Landes geführt wird, die aber davon überzeugt sind, dass sie nicht mit
gutem Gewissen in Vietnam kämpfen können. Moralische Bedenken dieser
Art sollten respektiert werden: Sie sind moralisch ebenso wichtig wie die
Gründe, die unter die heute gültige Definition der Dienstverweigerung aus
Gewissensgründen fallen. Wie in andern Fällen glaube ich auch hier an
den Wert einer ernsthaften und kritischen Diskussion über diese komplizierten

Sachverhalte und an den Unwert eines von beiden Seiten mit billigen
Schlagworten geführten Meinungsstreites.

Wissen und Macht

Robert Oppenheimer soll einmal gesagt haben: «Wir Wissenschaftler sind
in diesen Jahren bis zum Rand des Abgrunds der Vermessenheit gegangen.
Wir haben gesündigt.» Aber auch hier handelt es sich nicht um ein neues
Phänomen. Schon Bacon hat seinerzeit versucht, die Naturwissenschaften
dadurch mehr anziehend zu machen, dass er erklärte: «Wissen ist Macht.»
Damit stand auch er am Rande der Vermessenheit. Er hat zwar nicht über
viel Wissen oder über grosse Macht verfügt; aber er strebte nach Wissen,
weil er nach Macht strebte - oder mindestens erweckte er diesen Eindruck.

568



Ich will mich nicht auf philosophische Reflexionen über das Böse der
Macht im allgemeinen einlassen, obwohl meine eigenen Erfahrungen die

Bemerkung Lord Actons bestätigen, dass Macht korrumpiert und absolute
Macht absolut korrumpiert. Was die Naturwissenschaften anbelangt, so
meine ich, dass es eine Sünde wider den Heiligen Geist wäre, sie im wesentlichen

als Mittel zur Vermehrung unserer Macht anzusehen. Das beste

Gegenmittel gegen diese Versuchung ist, uns immer daran zu erinnern, wie
wenig wir wissen. Die Bedeutung der höchsten geistigen Errungenschaften
des Menschen liegt nicht so sehr darin, dass sie den Bereich unseres Wissens
erweitert haben; es ist, glaube ich, von noch grösserer Bedeutung, dass sie

uns neue Kontinente unseres Nichtwissens erschlossen haben.

Die Sozialwissenschaften: Entdeckung der ungewollten Folgen unserer
Handlungen

Der Sozialwissenschaftler trägt hier eine ganz besondere Verantwortung,
denn sein Studium bezieht sich oft ganz direkt auf das Problem des
Gebrauchs und des Missbrauchs der Macht. Ich glaube, dass besonders eine
moralische Verpflichtung des Sozialwissenschaftlers allgemein anerkannt
werden sollte : Wenn er neue Instrumente der Macht entdeckt, insbesondere
Instrumente, die eines Tages der Freiheit gefährlich werden könnten, so

muss er die Öffentlichkeit vor den drohenden Gefahren warnen und sich
auch bemühen, wirksame Gegenmittel ausfindig zu machen. Ich bin davon
überzeugt, dass die meisten Wissenschaftler - wenigstens die meisten
schöpferisch tätigen Wissenschaftler - den Wert unabhängigen und
kritischen Denkens sehr hoch einschätzen. Die meisten unter ihnen verabscheuen
schon die blosse Idee einer von den Technologen der Massenmedien
manipulierten Gesellschaft; sie würden der Meinung zustimmen, dass die Gefahren

der Sozialtechnologie nicht geringer sind als die des Totalitarismus.
Aber obwohl wir die Atombombe gebaut haben, um die Ausbreitung des

Totalitarismus zu bekämpfen, so betrachten es doch nur wenige als ihre
Aufgabe, über Massnahmen nachzudenken, um die Gefahren der Manipulation

der Massen zu bekämpfen. Dabei könnte zweifellos viel in dieser
Hinsicht getan werden, und zwar ohne Einführung einer Zensur oder
ähnlicher Beschränkungen der Freiheit.

Man könnte fragen, ob es überhaupt so etwas gibt wie eine besondere

Verantwortung des Wissenschaftlers, die sich von der jedes anderen
Staatsbürgers oder jedes anderen Menschen unterscheidet. Ich würde antworten:
Jedermann trägt dort eine besondere Verantwortung, wo er entweder über
besondere Macht oder über besonderes Wissen verfügt. Nur die
Wissenschaftler können die Begleiterscheinungen und Folgen ihrer eigenen Lei-

569



stungen abschätzen. Nichtfachleute, wie beispielsweise Politiker, wissen
dazu nicht genug. Dies gilt für die Entwicklung neuer Chemikalien zur
Erhöhung landwirtschaftlicher Erträge wie für die Herstellung neuer Waffen.
Gerade, wie es in früheren Zeiten hiess noblesse oblige, so muss es heute
heissen - der Ausdruck stammt von Professor André Mercier - sagesse
oblige: Es ist die Zugänglichkeit zu neuem Wissen, die neue Verpflichtungen
schafft.

Die Naturwissenschaft und das Problem der ungewollten Folgen

Nur Naturwissenschaftler können beispielsweise die Gefahren des

Bevölkerungswachstums voraussehen oder die des zunehmenden Verbrauchs von
Erdölprodukten oder der für friedliche Zwecke verwendeten Atomenergie
(wegen des sich häufenden Atommülls). Wissen sie auch genug darüber?
Sind sie sich namentlich der Grösse ihrer Verantwortung bewusst? Einige
unter ihnen zeigen sich der Aufgabe gewachsen, andere nicht, so scheint es.

Manche sind wohl zu sehr mit konkreten Aufgaben beschäftigt; andere
geben sich vielleicht ganz einfach nicht genügend Rechenschaft. Aus diesem
oder jenem Grunde scheint es niemand als seine Aufgabe zu betrachten,
sich zum Beispiel um die ungewollten Auswirkungen der bedenkenlos
vorangetriebenen technischen Entwicklung zu kümmern. Die Möglichkeiten
der praktischen Anwendung naturwissenschaftlicher Kenntnisse sind
betörend. Obgleich schon viele Leute daran gezweifelt haben, ob uns der
technische Fortschritt in allen Fällen wirklich glücklicher mache, halten es

doch nur wenige für ihre Pflicht, herauszufinden, wie viele vermeidbare
neue Leiden die zwar ungewollten, aber oft unvermeidlichen Folgen des

technischen Fortschrittes mit sich bringen.
Das Problem der ungewollten Folgen unserer Handlungen - Folgen, die

nicht nur unbeabsichtigt, sondern oft auch nur schwer vorauszusehen sind -
ist das grundsätzliche Problem des Sozialwissenschaftlers.

Da sich der Wissenschaftler nun einmal unentwirrbar in die Anwendung
seiner Wissenschaft verwickelt hat, so sollte er darin eine seiner besonderen

Verpflichtungen sehen, die ungewollten Folgen seiner Tätigkeit so weit als

möglich vorauszusehen. Dann kann er, bevor es zu spät ist, die Aufmerksamkeit

auf jene ungewollten Folgen lenken, die wir vermeiden müssen.

Nach einem am Internationalen Philosophenkongress 1968 in Wien im Rahmen der
Gruppe « Wissenschaft und Ethik» gehaltenen Referat. © Copyright by Sir KarlPopper, 1970.

570


	Die moralische Verantwortlichkeit des Wissenschaftlers

