Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 6

Artikel: Anarchie und Gnade : ein Hinweis auf Hugo Ball
Autor: Kaltenbrunner, Gerd-Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162499

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dauer als Wert — wie eigenartig mutet diese Feststellung an in einer Zeit,
die nur an Verdnderung, Bewegung, Zukunft zu denken scheint, in der das
Wort «gestern» fast nur in pejorativem Sinn gebraucht wird und die Wert-
frage identisch ist mit der Frage nach dem Neuen und Zukunftstrachtigen.
Aber hier, meine ich, gilt, dass nicht die Zeit das Buch in Frage stellt,
sondern umgekehrt das Buch an die Zeit eine Frage richtet, die fiir deren
Wert von entscheidender Bedeutung ist: ob es im Prozess der Wandlung
und Entwicklung, des Fortschritts und der Neuerung wieder moglich werde,
Formen der Kontinuitdt zu entwickeln. Falls sich der Homo sapiens nicht
grundlegend &ndert, sind ihm auch in Zeiten raschen Wechsels Elemente
der Dauer nétig zu einem wesentlichen Dasein.

1Hugo von Hofmannsthal, Carl J. S. Fischer-Verlag, Frankfurt a. M. 1970. -
Burckhardt, Briefwechsel, S. Fischer-Ver- 3Ernst Robert Curtius, Max Rychner,
lag, Frankfurt a. M. 1957. —2Carl J. Burck- Briefe, Verlag Hans Huber, Bern, Stutt-
hardt, Max Rychner, Briefe 1926-1965, gart, Wien 1969.

Anarchie und Gnade
Ein Hinweis auf Hugo Ball

GERD-KLAUS KALTENBRUNNER

«Er ist das ebenso grosse wie seltene
Beispiel eines reinen geistigen Lebens.»

Franz Blei iiber Hugo Ball, 1940.

Mehr als vier Jahrzehnte nach seinem frithen Tod im September 1927
gedenkt man, wenn iiberhaupt, Hugo Balls entweder als des Urhebers der
Dada-Bewegung, die vom Ziircher Cabaret Voltaire mit der ansteckenden
Hektik eines mittelalterlichen Massenwahns auf Wien, Berlin, Paris, Prag,
Belgrad und andere Metropolen iibergegriffen hat, oder als des spiteren
Freundes und ebenbiirtigen Biographen Hermann Hesses. Beide Aspekte
scheinen sich auf den ersten Blick kaum in einen inneren Zusammenhang
zu fiigen, wie es auch schwierig genug ist, ein klares Bild von der Bedeutung
und dem Umfang des Ballschen Werkes zu gewinnen: nur wenige seiner

526



Biicher sind heute noch erhéltlich, manches ist unveroffentlicht geblieben.
So mag Ball den Nachgeborenen weniger als fassbare Gestalt in einem
definierten Kontext denn als fliichtiges Fabelwesen aus dem Limbus erschei-
nen und insofern noch postum recht behalten mit seiner Tagebuchnotiz
von 1915: «Es ist ein Irrtum, an meine Anwesenheit zu glauben. Alle Miihe
habe ich, mir selber eine reale Existenz vorzutduschen.» Schon zu Leb-
zeiten ein Abgeschiedener, der mit den gegenséitzlichsten Daseinsweisen
experimentiert hatte, ein gewesener Mensch, wie die Russen den Emigranten
bezeichnen, war dieser von keiner Partei vereinnahmte Dichter, Dandy,
Rebell und schliesslich im Geruche der Heiligkeit stehende Narr in Christo,
dessen Physiognomie an einen gotischen Vaganten gemahnt, dennoch davon
iiberzeugt, dass die Aventiuren seiner Biographie eine Abbreviatur der
Geschichte seines Volkes darstellen. Er traumte von einer deutschen Secessio
plebis in ein Reich charismatischer Anarchie aus dem Geiste Thomas
Miinzers und gab seinem letzten Buch den bezeichnenden Titel « Die Flucht
aus der Zeit».

Hugo Ball wurde am 22. Februar 1886 im vorwiegend protestantischen
Pirmasens als fiinftes Kind katholischer Eltern geboren. Generationsméssig
gehdrt er zur expressionistischen Plejade. Gottfried Benn, Paul Boldt,
Albert Ehrenstein, Max Herrmann-Neisse, Kurt Pinthus und Oskar Ko-
koschka haben mit ihm dasselbe Geburtsjahr; Ernst Bloch, Carl Einstein,
Kurt Hiller, Gustav Sack und Fritz von Unruh sind ein Jahr alter; Hans
Arp, Georg Heym, Jakob von Hoddis, Albert Paris Giitersloh, Georg
Trakl, Arnold Zweig und der Dramatiker Reinhard Goring wurden 1887
geboren. Der zartgebaute, triumerische, altkluge, musikalische, zu Enthu-
siasmus und Schwermut neigende und unter der emotionalen Kargheit der
arbeitsamen Mutter leidende Knabe besuchte zuerst die Volksschule, dann
das humanistische Gymnasium, wo er Latein und Griechisch liebgewann.
Ohne zu rebellieren, liess sich der Sechzehnjahrige von seinen Eltern in
eine Lederwarenfabrik stecken, wo er von der Buchfiihrung bis zum Gerben
alle Arbeiten ausfiihrte, wihrend er in den Niachten heimlich las und unter
dem tuberwiltigenden Eindruck der Schriften Nietzsches seinen Kinder-
glauben verlor. Erst nach einem Nervenzusammenbruch konnte Ball mit
zwanzig Jahren seine Gymnasialstudien abschliessen und die Universitét
besuchen. Im Herbst 1906 kam er nach Miinchen, das damals bereits mehr
als eine halbe Million Einwohner zéhlte und kulturell zwischen dynastischem
Klassizismus, kapriziésem Jugendstil und expressionistischem Aufbruch
oszillierte. Ball studierte Philosophie, Germanistik und Geschichte. Nach
einem Jahr in Heidelberg, wo er sich seine leicht gekriimmte Nase durch
einen chirurgischen Eingriff gerade machen liess — um 1908 eine iiberaus
seltene und fiir einen minderbemittelten Studenten sehr kostspielige Opera-
tion —, arbeitete er an einer Dissertation tiber Nietzsche, die Emmy Hennings,

527



seine spidtere Frau, eine Art Dimonenweihe nannte. Trotz der nahezu
vollendeten Dissertation verliess Ball 1910 die Universitdt, um sich, inspi-
riert von Nietzsches dionysischem Asthetizismus, dem Theater zuzuwenden.
Herbert Eulenberg, Carl Sternheim und vor allem Frank Wedekind wurden
zu den stirksten dramatischen Erlebnissen des jungen Feuergeistes, der mit
seinen akademischen Studien auch den letzten familidren Riickhalt aufgab
und von nun an stidndig ohne biirgerliche Sicherheit, meist in extremer
Armut, leben sollte. Er ging nach Berlin, wo er die Reinhardt-Schule
besuchte und bald entdeckte, dass er zum Schauspieler nicht taugte, weil
er nur sich selbst liberzeugend spielen konnte. Ball bildete sich zum Regis-
seur und wurde schliesslich 1911 vom Plauener Stadttheater engagiert. Ein
Jahr spiter kehrte er bereits wieder nach Miinchen zuriick, wo er als
Dramaturg der Kammerspiele in nahe Beziehung mit Wedekind kam.
Obwohl er inzwischen die schibigen Seiten des Theaterlebens kennen-
gelernt hatte, glaubte er noch immer fanatisch an die Mdoglichkeit einer
«Bithne der wahrhaft bewegenden Leidenschaften», eines «jenseits der
Tagesinteressen experimentierenden Theaters»: «Das Theater allein ist
imstande, die neue Gesellschaft zu formen. Man muss die Hintergriinde,
die Farben, Worte und Tone aus dem Unterbewussten lebendig machen,
dass sie den Alltag mitsamt seinem Elend verschlingen.» Das Drama bedeu-
tete ihm «die unfassbare Freiheit»; es sollte zum Gesamtkunstwerk gravi-
tieren, nicht den Intellekt, sondern die Leidenschaften evozieren und das
Universum auf die Biihne bringen. « Das neue Theater wird wieder Masken
und Stelzen beniitzen. Es wird die Urbilder wecken und Megaphone ge-
brauchen. Sonne und Mond werden iiber die Biihne laufen und ihre erhabene
Weisheit verkiinden.» Wie durch eine solche Konversion zu einem Welt-
schauspiel die bestehende Gesellschaft revolutioniert werden sollte, bleibt
unklar. Statt die verhasste biirgerliche Gesellschaft real zu bekdmpfen,
wird, als Enklave in ihr, die Kunst revolutioniert. Statt die banausischen
wirtschaftlichen und sozialen Verhiltnisse zu verdndern, wird pathetisch
eine bohemianistische, bestenfalls religios-asketische «grosse Weigerung»
deklariert: « Was not tut, ist eine Liga all derer, die sich dem Mechanismus
entzichen; eine Lebensform, die der Verwendbarkeit widersteht. Orgiasti-
sche Hingabe an den Gegensatz alles dessen, was brauchbar und nutzbar
ist.» Dieser Maxime ist Ball bis zum Ende treu geblieben, so sehr auch die
Vorzeichen gewechselt haben mogen.

Bemerkenswerter als Balls damalige lyrische und dramatische Versuche,
die nicht zu Unrecht vergessen sind, ist ein Bericht iiber eine Ausstellung
futuristischer Gemaélde in Dresden, erschienen in der Zeitschrift «Die
Revolution» (Nr. 3, 15. 11. 1913, S. 5): «Diese Bilder zwingen das absolut
Verriickte in Erscheinung. Man schreit vor Angst und Entsetzen. Diese
Bilder sind das Innerste, Erschiitterndste, Grandioseste, Unfassbarste, das

528



seit Menschengedenken gemacht worden ist ... Aktiv gewordene zerfetzte
Korper tanzen, Lichtgranaten in platzender Wut, Sinfonien und Schwaden
von Blut und Gold ... atemberaubende heulende Dinge, die kommen
werden, die kommen werden. »

Ein Jahr darauf lernte Ball das bisher nur in effigie dargestellte Grauen
im vom Weltkrieg verwiisteten belgischen Grenzgebiet kennen. Aus dem
stuirmischen Patrioten wurde ein glilhender Antimilitarist, Pazifist und
Kritiker des wilhelminischen Imperialismus. Dieser Wandel brachte auch
ein Abriicken von dem expressionistischen Theaterpathos mit sich: «Es ist
die Tyrannei, die die Entwicklung der schauspielerischen Fahigheiten
begiinstigt. Die Hohe des Theaters steht immer im umgekehrten Verhéltnis
zur Hohe der sozialen Moral und der biirgerlichen Freiheit. Russland hatte
vor dem Krieg ein glinzendes Theater und Deutschland stand ihm darin
kaum nach.» Zerstort war nicht nur der Glaube an eine neue Menschheits-
kultur, sondern auch an die Relevanz der bisherigen artistischen Experi-
mente. Wer weder zur Uniform dringte noch der nationalen Propaganda
sich eingliederte, war {iiberfliissig und abnorm. Als im Zeichen totaler
Mobilisierung Biihnen, Zeitschriften, Varietés und Galerien unrentabel
wurden, zeigte sich mit erbarmungsloser Drastik, wie sehr aller Atelier-
avantgardismus seine gesellschaftliche Wirkung liberschitzt hatte. Theater-
revolutionen und O-Mensch-Lyrik konnten nur in einer Epoche hochkon-
junktureller Sekuritdt als welterschiitternde Ereignisse verkannt werden.
Ball schrieb in dieser Zeit die Zeilen: «Man wird nicht von Granaten nur
zerrissen. / In meine Néachte drangen Ungeheuer, / Die mich die Holle wohl
empfinden liessen. »

Im Mai 1915 floh er mit Emmy Hennings, die er zwei Jahre vorher in
Miinchen kennengelernt hatte, in die Schweiz. Der neutrale Kleinstaat war
damals zur Heimstatt von Fliichtlingen aus allen kriegfiihrenden Lindern
geworden. Allein in Ziirich lebten Albert Ehrenstein, Franz Werfel, Hugo
Kersten, Else Lasker-Schiiler, Leonhard Frank, Ludwig Rubiner, Alfred
Wolkenstein, Max Herrmann-Neisse, Theodor Déaubler, Otto Flake, René
Schickele, Hans Arp, Walter Serner und Tristan Tzara. Zu ihnen kamen
Hugo Ball und Emmy Hennings. An anderen Schweizer Orten hielten sich
Yvan Goll, Frans Masareel, Alexander Archipenko, Romain Rolland,
Stefan Zweig, Hermann Hesse und Ernst Bloch auf. Im Februar 1916 war
auch ein russischer Emigrant — nachdem er schon ganz Europa und die
sibirische Verbannung kennengelernt hatte — aus Bern nach Ziirich gekom-
men, wo er die meiste Zeit in der Zentralbibliothek verbrachte. Es heisst, dass
ithn der Ausbruch des Krieges wie ein Keulenschlag getroffen habe. Und
dennoch hatte Lenin, von dem hier die Rede ist, schon seit Jahren den
Krieg als unausweichlich betrachtet und ihn auf internationalen Kongressen
als Mittel zur Revolution hingestellt. «Insbesondere interessiert mich alles,

529



was Russland angeht. Von dort erhoffe und ertrdume ich mir eine Befreiung
und einen Umsturz, wie er sich nur mit der franzosischen Befreiung 1789
vergleichen ldsst. Wenn das nicht kommt, sind wir alle verraten. Ich be-
trachte diesen Krieg, den wir jetzt haben, durchaus nur als ein Vorspiel,
als ein Morden, das seinen Sinn nur bekommen kann, wenn Russland
geschlagen wird und - Deutschland verliert.» Diese einen klaren Blick fiir
weltpolitische Perspektiven verratenden Sitze stammen nicht von Lenin,
sondern aus einem Brief von Hugo Ball an seine Schwester Maria. Zur
gleichen Zeit, als der russische Maxist nach Ziirich kam, mietete der deutsche
Anarchist einen leeren Saal in der « Holldndischen Meierei», Spiegelgasse 1.
Hier sollte sich — wie es in der Ziircher Presse vom 3. Februar hiess — unter
dem Namen «Kiinstlerkneipe Voltaire ... eine Gesellschaft junger Kiinst-
ler und Literaten» etablieren, «deren Ziel es ist, einen Mittelpunkt fiir die
kiinstlerische Unterhaltung und den geistigen Austausch zu schaffen». Am
5. Februar 1916 wurde die bald «Cabaret Voltaire» genannte Kiinstler-
kneipe eroffnet. Man hat dieses Datum oft als erste offizielle Manifestation
des Dadaismus bezeichnet, doch sowohl aus den publizierten Tagebuch-
notizen als auch den Briefen Hugo Balls geht eindeutig hervor, dass mit
Ausnahme der etwas odios klingenden Taufe auf den Namen Voltaires mit
dem Cabaret urspriinglich keine wie immer geartete Provokation, gar neue
extreme Form kulturellen Protests beabsichtigt war. Man dachte vielmehr
an eine Lokalitdt & la Simplizissimus. So standen auf den ersten Abend-
programmen neben Rezitationen von Texten Voltaires, Morgensterns,
Wedekinds, Kandinskys, Cendrars, Miihsams und Balls russische Wiegen-
und serbische Soldatenlieder, Humoresken von Max Reger, Rhapsodien
von Franz Liszt und eine Berceuse von Claude Debussy. Was die bildende
Kunst betraf, so wurden Werke von Arp, Giacometti, Meili, Segall, Slodki,
Picasso und anderen ausgestellt. «Es konnte den Anschein haben», hatte
Ball bereits in seiner Miinchner Zeit notiert, «als sei die Philosophie an die
Kiinstler iibergegangen; als gingen von ihnen die neuen Impulse aus, als
seien sie die Propheten der Wiedergeburt.» Er feierte den in der neuen Male-
rei sich inkarnierenden demiurgischen Uberschwang: «Der Intellekt als
eine verruchte Welt war ausgeschaltet. Paradiesische Landschaften brachen
hervor. ... Die Malerei schien das gottliche Kind noch einmal auf ihre
Weise gebidren zu wollen. Nicht umsonst hatte sie jahrhundertelang vor
dem Mythos von Mutter und Kind gekniet.» In einer diesem strahlenden
ascensus entgegengesetzten Richtung bewegte sich auch Balls Cabaret
Voltaire auf die Welt des Kindes zu, gleichsam in jener paradoxen, fiir
manche gnostische Lehren bezeichnenden Umkehrung des «itinerarium
mentis in Deum» zu einem descensus spiritus in eine delirierende Gegen-
welt von Traum, Torheit und Trance, um dadurch, wer weiss, vielleicht
von unten wieder ins verlorene Paradies heimzufinden.

530



Mit dem Eintritt des deutschen Medizinstudenten Richard Hiilsenbeck,
der zum radikal oppositionellen Kreis um Franz Pfemfert gehorte, war die
harmlose Anfangsphase des Cabarets nach kaum drei Wochen beendet.
«Ein undefinierbarer Rausch hat sich aller beméchtigt», schreibt Ball am
26. Februar 1916. «Das kleine Kabarett droht aus den Fugen zu gehen und
wird zum Tummelplatz verriickter Emotionen.» In diesem geistigen Klima
entziindete sich die zugleich kindliche und dandystische Revolte des Dada-
ismus. Am Anfang stehen Simultangedichte, kontrapunktische Rezitative,
in denen drei oder mehr Stimmen gleichzeitig durcheinander sprechen,
singen, pfeifen, briillen, schluchzen und lachen. Es folgen «Verse ohne
Worte», Lautgedichte ohne jegliche Syntax. « Wenn das Wort die erste
Regierung war», wie Ball fast gleichzeitig mit den Ssterreichischen Sprach-
denkern Ferdinand Ebner und Ludwig Wittgenstein biindig notierte, dann
muss der konsequente Anarchist auch die Sprache umwilzen, Sprache als
Grammatik gewordene Herrschaft, untrennbar verbunden mit der Idee einer
ordnenden Vernunft. Die Satzteile, selbst die einzelnen Laute werden auto-
nom und verbinden sich zu grotesken, gelegentlich auch beriickend-traum-
haften Gebilden, etwa von der Art der folgenden Sprachclownerie, die Ball,
mit bunter Pappe als gnostischer Hoherpriester verkleidet, im Juni 1916
zum besten gegeben hat:

gadji beri bimba

glandridi lauli lonni cadori

gadjama bim beri glassala

glandridi glassala tuffm i zimbrabim
blassa galassasa tuffm i zimbrabim . . .

Etwas vom militanten russischen Nihilismus der zweiten Hilfte des 19.
Jahrhunderts brach im Dadaismus ebenso auf wie vom Geist gnostischer
Absage an die bestehende schlechteste aller Welten. Wovon alle Dadaisten
ausgingen, war der Zerfall der bisher giiltigen Ordnung: ihre Exzesse waren
ein gellender Aufschrei angesichts der den Himmel verfinsternden Giftgas-
schwaden, der verkohlten und stinkenden Leichenberge vor Verdun, sowohl
ein pueriles Pendant zu als auch ein Protest gegen Ludendorff, Jofire,
Clemenceau, Kitchener.

Das Symbol «Dada» taucht erstmals am 18. April 1916 im Tagebuch
von Hugo Ball und dann in Balls Einleitung zum Almanach «Cabaret
Voltaire» (erschienenen Juni 1916) auf. Nach dem Larousse Classique
Illustré bedeutet Dada «cheval dans le langage des enfants», aber auch
«idée favorite», also Steckenpferd. Im Oxford Dictionary wird Dada
nur als «infantile sound» angefiihrt. Im Ruménischen — der Mutter-
sprache von Balls Gefdhrten Tristan Tzara — heisst Dada «Ja, ja», wih-
rend es fiir Deutsche, laut Ball, «ein Signum alberner Naivitit und

531



zeugungsfroher Verbundenheit mit dem Kinderwagen» ist. Als er spéiter
sein Buch «Byzantinisches Christentum» vorbereitete, gelangte er zu einer
anspruchsvolleren Deutung: « Als mir das Wort «Dada> begegnete, wurde
ich zweimal angerufen von Dionysius Areopagita: D.A.-D.A.» Und fiir
ein deutsches Worterbuch definiert er: «Dadaist: kindlicher, donquichot-
tischer Mensch, der in Wortspiele und grammatikalische Figuren ver-
strickt ist.» Mehr als literaturhistorische Definitionen vermittelt dieses
unentschiedene Schweben zwischen dem zum Schaukelpferdchen gewor-
denen Pegasus, dem Kindlich-Verspielten, ja Infantilen, der mystischen
Anrede und dem Ritter von der traurigen Gestalt etwas von der verzweifel-
ten Lustigkeit des dadaistischen regressus, in dem nicht nur ein letzter
Rest apokrypher, ungeschiandeter Religiositit — «den Heiden eine Tor-
heit» —, sondern paradoxer Menschlichkeit schlechthin enthalten war,
dhnlich wie in Bartoks «Cantata profana» die vox humana reiner er-
klingt aus der Weigerung der in Tiere verwandelten SGhne, zu Vater und
Mutter zuriickzukehren, als aus dem Schrei elterlicher Sehnsucht.

Nach einem Nervenzusammenbruch stiirzte Ball sich noch einmal in
eine ebenso kurze wie hektische Dada-Phase. Am 18. Mirz 1917 eroffnete
er in Ziirich, Bahnhofstrasse 19, die «Galerie Dada», die ein Schauplatz
exzentrischer Rituale gewesen zu sein scheint: « An den Soiréen aber werden
hier Feste gefeiert von einem Glanz und einem Taumel, wie Ziirich sie bis
dahin nicht gesehen hat.» Die modernen Kiinstler erscheinen Ball nun als
Gnostiker, die «Dinge praktizieren, die die Priester lingst vergessen wah-
nen; vielleicht auch Siinden begehen, die man nicht mehr fiir méglich hielt».
Der Maler sei «Sachwalter der vita contemplativa», die Liturgie der Kirche
«ein Gedicht, das von Priestern zelebriert wird», die abstrakte Bildkunst
Zeichen eines «universalen Karfreitags»: «Das bekannte Philosophenwort
«Gott ist tot> beginnt ringsum Gestalt anzunehmen. Wo aber Gott tot ist,
dort werden die Ddmonen allméchtig sein. Es wire denkbar, dass es, so wie
es ein Kirchenjahr, auch ein Kirchenjahrhundert gibt und dass auf das
unsere der Karfreitag und genauer die Todesstunde am Kreuze fillt.»

Nach einem weiteren Nervenzusammenbruch iibersiedelte Ball im Herbst
1917 nach Bern, wo er Ernst Bloch begegnete und Mitarbeiter, schliesslich
Redakteur des republikanisch-pazifistischen Emigrantenblattes « Die Freie
Zeitung» wurde. Ball datierte mit dieser Ubersiedlung den Beginn seiner
im eigentlichen Sinne politischen Phase, der dann 1919/20 die religidse
gefolgt sei, und seine Biographen haben diese Einteilung beibehalten. Es
fragt sich allerdings, inwiefern und ob Ball iiberhaupt je ein politischer,
sich fiir die Praxis der offentlichen Angelegenheiten engagierender Mensch
mit dem dazugehorigen Augenmass fiir Machtverhiltnisse und konkrete
Moglichkeiten gewesen ist. Verglichen mit Lenin, der im Hause Spiegel-
gasse Nr. 6 gewohnt und das gegeniiberliegende Cabaret Voltaire gelegent-

532



lich auch besucht hat, war Ball zeitlebens ein Schwarmgeist, Traumer und
Moralist, der jedesmal davor zuriickbebte, wenn — wie in Russland 1917, in
Deutschland 1918/19 — der von ihm ersehnte Umsturz und Neubeginn aus
dem Hochflug visiondrer Begeisterung zum Thema politischer Auseinander-
setzungen wurde. In der Mitte zwischen seiner dadaistischen und seiner
mystischen Zeit liegt die furiose « Kritik der deutschen Intelligenz», die 1919
als das erste grossere Buch von Hugo Ball erschienen ist. Gerhardt Edward
Steinke attestierte ihm zurecht «a fiery brilliance, a polemical violence, an
unreserved fearlessness which is worthy of his two teachers, Nietzsche and
Bakunin ... It is one of the most violent and denunciatory expositions of
the German mind and character that a German thinker has produced».
Die gegen die Regierungen der Mittelméchte erhobene Kriegsschuldanklage
wird darin auf die Geistesgeschichte der deutschen Nation seit dem Mittel-
alter ausgedehnt. Luther war ein nationales Ungliick, indem er die von der
pépstlichen Suprematie befreite Kirche dem Joch des Landesfiirstentums
auslieferte und die evangelische Freiheit — im Gegensatz zu Thomas Miin-
zer — rein geistig-geistlich verstanden haben wollte. Die von protestantischen
Hausern entstammenden Intellektuellen, oft Pastorensohnen, getragene
deutsche Philosophie von Kant bis Hegel erscheint Ball als raffinierte ideolo-
gische Rechtfertigung des feudalabsolutistischen Establishments, als speku-
lativer Paravent herrschaftlicher Entmiindigung. So wird ihm unter dem
Schock der Katastrophe von 1914 bis 1918 in skandalierender, bisweilen
grossartiger Einseitigkeit die deutsche Geschichte zu einer einzigen Welt-
verschworung von protestantischer Theologie, philosophischem Idealismus
und spitfeudalen Machtstaatsaspirationen. Auch Marx sicht er nur im
Lichte des linken Chauvinismus von 1914, ebenso Lassalle, wiahrend die
utopischen Sozialisten, etwa Weitling, die Anarchisten, aber auch so konser-
vative Denker wie Schopenhauer, vor allem aber Franz von Baader positiv
beurteilt werden. Ahnlich wie Holderlins Hyperion klagt er iiber das aller
Grazie bare deutsche Wesen, wobei im Bild der lieb- und gnadenlosen
Germania Ziige der herben Mutter aus Pirmasens aufscheinen, die eigens
in die Schweiz gereist war, um ihren abtriinnigen Sohn der kriegfiihrenden
Heimat zuriickzugewinnen. Tief romantisch ist Balls okkasionalistische
Xenophilie, seine irgendwie weibliche Einfiihlsamkeit in verklarte Volker
und Linder. So preist er «jene vergotternde Begeisterung, jene Zirtlich-
keit, mit der franzosische Geister Frankreich «Notre Dame> und <la douce
France> nannten», aber auch den «Geist der Freiheit, der das Gewissen
des russischen Volkes seit 1825 in heftigsten Wehen geschiittelt hat», und
das «Italien der Carbonari und der Freimaurerorden». Wenn auch Ball
selbst seine « Kritik» mit Recht nicht als wissenschaftliche Arbeit, sondern
als Streitschrift und Manifest verstanden haben wollte, so hat er in ihr
dennoch mit dem Problem der Absonderung Deutschlands von West-

533



europa eines der grossen Themen moderner Historiographie aufgegriffen,
das trotz der profunden Analysen von Ernst Troeltsch, Friedrich Meinecke
und Hajo Holborn immer wieder alle geschichtlich Denkenden von neuem
reizen diirfte. Kritisch anzumerken wire, dass Ball trotz bisweilen drastisch
formulierter wissenssoziologischer Einsichten den deutschen Siindenfall
weniger aus gesellschaftlichen Bedingungen denn aus einer verfehlten Meta-
physik erkldrt, so dass eine nationale Umkehr letzten Endes nur eine Kon-
version zu einer neuen, besseren Metaphysik bedeutete. Hinzu kommt, dass
er die kritisierten Uberlieferungen nur in ihrer defizienten, ideologischen
Form, nicht aber ihren utopischen, auf Besseres weisenden Gehalt analysiert.
Dass sich Eichmann und Rosenberg auf Kant berufen konnten, mag als
Verifikation von Balls Verdikten gegen den Konigsberger Philosophen wir-
ken. Doch auch ehrwiirdigste Gestalten deutscher Résistance gegen Hitler,
etwa Ernst Niekisch und Kurt Huber, waren von Kant geprdgt. Dasselbe
gilt fiir Hegel: auf ihn beriefen sich faschistische Autoren wie Christoph
Steding, Karl Larenz, Giovanni Gentile und andere, aber auch einige be-
deutende Antifaschisten, unter ihnen Benedetto Croce und Adam von Trott
zu Solz. In seinem Rigorismus iiberldsst Ball vorschnell der Reaktion
Gestalten und Werke, die entweder urspriinglich keineswegs reaktionir
gewesen oder doch zumindest auch antireaktiondr zu beerben sind. Umge-
kehrt gilt von Balls Pantheon, dass er darin losgel6st von realsoziologischen
Voraussetzungen und politischen Implikationen nach Art einer dadaisti-
schen Collage die einander widersprechendsten Figuren und Traditionen
zu vereinigen sucht: Baader und Bakunin, Novalis, Nietzsche und Franzis-
kus. An die Stelle des Hegelschen Gott-Staates tritt eine «demokratische
Kirche der Intelligenz, an die die Verwaltung der Heiligtiimer und des
Gewissens iibergeht», welche luftige und freischwebende Hierarchie freilich
kaum als Alternative zum Machtstaat ernstgenommen werden kann.
Dennoch, welch ein erstaunliches Buch, das alle Hoffnungen und Leiden-
schaften der expressionistischen Generation bis zur Weissglut aufleuchten
lasst, in dem dariiber hinaus so vieles anklingt, was uns durchaus vertraut
ist: Ernst Blochs miinzerisches Pathos fiir ein kathedralisches Reich der
Freiheit, Karl Mannheims «freischwebende Intelligenz», Herbert Marcuses
«grosse Weigerung», Georg Lukdcs’ « Zerstérung der Vernunft» und Theo-
dor W. Adornos «Negative Dialektik», in der sich die erstaunlich an Ball
erinnernde Stelle findet: « Dem Einzelnen indessen bleibt an Moralischem
nicht mehr iibrig, als wofiir die Kantische Moraltheorie, welche den Tieren
Neigung, keine Achtung konzediert, nur Verachtung hat: versuchen, so zu
leben, dass man glauben darf, ein gutes Tier gewesen zu sein.»

Wihrend Becher, Herzfelde, Grosz, Tzara und Breton durch ihre zu-
mindest zeitweilige Option fiir den Kommunismus in die Politik fanden,
wandte sich Ball, ausgehend von einem noch dogmenfreien, anarchisch ver-

534



standenen Christentum, immer mehr dem Katholizismus zu. Nachdem er
im Februar 1920 Emmy Hennings standesamtlich geheiratet hatte, kehrte
er im Juli desselben Jahres in Flensburg, der Geburtsstadt seiner Frau,
nach jahrzehntelanger Entfremdung wieder zur katholischen Kirche zuriick,
die dem Ruhelosen die einzige Heimat wurde. Der mystische Katholizismus,
zu dem er konvertierte, war vielleicht nur ein getaufter Dadaismus, ein
Aufstieg von den niederen Weihen rebellischer Gnosis zu den seraphischen
Sphéren des Dionysius Areopagita, die er in seinem reifsten Buch «Byzan-
tinisches Christentum» (1923) verherrlichte. Mit Emmy Hennings lebte er
abwechselnd im Tessin, in Deutschland und Italien, stindig in Armut, oft
nahe am Verhungern, angewiesen auf die Hilfe von Freunden, vor allem
von Hermann Hesse. Gedichte aus dieser Zeit erinnern bisweilen an die
exotischen Mirchenbilder des Zollners Rousseau. Ahnlich wie sein Namens-
patron Hugo von St. Viktor die Mystik des Herzens gegen den Geist des
scholastischen Rationalismus verteidigt hatte, verschrieb auch Ball sich bis
zu seinem Tode in San Abbondio am 14. September 1927 der Welt religidser
Einweihung und Disziplin.

Wihrend er im «Byzantinischen Christentum» seinen eschatologischen
Spiritualismus zur ekstatischen Hierarchie der Mdnche, Asketen, Priester,
Engel, Erzengel, Seraphim und Cherubim stilisierte, begann im Russland
Lenins eine sozialrevolutiondre Intelligentsia, den traditionellen byzantini-
schen Messianismus sdkularisierend, einen ganzen Kontinent umzuwélzen.
Lenin und Ball, die Emigranten in der Spiegelgasse, waren beide Intellek-
tuelle: der Stratege des Weltbiirgerkriegs, der nach einem Wort von Georges
Sorel mit seinem unerbittlichen, stets praxisbezogenen Rationalismus die
Geschichte «forcieren» sollte, und der vom Anarchismus kommende Trau-
mer einer «kiissenden Verbriiderung von Mensch, Tier und Pflanze», dem
nichts ferner lag, als bewusst Geschichte zu machen. Gegeniiber dem poli-
tischen Pathos, die Welt durch Tat zu verdndern, vertrat Ball die Absage
an Wille und Macht und Tat, die in der Ikone des sprachlos-trauernden
Christophoros Kynokephalos, des heiligen Idioten mit der Hundeschnauze,
sakrosankt gewordene Bruderschaft querweltein im Kreuzzeichen des
Widerspruchs.

«Bevor Dada da war, war Dada da», meinte Jean Arp auf die Frage
nach dem Anfang dieser Revolte, und dhnlich dusserte sich Marcel Janco:
«Dada besteht und wird solange bestehen, wie der Geist der Verneinung
das Ferment der Zukunft in sich schliesst.» In diesem Sinne mag auch der
heitere Ernst von Hugo Balls Epitaph verstanden sein:

Der gute Mann, den wir zu Grabe tragen,
Sieht wdchsern aus und scheint erstarrt zu sein.
Doch war er so verliebt in allen Schein,

Dass man sich hiiten muss, ihn tot zu sagen.

535



	Anarchie und Gnade : ein Hinweis auf Hugo Ball

