
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 6

Artikel: Anarchie und Gnade : ein Hinweis auf Hugo Ball

Autor: Kaltenbrunner, Gerd-Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dauer als Wert - wie eigenartig mutet diese Feststellung an in einer Zeit,
die nur an Veränderung, Bewegung, Zukunft zu denken scheint, in der das
Wort «gestern» fast nur in pejorativem Sinn gebraucht wird und die Wertfrage

identisch ist mit der Frage nach dem Neuen und Zukunftsträchtigen.
Aber hier, meine ich, gilt, dass nicht die Zeit das Buch in Frage stellt,
sondern umgekehrt das Buch an die Zeit eine Frage richtet, die für deren
Wert von entscheidender Bedeutung ist: ob es im Prozess der Wandlung
und Entwicklung, des Fortschritts und der Neuerung wieder möglich werde,
Formen der Kontinuität zu entwickeln. Falls sich der Homo sapiens nicht
grundlegend ändert, sind ihm auch in Zeiten raschen Wechsels Elemente
der Dauer nötig zu einem wesentlichen Dasein.

xHugo von Hofmannsthal, Carl J. S. Fischer-Verlag, Frankfurt a. M. 1970. -
Burckhardt, Briefwechsel, S. Fischer-Ver- 3 Ernst Robert Curtius, Max Rychner,
lag, Frankfurt a. M. 1957.- 2 Carl J.Burck- Briefe, Verlag Hans Huber, Bern, Stutt-
hardt, Max Rychner, Briefe 1926-1965, gart, Wien 1969.

Anarchie und Gnade

Ein Hinweis auf Hugo Ball

GERD-KLAUS KALTENBRUNNER

«Er ist das ebenso grosse wie seltene
Beispiel eines reinen geistigen Lebens.»

Franz Blei über Hugo Ball, 1940.

Mehr als vier Jahrzehnte nach seinem frühen Tod im September 1927

gedenkt man, wenn überhaupt, Hugo Balls entweder als des Urhebers der
Dada-Bewegung, die vom Zürcher Cabaret Voltaire mit der ansteckenden
Hektik eines mittelalterlichen Massenwahns auf Wien, Berlin, Paris, Prag,
Belgrad und andere Metropolen übergegriffen hat, oder als des späteren
Freundes und ebenbürtigen Biographen Hermann Hesses. Beide Aspekte
scheinen sich auf den ersten Blick kaum in einen inneren Zusammenhang
zu fügen, wie es auch schwierig genug ist, ein klares Bild von der Bedeutung
und dem Umfang des Balischen Werkes zu gewinnen: nur wenige seiner

526



Bücher sind heute noch erhältlich, manches ist unveröffentlicht geblieben.
So mag Ball den Nachgeborenen weniger als fassbare Gestalt in einem
definierten Kontext denn als flüchtiges Fabelwesen aus dem Limbus erscheinen

und insofern noch postum recht behalten mit seiner Tagebuchnotiz
von 1915: «Es ist ein Irrtum, an meine Anwesenheit zu glauben. Alle Mühe
habe ich, mir selber eine reale Existenz vorzutäuschen.» Schon zu
Lebzeiten ein Abgeschiedener, der mit den gegensätzlichsten Daseinsweisen

experimentiert hatte, ein gewesener Mensch, wie die Russen den Emigranten
bezeichnen, war dieser von keiner Partei vereinnahmte Dichter, Dandy,
Rebell und schliesslich im Gerüche der Heiligkeit stehende Narr in Christo,
dessen Physiognomie an einen gotischen Vaganten gemahnt, dennoch davon
überzeugt, dass die Aventiuren seiner Biographie eine Abbreviatur der
Geschichte seines Volkes darstellen. Er träumte von einer deutschen Secessio

plebis in ein Reich charismatischer Anarchie aus dem Geiste Thomas
Münzers und gab seinem letzten Buch den bezeichnenden Titel «Die Flucht
aus der Zeit».

Hugo Ball wurde am 22. Februar 1886 im vorwiegend protestantischen
Pirmasens als fünftes Kind katholischer Eltern geboren. Generationsmässig
gehört er zur expressionistischen Plejade. Gottfried Benn, Paul Boldt,
Albert Ehrenstein, Max Herrmann-Neisse, Kurt Pinthus und Oskar
Kokoschka haben mit ihm dasselbe Geburtsjahr; Ernst Bloch, Carl Einstein,
Kurt Hiller, Gustav Sack und Fritz von Unruh sind ein Jahr älter; Hans
Arp, Georg Heym, Jakob von Hoddis, Albert Paris Gütersloh, Georg
Trakl, Arnold Zweig und der Dramatiker Reinhard Göring wurden 1887

geboren. Der zartgebaute, träumerische, altkluge, musikalische, zu
Enthusiasmus und Schwermut neigende und unter der emotionalen Kargheit der
arbeitsamen Mutter leidende Knabe besuchte zuerst die Volksschule, dann
das humanistische Gymnasium, wo er Latein und Griechisch liebgewann.
Ohne zu rebellieren, liess sich der Sechzehnjährige von seinen Eltern in
eine Lederwarenfabrik stecken, wo er von der Buchführung bis zum Gerben
alle Arbeiten ausführte, während er in den Nächten heimlich las und unter
dem überwältigenden Eindruck der Schriften Nietzsches seinen
Kinderglauben verlor. Erst nach einem Nervenzusammenbruch konnte Ball mit
zwanzig Jahren seine Gymnasialstudien abschliessen und die Universität
besuchen. Im Herbst 1906 kam er nach München, das damals bereits mehr
als eine halbe Million Einwohner zählte und kulturell zwischen dynastischem
Klassizismus, kapriziösem Jugendstil und expressionistischem Aufbruch
oszillierte. Ball studierte Philosophie, Germanistik und Geschichte. Nach
einem Jahr in Heidelberg, wo er sich seine leicht gekrümmte Nase durch
einen chirurgischen Eingriff gerade machen liess - um 1908 eine überaus
seltene und für einen minderbemittelten Studenten sehr kostspielige Operation

-, arbeitete er an einer Dissertation über Nietzsche, die Emmy Hennings,

527



seine spätere Frau, eine Art Dämonenweihe nannte. Trotz der nahezu
vollendeten Dissertation verliess Ball 1910 die Universität, um sich, inspiriert

von Nietzsches dionysischem Ästhetizismus, dem Theater zuzuwenden.
Herbert Eulenberg, Carl Sternheim und vor allem Frank Wedekind wurden
zu den stärksten dramatischen Erlebnissen des jungen Feuergeistes, der mit
seinen akademischen Studien auch den letzten familiären Rückhalt aufgab
und von nun an ständig ohne bürgerliche Sicherheit, meist in extremer
Armut, leben sollte. Er ging nach Berlin, wo er die Reinhardt-Schule
besuchte und bald entdeckte, dass er zum Schauspieler nicht taugte, weil
er nur sich selbst überzeugend spielen konnte. Ball bildete sich zum Regisseur

und wurde schliesslich 1911 vom Plauener Stadttheater engagiert. Ein
Jahr später kehrte er bereits wieder nach München zurück, wo er als

Dramaturg der Kammerspiele in nahe Beziehung mit Wedekind kam.
Obwohl er inzwischen die schäbigen Seiten des Theaterlebens kennengelernt

hatte, glaubte er noch immer fanatisch an die Möglichkeit einer
«Bühne der wahrhaft bewegenden Leidenschaften», eines «jenseits der
Tagesinteressen experimentierenden Theaters»: «Das Theater allein ist
imstande, die neue Gesellschaft zu formen. Man muss die Hintergründe,
die Farben, Worte und Töne aus dem Unterbewussten lebendig machen,
dass sie den Alltag mitsamt seinem Elend verschlingen. » Das Drama bedeutete

ihm «die unfassbare Freiheit»; es sollte zum Gesamtkunstwerk
gravitieren, nicht den Intellekt, sondern die Leidenschaften evozieren und das
Universum auf die Bühne bringen. «Das neue Theater wird wieder Masken
und Stelzen benützen. Es wird die Urbilder wecken und Megaphone
gebrauchen. Sonne und Mond werden über die Bühne laufen und ihre erhabene
Weisheit verkünden.» Wie durch eine solche Konversion zu einem
Weltschauspiel die bestehende Gesellschaft revolutioniert werden sollte, bleibt
unklar. Statt die verhasste bürgerliche Gesellschaft real zu bekämpfen,
wird, als Enklave in ihr, die Kunst revolutioniert. Statt die banausischen
wirtschaftlichen und sozialen Verhältnisse zu verändern, wird pathetisch
eine bohemianistische, bestenfalls religiös-asketische «grosse Weigerung»
deklariert: «Was not tut, ist eine Liga all derer, die sich dem Mechanismus
entziehen; eine Lebensform, die der Verwendbarkeit widersteht. Orgiasti-
sche Hingabe an den Gegensatz alles dessen, was brauchbar und nutzbar
ist. » Dieser Maxime ist Ball bis zum Ende treu geblieben, so sehr auch die
Vorzeichen gewechselt haben mögen.

Bemerkenswerter als Balls damalige lyrische und dramatische Versuche,
die nicht zu Unrecht vergessen sind, ist ein Bericht über eine Ausstellung
futuristischer Gemälde in Dresden, erschienen in der Zeitschrift «Die
Revolution» (Nr. 3, 15. 11. 1913, S. 5): «Diese Bilder zwingen das absolut
Verrückte in Erscheinung. Man schreit vor Angst und Entsetzen. Diese
Bilder sind das Innerste, Erschütterndste, Grandioseste, Unfassbarste, das

528



seit Menschengedenken gemacht worden ist Aktiv gewordene zerfetzte
Körper tanzen, Lichtgranaten in platzender Wut, Sinfonien und Schwaden

von Blut und Gold atemberaubende heulende Dinge, die kommen
werden, die kommen werden. »

Ein Jahr darauf lernte Ball das bisher nur in effigie dargestellte Grauen
im vom Weltkrieg verwüsteten belgischen Grenzgebiet kennen. Aus dem
stürmischen Patrioten wurde ein glühender Antimilitarist, Pazifist und
Kritiker des wilhelminischen Imperialismus. Dieser Wandel brachte auch
ein Abrücken von dem expressionistischen Theaterpathos mit sich: «Es ist
die Tyrannei, die die Entwicklung der schauspielerischen Fähigheiten
begünstigt. Die Höhe des Theaters steht immer im umgekehrten Verhältnis
zur Höhe der sozialen Moral und der bürgerlichen Freiheit. Russland hatte
vor dem Krieg ein glänzendes Theater und Deutschland stand ihm darin
kaum nach.» Zerstört war nicht nur der Glaube an eine neue Menschheitskultur,

sondern auch an die Relevanz der bisherigen artistischen Experimente.

Wer weder zur Uniform drängte noch der nationalen Propaganda
sich eingliederte, war überflüssig und abnorm. Als im Zeichen totaler
Mobilisierung Bühnen, Zeitschriften, Varietes und Galerien unrentabel
wurden, zeigte sich mit erbarmungsloser Drastik, wie sehr aller
Atelieravantgardismus seine gesellschaftliche Wirkung überschätzt hatte.
Theaterrevolutionen und O-Mensch-Lyrik konnten nur in einer Epoche
hochkonjunktureller Sekurität als welterschütternde Ereignisse verkannt werden.
Ball schrieb in dieser Zeit die Zeilen: «Man wird nicht von Granaten nur
zerrissen. / In meine Nächte drangen Ungeheuer, / Die mich die Hölle wohl
empfinden liessen.»

Im Mai 1915 floh er mit Emmy Hennings, die er zwei Jahre vorher in
München kennengelernt hatte, in die Schweiz. Der neutrale Kleinstaat war
damals zur Heimstatt von Flüchtlingen aus allen kriegführenden Ländern
geworden. Allein in Zürich lebten Albert Ehrenstein, Franz Werfel, Hugo
Kersten, Else Lasker-Schüler, Leonhard Frank, Ludwig Rubiner, Alfred
Wolkenstein, Max Herrmann-Neisse, Theodor Däubler, Otto Flake, René
Schickele, Hans Arp, Walter Serner und Tristan Tzara. Zu ihnen kamen
Hugo Ball und Emmy Hennings. An anderen Schweizer Orten hielten sich
Yvan Goll, Frans Masareel, Alexander Archipenko, Romain Rolland,
Stefan Zweig, Hermann Hesse und Ernst Bloch auf. Im Februar 1916 war
auch ein russischer Emigrant - nachdem er schon ganz Europa und die
sibirische Verbannung kennengelernt hatte - aus Bern nach Zürich gekommen,

wo er die meiste Zeit in der Zentralbibliothek verbrachte. Es heisst, dass
ihn der Ausbruch des Krieges wie ein Keulenschlag getroffen habe. Und
dennoch hatte Lenin, von dem hier die Rede ist, schon seit Jahren den

Krieg als unausweichlich betrachtet und ihn auf internationalen Kongressen
als Mittel zur Revolution hingestellt. «Insbesondere interessiert mich alles,

529



was Russland angeht. Von dort erhoffe und erträume ich mir eine Befreiung
und einen Umsturz, wie er sich nur mit der französischen Befreiung 1789

vergleichen lässt. Wenn das nicht kommt, sind wir alle verraten. Ich
betrachte diesen Krieg, den wir jetzt haben, durchaus nur als ein Vorspiel,
als ein Morden, das seinen Sinn nur bekommen kann, wenn Russland
geschlagen wird und - Deutschland verliert.» Diese einen klaren Blick für
weltpolitische Perspektiven verratenden Sätze stammen nicht von Lenin,
sondern aus einem Brief von Hugo Ball an seine Schwester Maria. Zur
gleichen Zeit, als der russische Maxist nach Zürich kam, mietete der deutsche
Anarchist einen leeren Saal in der «Holländischen Meierei», Spiegelgasse 1.

Hier sollte sich - wie es in der Zürcher Presse vom 3. Februar hiess - unter
dem Namen «Künstlerkneipe Voltaire eine Gesellschaft junger Künstler

und Literaten» etablieren, «deren Ziel es ist, einen Mittelpunkt für die
künstlerische Unterhaltung und den geistigen Austausch zu schaffen». Am
5. Februar 1916 wurde die bald «Cabaret Voltaire» genannte Künstlerkneipe

eröffnet. Man hat dieses Datum oft als erste offizielle Manifestation
des Dadaismus bezeichnet, doch sowohl aus den publizierten Tagebuchnotizen

als auch den Briefen Hugo Balls geht eindeutig hervor, dass mit
Ausnahme der etwas odiös klingenden Taufe auf den Namen Voltaires mit
dem Cabaret ursprünglich keine wie immer geartete Provokation, gar neue
extreme Form kulturellen Protests beabsichtigt war. Man dachte vielmehr
an eine Lokalität à la Simplizissimus. So standen auf den ersten
Abendprogrammen neben Rezitationen von Texten Voltaires, Morgensterns,
Wedekinds, Kandinskys, Cendrars, Mühsams und Balls russische Wiegen-
und serbische Soldatenlieder, Humoresken von Max Reger, Rhapsodien
von Franz Liszt und eine Berceuse von Claude Debussy. Was die bildende
Kunst betraf, so wurden Werke von Arp, Giacometti, Meili, Segall, Slodki,
Picasso und anderen ausgestellt. «Es konnte den Anschein haben», hatte
Ball bereits in seiner Münchner Zeit notiert, «als sei die Philosophie an die
Künstler übergegangen; als gingen von ihnen die neuen Impulse aus, als
seien sie die Propheten der Wiedergeburt.» Er feierte den in der neuen Malerei

sich inkarnierenden demiurgischen Überschwang: «Der Intellekt als
eine verruchte Welt war ausgeschaltet. Paradiesische Landschaften brachen
hervor. Die Malerei schien das göttliche Kind noch einmal auf ihre
Weise gebären zu wollen. Nicht umsonst hatte sie jahrhundertelang vor
dem Mythos von Mutter und Kind gekniet.» In einer diesem strahlenden
ascensus entgegengesetzten Richtung bewegte sich auch Balls Cabaret
Voltaire auf die Welt des Kindes zu, gleichsam in jener paradoxen, für
manche gnostische Lehren bezeichnenden Umkehrung des «itinerarium
mentis in Deum» zu einem descensus spiritus in eine delirierende Gegenwelt

von Traum, Torheit und Trance, um dadurch, wer weiss, vielleicht
von unten wieder ins verlorene Paradies heimzufinden.

530



Mit dem Eintritt des deutschen Medizinstudenten Richard Hülsenbeck,
der zum radikal oppositionellen Kreis um Franz Pfemfert gehörte, war die

harmlose Anfangsphase des Cabarets nach kaum drei Wochen beendet.

«Ein undefinierbarer Rausch hat sich aller bemächtigt», schreibt Ball am
26. Februar 1916. «Das kleine Kabarett droht aus den Fugen zu gehen und
wird zum Tummelplatz verrückter Emotionen. » In diesem geistigen Klima
entzündete sich die zugleich kindliche und dandystische Revolte des Dadaismus.

Am Anfang stehen Simultangedichte, kontrapunktische Rezitative,
in denen drei oder mehr Stimmen gleichzeitig durcheinander sprechen,

singen, pfeifen, brüllen, schluchzen und lachen. Es folgen «Verse ohne

Worte», Lautgedichte ohne jegliche Syntax. «Wenn das Wort die erste

Regierung war», wie Ball fast gleichzeitig mit den österreichischen
Sprachdenkern Ferdinand Ebner und Ludwig Wittgenstein bündig notierte, dann

muss der konsequente Anarchist auch die Sprache umwälzen, Sprache als

Grammatik gewordene Herrschaft, untrennbar verbunden mit der Idee einer
ordnenden Vernunft. Die Satzteile, selbst die einzelnen Laute werden autonom

und verbinden sich zu grotesken, gelegentlich auch berückend-traumhaften

Gebilden, etwa von der Art der folgenden Sprachclownerie, die Ball,
mit bunter Pappe als gnostischer Hoherpriester verkleidet, im Juni 1916

zum besten gegeben hat:

gadji beri bimba
glandridi lauli lonni cadori
gadjama bim beri glassala
glandridi glassala tuffm i zimbrabim
blassa galassasa tuffm i zimbrabim

Etwas vom militanten russischen Nihilismus der zweiten Hälfte des 19.

Jahrhunderts brach im Dadaismus ebenso auf wie vom Geist gnostischer
Absage an die bestehende schlechteste aller Welten. Wovon alle Dadaisten
ausgingen, war der Zerfall der bisher gültigen Ordnung: ihre Exzesse waren
ein gellender Aufschrei angesichts der den Himmel verfinsternden
Giftgasschwaden, der verkohlten und stinkenden Leichenberge vor Verdun, sowohl
ein pueriles Pendant zu als auch ein Protest gegen Ludendorff, Joffre,
Clemenceau, Kitchener.

Das Symbol «Dada» taucht erstmals am 18. April 1916 im Tagebuch
von Hugo Ball und dann in Balls Einleitung zum Almanach «Cabaret
Voltaire» (erschienenen Juni 1916) auf. Nach dem Larousse Classique
Illustré bedeutet Dada «cheval dans le langage des enfants», aber auch
«idée favorite», also Steckenpferd. Im Oxford Dictionary wird Dada
nur als «infantile sound» angeführt. Im Rumänischen - der Muttersprache

von Balls Gefährten Tristan Tzara - heisst Dada «Ja, ja», während

es für Deutsche, laut Ball, «ein Signum alberner Naivität und

531



zeugungsfroher Verbundenheit mit dem Kinderwagen» ist. Als er später
sein Buch «Byzantinisches Christentum» vorbereitete, gelangte er zu einer
anspruchsvolleren Deutung: «Als mir das Wort <Dada> begegnete, wurde
ich zweimal angerufen von Dionysius Areopagita: D.A.-D.A.» Und für
ein deutsches Wörterbuch definiert er: «Dadaist: kindlicher, donquichot-
tischer Mensch, der in Wortspiele und grammatikalische Figuren
verstrickt ist.» Mehr als literaturhistorische Definitionen vermittelt dieses
unentschiedene Schweben zwischen dem zum Schaukelpferdchen gewordenen

Pegasus, dem Kindlich-Verspielten, ja Infantilen, der mystischen
Anrede und dem Ritter von der traurigen Gestalt etwas von der verzweifelten

Lustigkeit des dadaistischen regressus, in dem nicht nur ein letzter
Rest apokrypher, ungeschändeter Religiosität - «den Heiden eine
Torheit» -, sondern paradoxer Menschlichkeit schlechthin enthalten war,
ähnlich wie in Bartoks «Cantata profana» die vox humana reiner
erklingt aus der Weigerung der in Tiere verwandelten Söhne, zu Vater und
Mutter zurückzukehren, als aus dem Schrei elterlicher Sehnsucht.

Nach einem Nervenzusammenbruch stürzte Ball sich noch einmal in
eine ebenso kurze wie hektische Dada-Phase. Am 18. März 1917 eröffnete
er in Zürich, Bahnhofstrasse 19, die «Galerie Dada», die ein Schauplatz
exzentrischer Rituale gewesen zu sein scheint: «An den Soireen aber werden
hier Feste gefeiert von einem Glanz und einem Taumel, wie Zürich sie bis
dahin nicht gesehen hat.» Die modernen Künstler erscheinen Ball nun als

Gnostiker, die «Dinge praktizieren, die die Priester längst vergessen wähnen;

vielleicht auch Sünden begehen, die man nicht mehr für möglich hielt».
Der Maler sei «Sachwalter der vita contemplativa», die Liturgie der Kirche
«ein Gedicht, das von Priestern zelebriert wird», die abstrakte Bildkunst
Zeichen eines «universalen Karfreitags»: «Das bekannte Philosophenwort
<Gott ist tot> beginnt ringsum Gestalt anzunehmen. Wo aber Gott tot ist,
dort werden die Dämonen allmächtig sein. Es wäre denkbar, dass es, so wie
es ein Kirchenjahr, auch ein Kirchenjahrhundert gibt und dass auf das

unsere der Karfreitag und genauer die Todesstunde am Kreuze fällt.»
Nach einem weiteren Nervenzusammenbruch übersiedelte Ball im Herbst

1917 nach Bern, wo er Ernst Bloch begegnete und Mitarbeiter, schliesslich
Redakteur des republikanisch-pazifistischen Emigrantenblattes «Die Freie
Zeitung» wurde. Ball datierte mit dieser Übersiedlung den Beginn seiner
im eigentlichen Sinne politischen Phase, der dann 1919/20 die religiöse
gefolgt sei, und seine Biographen haben diese Einteilung beibehalten. Es

fragt sich allerdings, inwiefern und ob Ball überhaupt je ein politischer,
sich für die Praxis der öffentlichen Angelegenheiten engagierender Mensch
mit dem dazugehörigen Augenmass für Machtverhältnisse und konkrete
Möglichkeiten gewesen ist. Verglichen mit Lenin, der im Hause Spiegelgasse

Nr. 6 gewohnt und das gegenüberliegende Cabaret Voltaire gelegent-

532



lieh auch besucht hat, war Ball zeitlebens ein Schwarmgeist, Träumer und
Moralist, der jedesmal davor zurückbebte, wenn - wie in Russland 1917, in
Deutschland 1918/19 - der von ihm ersehnte Umsturz und Neubeginn aus
dem Hochflug visionärer Begeisterung zum Thema politischer Auseinandersetzungen

wurde. In der Mitte zwischen seiner dadaistischen und seiner

mystischen Zeit liegt die furiose «Kritik der deutschen Intelligenz», die 1919

als das erste grössere Buch von Hugo Ball erschienen ist. Gerhardt Edward
Steinke attestierte ihm zurecht «a fiery brilliance, a polemical violence, an
unreserved fearlessness which is worthy of his two teachers, Nietzsche and
Bakunin It is one of the most violent and denunciatory expositions of
the German mind and character that a German thinker has produced».
Die gegen die Regierungen der Mittelmächte erhobene Kriegsschuldanklage
wird darin auf die Geistesgeschichte der deutschen Nation seit dem Mittelalter

ausgedehnt. Luther war ein nationales Unglück, indem er die von der

päpstlichen Suprematie befreite Kirche dem Joch des Landesfürstentums
auslieferte und die evangelische Freiheit - im Gegensatz zu Thomas Münzer

- rein geistig-geistlich verstanden haben wollte. Die von protestantischen
Häusern entstammenden Intellektuellen, oft Pastorensöhnen, getragene
deutsche Philosophie von Kant bis Hegel erscheint Ball als raffinierte ideologische

Rechtfertigung des feudalabsolutistischen Establishments, als spekulativer

Paravent herrschaftlicher Entmündigung. So wird ihm unter dem
Schock der Katastrophe von 1914 bis 1918 in skandalierender, bisweilen
grossartiger Einseitigkeit die deutsche Geschichte zu einer einzigen
Weltverschwörung von protestantischer Theologie, philosophischem Idealismus
und spätfeudalen Machtstaatsaspirationen. Auch Marx sieht er nur im
Lichte des linken Chauvinismus von 1914, ebenso Lassalle, während die

utopischen Sozialisten, etwa Weitling, die Anarchisten, aber auch so konservative

Denker wie Schopenhauer, vor allem aber Franz von Baader positiv
beurteilt werden. Ähnlich wie Hölderlins Hyperion klagt er über das aller
Grazie bare deutsche Wesen, wobei im Bild der lieb- und gnadenlosen
Germania Züge der herben Mutter aus Pirmasens aufscheinen, die eigens
in die Schweiz gereist war, um ihren abtrünnigen Sohn der kriegführenden
Heimat zurückzugewinnen. Tief romantisch ist Balls okkasionalistische
Xenophilie, seine irgendwie weibliche Einfühlsamkeit in verklärte Völker
und Länder. So preist er «jene vergötternde Begeisterung, jene Zärtlichkeit,

mit der französische Geister Frankreich < Notre Damo und <la douce

Franco nannten», aber auch den «Geist der Freiheit, der das Gewissen
des russischen Volkes seit 1825 in heftigsten Wehen geschüttelt hat», und
das «Italien der Carbonari und der Freimaurerorden». Wenn auch Ball
selbst seine «Kritik» mit Recht nicht als wissenschaftliche Arbeit, sondern
als Streitschrift und Manifest verstanden haben wollte, so hat er in ihr
dennoch mit dem Problem der Absonderung Deutschlands von West-

533



europa eines der grossen Themen moderner Historiographie aufgegriffen,
das trotz der profunden Analysen von Ernst Troeltsch, Friedrich Meinecke
und Hajo Holborn immer wieder alle geschichtlich Denkenden von neuem
reizen dürfte. Kritisch anzumerken wäre, dass Ball trotz bisweilen drastisch
formulierter wissenssoziologischer Einsichten den deutschen Sündenfall
weniger aus gesellschaftlichen Bedingungen denn aus einer verfehlten
Metaphysik erklärt, so dass eine nationale Umkehr letzten Endes nur eine
Konversion zu einer neuen, besseren Metaphysik bedeutete. Hinzu kommt, dass

er die kritisierten Überlieferungen nur in ihrer defizienten, ideologischen
Form, nicht aber ihren utopischen, auf Besseres weisenden Gehalt analysiert.
Dass sich Eichmann und Rosenberg auf Kant berufen konnten, mag als
Verifikation von Balls Verdikten gegen den Königsberger Philosophen
wirken. Doch auch ehrwürdigste Gestalten deutscher Résistance gegen Hitler,
etwa Ernst Niekisch und Kurt Huber, waren von Kant geprägt. Dasselbe

gilt für Hegel: auf ihn beriefen sich faschistische Autoren wie Christoph
Steding, Karl Larenz, Giovanni Gentile und andere, aber auch einige
bedeutende Antifaschisten, unter ihnen Benedetto Croce und Adam von Trott
zu Solz. In seinem Rigorismus überlässt Ball vorschnell der Reaktion
Gestalten und Werke, die entweder ursprünglich keineswegs reaktionär
gewesen oder doch zumindest auch antireaktionär zu beerben sind. Umgekehrt

gilt von Balls Pantheon, dass er darin losgelöst von realsoziologischen
Voraussetzungen und politischen Implikationen nach Art einer dadaistischen

Collage die einander widersprechendsten Figuren und Traditionen
zu vereinigen sucht: Baader und Bakunin, Novalis, Nietzsche und Franziskus.

An die Stelle des Hegeischen Gott-Staates tritt eine «demokratische
Kirche der Intelligenz, an die die Verwaltung der Heiligtümer und des
Gewissens übergeht», welche luftige und freischwebende Hierarchie freilich
kaum als Alternative zum Machtstaat ernstgenommen werden kann.
Dennoch, welch ein erstaunliches Buch, das alle Hoffnungen und
Leidenschaften der expressionistischen Generation bis zur Weissglut aufleuchten
lässt, in dem darüber hinaus so vieles anklingt, was uns durchaus vertraut
ist: Ernst Blochs münzerisches Pathos für ein kathedralisches Reich der
Freiheit, Karl Mannheims «freischwebende Intelligenz», Herbert Marcuses
«grosse Weigerung», Georg Lukâcs' «Zerstörung der Vernunft» und Theodor

W. Adornos «Negative Dialektik», in der sich die erstaunlich an Ball
erinnernde Stelle findet: «Dem Einzelnen indessen bleibt an Moralischem
nicht mehr übrig, als wofür die Kantische Moraltheorie, welche den Tieren
Neigung, keine Achtung konzediert, nur Verachtung hat: versuchen, so zu
leben, dass man glauben darf, ein gutes Tier gewesen zu sein. »

Während Becher, Herzfelde, Grosz, Tzara und Breton durch ihre
zumindest zeitweilige Option für den Kommunismus in die Politik fanden,
wandte sich Ball, ausgehend von einem noch dogmenfreien, anarchisch ver-

534



standenen Christentum, immer mehr dem Katholizismus zu. Nachdem er
im Februar 1920 Emmy Hennings standesamtlich geheiratet hatte, kehrte
er im Juli desselben Jahres in Flensburg, der Geburtsstadt seiner Frau,
nach jahrzehntelanger Entfremdung wieder zur katholischen Kirche zurück,
die dem Ruhelosen die einzige Heimat wurde. Der mystische Katholizismus,
zu dem er konvertierte, war vielleicht nur ein getaufter Dadaismus, ein

Aufstieg von den niederen Weihen rebellischer Gnosis zu den seraphischen
Sphären des Dionysius Areopagita, die er in seinem reifsten Buch
«Byzantinisches Christentum» (1923) verherrlichte. Mit Emmy Hennings lebte er
abwechselnd im Tessin, in Deutschland und Italien, ständig in Armut, oft
nahe am Verhungern, angewiesen auf die Hilfe von Freunden, vor allem
von Hermann Hesse. Gedichte aus dieser Zeit erinnern bisweilen an die
exotischen Märchenbilder des Zöllners Rousseau. Ähnlich wie sein Namenspatron

Hugo von St. Viktor die Mystik des Herzens gegen den Geist des

scholastischen Rationalismus verteidigt hatte, verschrieb auch Ball sich bis

zu seinem Tode in San Abbondio am 14. September 1927 der Welt religiöser
Einweihung und Disziplin.

Während er im «Byzantinischen Christentum» seinen eschatologischen
Spiritualismus zur ekstatischen Hierarchie der Mönche, Asketen, Priester,
Engel, Erzengel, Seraphim und Cherubim stilisierte, begann im Russland
Lenins eine Sozialrevolutionäre Intelligentsia, den traditionellen byzantinischen

Messianismus säkularisierend, einen ganzen Kontinent umzuwälzen.
Lenin und Ball, die Emigranten in der Spiegelgasse, waren beide Intellektuelle

: der Stratege des Weltbürgerkriegs, der nach einem Wort von Georges
Sorel mit seinem unerbittlichen, stets praxisbezogenen Rationalismus die
Geschichte «forcieren» sollte, und der vom Anarchismus kommende Träumer

einer «küssenden Verbrüderung von Mensch, Tier und Pflanze», dem
nichts ferner lag, als bewusst Geschichte zu machen. Gegenüber dem
politischen Pathos, die Welt durch Tat zu verändern, vertrat Ball die Absage
an Wille und Macht und Tat, die in der Ikone des sprachlos-trauernden
Christophoros Kynokephalos, des heiligen Idioten mit der Hundeschnauze,
sakrosankt gewordene Bruderschaft querweltein im Kreuzzeichen des

Widerspruchs.
«Bevor Dada da war, war Dada da», meinte Jean Arp auf die Frage

nach dem Anfang dieser Revolte, und ähnlich äusserte sich Marcel Janco :

«Dada besteht und wird solange bestehen, wie der Geist der Verneinung
das Ferment der Zukunft in sich schliesst. » In diesem Sinne mag auch der
heitere Ernst von Hugo Balls Epitaph verstanden sein :

Der gute Mann, den wir zu Grabe tragen,
Sieht wächsern aus und scheint erstarrt zu sein.
Doch war er so verliebt in allen Schein,
Dass man sich hüten muss, ihn tot zu sagen.

535


	Anarchie und Gnade : ein Hinweis auf Hugo Ball

