Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 6

Artikel: Umfassen und Bewahren : der Briefwechsel zwischen Carl J.
Burckhardt und Max Rychner

Autor: Pulver, Elsbeth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162498

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Umfassen und Bewahren
Der Briefwechsel zwischen Carl J. Burckhardt und Max Rychner

ELSBETH PULVER

Ein Vierteljahrhundert nach dem Tode Hugo von Hofmannsthals, am 14.
Juli 1954, erinnert sich Max Rychner des Tages, an dem ihm Carl J. Burck-
hardt den Tod Hofmannsthals mitteilte. Er schreibt riickblickend an seinen
Freund:

«Ich stand an dem alten Telefonkasten im Gang und war unfihig zu begreifen; es zog
sich alles blitzschnell zu und wurde betdubt — und zugleich spiirte ich so stark, was Dir
geschehen war, und ich war bewegt, weil Du Dich in solcher Stunde an mich wandtest,
an mich, der keinen Trost wusste.»

Die Briefstelle ist bedeutungsvoll; sie weist hin auf die von Aussen-
stehenden nie ganz analysierbare, im Individuellen wurzelnde und doch
das Individuelle iibersteigende Verbundenheit dieser drei Méanner.

Die Freundschaft zwischen Hofmannsthal und C. J. Burckhardt umfasst
das letzte Lebensjahrzehnt des Dichters auf bestimmende Weise; sie hat
ihren Niederschlag in einem Briefwechsel gefunden, der ohne Ubertreibung
zu den reichsten und bedeutendsten der deutschen Literatur gezdhlt werden
darfl. Der Briefwechsel zwischen Burckhardt und Rychner beginnt im
Jahre 1926 und endet mit dem Tode Rychners 19642, schliesst also zeitlich,
mit einer knappen Uberschneidung, an den ersten Briefband an - als seine
Fortsetzung auch in einem tieferen als einem rein chronologischen Sinn.

Hofmannsthal und Rychner haben sich zwar nur zweimal personlich
gesehen, und es konnte sich zwischen ihnen keine tiefere freundschaftliche
Bezichung anbahnen. Dennoch spielt Hofmannsthal im Briefwechsel der
Freunde eine bedeutende Rolle; neben Goethe ist er einer der geistigen
Fixpunkte, an dem sich das Gesprich der beiden orientiert. Auf die Gefahr
einer allzu starken Vereinfachung hin konnte man sagen, dass Hofmanns-
thal fiir sie beide die vielleicht letzte reine Verkorperung dessen darstellte,
was sie als das Wesen der deutschen Dichtung empfanden, als Person in
die Nihe geriickt durch die Freundschaft mit Burckhardt, beschattet durch
das Wissen, dass sein Wesen und seine Kulturpolitik Dinge umfassten, die
unwiederbringlich dem Untergang geweiht waren.

1931 schrieb Burckhardt an seinen Freund:

«Das ewige Deutschland, um dessen sicherer Auferstehung willen wir die heutige
deutsche Welt ertragen, das wirkliche, traf ich dann erst in jenem Ostreich, das in Rodaun

519



vor mir erstand. Es war, als trete ein unterirdisch fliessendes Wasser hier zwischen gedan-
kenvoll gemeisselten Rindern des reinen Brunnens einmal an den Tag, um die Gestirne
in einem unséglichen Licht zu spiegeln. Dann wurde auch dies verschiittet.»

Burckhardt war 28, als er den um 18 Jahre dlteren Hofmannsthal kennen-
lernte: ihr briefliches Gesprach dokumentiert eine Beziehung zwischen zwei
Generationen, wobei der Altersunterschied zwar merkbar bleibt (und offen-
bar den Alteren immer wieder beschiftigt hat), aber zugleich in der freund-
schaftlichen Zusammengehorigkeit aufgehoben ist. Der Altersunterschied
zwischen Burckhardt und Rychner betrdgt nur sechs Jahre, sollte also kaum
ins Gewicht fallen und wird auch in den spéteren Jahren vollig unmerkbar.
In den ersten Jahren zeichnet er sich aber schdrfer ab (wihrend im Gegen-
satz dazu der Briefwechsel Rychners mit dem um zehn Jahre dlteren Ernst
Robert Curtius, der vor kurzem in Auswahl erschienen ist3, von Anfang
an als ein Gesprach zwischen Gleichaltrigen anmutet, gestimmt auf den
Ton heiterer Kollegialitidt). Das hat seinen Grund in der dusseren Lebens-
situation der beiden Autoren. Burckhardt hatte seine ersten Bewdhrungs-
proben in diplomatischen Aufgaben schon hinter sich, Rychner, seit einigen
Jahren Redaktor der «Neuen Schweizer Rundschau», stand als Kritiker
noch an einem freilich vielversprechenden Anfang. Auf zukiinftige Leistung
hin haben ihn auch seine Freunde gesehen (Hofmannsthal an Burckhardt:
«Aus Rychner wird etwas ganz Gutes werden»), und Rychner selbst hat
stets mehr als notig und gegeben betont, dass er Jahre brauche, um sein
Bestes zu geben. 1927 schrieb der damals Dreissigjdhrige an Curtius:

«Mit 30 ist man als Kritiker entweder ein Lessing, der auch noch kein Lessing war
damals, oder nichts. Ich bin letzteres. Es braucht viel Vorarbeit, viel Lernen; die Kritik
fangt beim Kritiker an. (Gegen ihn.) Ich arbeite auf lange Sicht. Jedes Jahr wird einiges
entstehen, erst etwa von 36 oder 38 an werden die schriftlichen Zeugnisse etwas taugen.»

Es war Burckhardt auferlegt, den dlteren wie den jiingeren Freund zu
iiberleben. Den Briefwechsel mit Hofmannsthal hat er selber herausgegeben,
denjenigen mit Rychner mit einer Vorbemerkung versehen. In beiden Fillen
riickt er die Briefe des Freundes ins Zentrum, behandelt die eigenen als
blosse Ergidnzung. Dies Zuriicktreten ist keine blosse Geste, keine Spielerei
falscher Bescheidenheit, sondern entspricht zutiefst dem Geist der Freund-
schaft, aus dem heraus diese Briefe entstanden sind. Kein Zweifel, Hof-
mannsthal so gut wie Rychner héitten gleich geschrieben, wire es an sie
gekommen, den Briefwechsel mit dem Toten einzuleiten. Ernstnehmen des
Freundes verbindet sich hier mit der sehr ausgepragten Fahigkeit, von sich
selbst abzusehen. Narzisstische Ichbezogenheit (von der man gerne glaubt,
dass sie unabdingbar zum Kiinstler oder zum kiinstlerisch begabten Men-
schen gehore) fehlt hier so weit wie dem Menschen iiberhaupt mdoglich,
damit aber fehlen auch Rivalitidten, es fehlt das Agonale in einem irgend

520



aggressiven Sinn. Die Atmosphére ist entspannt, teilnehmend, férdernd,
gesellig in einem tieferen Sinn.
Wie ein solches Buch im gegenwirtigen Zeitpunkt aufgenommen werde,
das ist freilich eine Frage, die man sich mit einiger Unruhe stellen darf.
«Die beiden schematischen Begriffe <Links und Rechts> unterliegen denselben Urteil
hemmenden Zwangsvorstellungen oder Hypnosen. lhre Auseinandersetzung ist recht

trostlos und 6de; immer schon im voraus weiss man, was von der einen, von der andern
Seite in grosser Monotonie wird vorgebracht werden.»

So schrieb Burckhardt im Jahre 1962 an Rychner. Kein Zweifel: die hier
kritisch diagnostizierte Polarisierung der menschlichen Haltungen und
Urteile hat sich in den letzten Jahren in immer schnellerem Tempo verstirkt.
Léangst ist keine fruchtbare Spannung zwischen den beiden Extremen mehr
moglich, nur mehr ein sinnloses Aneinandervorbeireden, ein Sich-gegen-
seitig-Beschuldigen. Im Rahmen dieser Dualisierung wiirde der Briefwechsel
zwischen Burckhardt und Rychner ohne Zweifel als «rechts» eingestuft
werden — in einer Schablonisierung, die vielleicht in einem banalen Sinn
nicht falsch ist und doch nichts erschliesst, vielmehr den Blick auf Wesent-
liches verstellt.

(Hier mag sich freilich der Zweifel dussern, ob es iiberhaupt sinnvoll sei,
ein Buch dieser Art mit dem Zeitpunkt seiner Publikation in Beziehung zu
setzen. Es wire moglich —und gewiss auch leichter und genussreicher — es
als Welt fiir sich, zeitentriickt, zu sehen und sich damit der eigenen Zeit
entriicken zu lassen. Und doch wiirde ein solches Verhalten im Grunde nur
geringe Achtung vor der Widerstands- und Wirkungskraft eines Werkes
bezeugen. Zum Buch gehort der Leser, gehort also auch die Zeit, in der es
gelesen werden kann und soll, es muss in ihr bestehen, muss sich gewisser-
massen den Zeitwind um die Ohren blasen lassen; aber umgekehrt gilt
auch — und es gilt desto mehr, je stirker, ausstrahlender das Buch ist — dass
die Zeit vor ihm bestehen muss.)

Was den Begriff des «Rechtsstehens» angeht, so hat sich Burckhardt
frith und entschieden dagegen gewehrt, dass man Hofmannsthal einfach
unter den Begriff der «Konservativen Revolution» (von Hofmannsthal
selbst ins Spiel gebracht in der Rede «Das Schrifttum als geistiger Raum
der Nation») oder gar der «Restauration» festlege, wohl wissend, dass
dadurch sein Freund — und auch er selbst — Gruppen und Richtungen
zugerechnet wiirden, zu denen sie letztlich nicht — oder doch nicht in so
einfacher, definitiver Weise — gehorten.

Was in diesem Fall unter konservativer Haltung zu verstehen ist, ldsst
sich am besten beschreiben mit einem Ausdruck, den Hofmannsthal einmal
brauchte, wenn er sagte, ihm und Burckhardt sei der Drang «zu umfassen
und zu erhalten» gemeinsam. Der Akzent ist zundchst auf den ersten Teil
dieses Doppelausdrucks zu legen. Mit dem Wunsche, zu bewahren, das

521



heisst dem Konservativismus im iiblichen Sinn, verbindet sich ja leicht eine
gewisse Enge, ein dngstliches Abwehren dessen, was das zu Bewahrende
storen konnte. Im Gegensatz dazu geht dem Bewahren hier das Erfassen
moglichst weiter Welten voraus — wobei auch das Wesensfremde nicht zum
vornherein ausgeschlossen und abgelehnt wird. Eindriicklich zeigt sich dies
in Carl J. Burckhardts Beschaftigung mit Friedrich Schiller, die sich in
langen, detaillierten und sehr spontanen Briefen spiegelt. Kein Zweifel, dass
Burckhardt in Schiller etwas ihm Fremdes sieht, einen grossen Antipoden —
aber von einer Grosse, die dennoch zu Bewunderung zwingt, die es unmog-
lich macht, ihn auszuschliessen oder abzulehnen, die ihn veranlasst, den
miihsamen Weg der Aneignung einer nicht wesensgeméssen Geisteswelt zu
gehen:

«In keiner Weise stammt diese Ehrfurcht aus der Ubereinstimmung mit seinen auf
allerh6chster Ebene errungenen Einsichten, nein, sie entsteht trotz Abwesenheit dieser
Ubereinstimmung. »

Der betont Heutige wird freilich kritisch einwenden, dass dies Umfassen
beispielsweise die Literatur nach dem Zweiten Weltkrieg nicht einschliesse,
dass Hofmannsthal als der letzte Vertreter deutscher Dichtung gelte und
die Gedanken der beiden etwa von einem als bedeutend angesehenen Werk
der Nachkriegsliteratur rasch wieder zu Goethes Italienischer Reise gehen.
Da wire freilich zu ergédnzen, dass gerade Max Rychner wie kein zweiter
die grossen Modernen der Zwischenkriegszeit vermittelt hat und dass er
bis zuletzt die Spalten der «Tat» ungezidhlten Zeitgenossen — und darunter
wie vielen Debiitanten! — offen hielt. Das Wesentliche freilich liegt tiefer,
liegt in der Auffassung (die gerade bei Rychner deutlich formuliert wird),
dass alles Geistige im Grunde gleichzeitig und gegenwartig sei. Seine Ableh-
nung Heideggers beschreibt er einmal wie folgt:

«Heidegger finde ich seit 22 Jahren immer wieder greulich und werde nun wohl dabei
bleiben. Es ist die Gegenwelt zu Goethe und allem was ich liebe; ich bin nicht gehalten,
zu ihm in ein positives Verhdltnis zu treten, da einem ja drei Jahrtausende zur Verfiigung
stehen.»

In diesem Falle wird das Wesensfremde zwar abgelehnt. Doch dies
geschieht nach wiederholten scheiternden Bemiihungen, und aus dem Erleb-
nis eines ungeheuren, Jahrtausende umfassenden Reichtums heraus.

Aber nicht die Abwehr, sondern ein Welterfassen aus Sympathie prigt
diesen Briefband. Als Dreissigjdhriger hat Rychner geschrieben:

«Man kennt nur Menschen, die man liebt oder mit denen man befreundet ist. Die
Liebe macht nicht blind, sondern erst sehend ... die Objektivitdt des mittleren Kopfes
reicht da nicht aus; um wie viel weniger eine antipathiegetriibte Subjektivitit.»

Es ist erstaunlich, was fiir eine Rolle der Begriff Liebe — Liebe als Medium
des Verstehens und Aufnehmens - in diesem Briefwechsel (und auch in
demjenigen Burckhardts mit Hofmannsthal und Rychners mit Curtius)

522



spielt: in dieser doch so klaren, disziplinierten, mdnnlichen Welt, die wohl
Sensibilitdt, Takt und Zartheit kennt, aber nichts Sentimentales an sich
hat (widhrend, um einen kurzen Seitenblick zu tun, heute kritische Aus-
einandersetzung als Zentrum der Erkenntnis angesehen wird).

Und es bleibt ja nicht beim programmatischen Formulieren. Wie viel
Welt wird hier in Briefen dargestellt, erzdhlend aufgenommen und mitge-
teilt: Freunde, die dem Partner fremd sind, werden vorgestellt, iiber Bekannte
wird informiert, Zufallsbekanntschaften werden erwidhnt, Schicksale von
Menschen breit erzdhlt, denen der Schreibende nur einmal begegnete;
daneben stehen Schilderungen von Reisen, Festakte werden in Stichworten
festgehalten, aber auch Gestalten der Vergangenheit beschworen, Geschicht-
liches behandelt. Vor allem Burckhardt holt hier weit aus, wihrend Rychner
cher zur bedenkenden Formulierung greift. Fiir beide gilt, dass ihnen die
Welt wert ist, beschrieben zu werden: nicht das eigene Ich, wohl aber, was
diesem Ich an Menschen, an Welt begegnet.

Die Welt ist wert, in Worte gefasst zu werden (aber auch: der Freund
wird als wert erachtet, diese Beschreibungen als vorldufig einziger Leser zu
erhalten): das heisst freilich nicht, dass die Welt als «heile Welt» begriffen
wird. Zwar ist viel Heiterkeit in diesen Briefen, die Freude am humoristi-
schen Einfall, auch am ganz Schwerelosen, spielt eine grosse Rolle. Humor,
leicht ironische Distanzierung, macht auch vor der eigenen Person nicht
halt — bei Burckhardt etwa, wenn er von offiziellen Verpflichtungen berich-
tet, die er nicht ganz ernst nehmen kann - und bei Rychner sogar, wenn er
von der eigenen labilen Gesundheit spricht. Nichts wiinsche er sich sehn-
licher als ein vor Vitalitat schnaubender Dampfkessel zu sein, statt dessen
habe er es nur zum «Umschaltemotor verzwickter Strome» gebracht,
schreibt er einmal. Hier schimmert freilich der Ernst, das Schwierige der
eigenen Art bereits durch — um wie viel mehr bei der Bemerkung (geschrie-
ben in der Kriegszeit), er komme sich manchmal vor wie «ein Pliattchenleger
im Bodenlosen, der seinen glaubenslosen Kunden verspricht, ihnen aus
bewdahrtem Altmaterial eine Standfliche einzurichten». Die Formulierung
wiirde einem Werk des absurden Theaters alle Ehre machen, auch seiner
Hintergriindigkeit. Die Frage, ob man etwas habe, worauf sich stehen lasse,
scheint Rychner in einem fast korperlichen, auf jeden Fall vollig unscha-
blonenhaften Sinn beschéftigt zu haben (der Begriff des Bodenlosen, exi-
stenzialistisch anmutend und gewiss nicht phrasenhaft gebraucht, taucht
nicht nur hier auf).

Er wisse wohl, dass Burckhardt, im grossen Dunkel neben ihm wirkend,
fester stehe als er, schreibt er im gleichen Brief — und Burckhardt wider-
spricht dieser Feststellung nicht. Dennoch kann man sich als Leser des
Eindrucks nicht ganz erwehren, dass das Dunkel auf Burckhardt zuzeiten
schwerer gelastet habe.

523



Diese Uberlegung veranlasst uns, die Aufmerksamkeit fiir einen Augen-
blick stiarker auf Burckhardt zu richten. Es mag einem nadmlich durchaus
vorkommen, als ob vor allem in der ersten Héilfte des Bandes mehr Licht
auf Rychner falle. Das kann aber auch davon abhangen, dass der Leser,
der Burckhardt bereits aus dem Briefwechsel mit Hofmannsthal kennt,
zunéchst sein Augenmerk auf Rychner richtet, von dem nun erstmals brief-
liche Ausserungen vorliegen. Von Burckhardt hat man ja aus dem Brief-
wechsel mit Hofmannsthal ein im Wortsinne unvergleichliches Bild gewon-
nen: als hitte er sich damals im Gesprich mit dem Alteren gewissermassen
legitimieren und auch vor sich selber die eigene geistige Welt darstellen
miissen. In der Zeit der Freundschaft mit Rychner ist das Bediirfnis nach
solcher zusammenfassender Formulierung nicht mehr vorhanden; die stei-
gende Beanspruchung durch diplomatische, humanitire und wissenschaft-
liche Arbeit lassen seine Briefe oft als blosse Marginalien erscheinen. Nur
hat man mit solchen Erkldrungen das Eigentliche noch nicht beriihrt.

Was ja in den Briefen mit Hofmannsthal am tiefsten beeindruckt, ist
Burckhardts Zeitdiagnose, eine Analyse von fast prophetischer Art und
einer erschreckenden Einsicht in die Epoche. Etwas Ahnliches wird man
im Briefwechsel mit Rychner umsonst suchen — und mit Grund: die Zeit
der Prophezeiungen war, nach 1930, vorbei, diejenige der diisteren Erfiil-
lungen angebrochen - doppelt schwer zu ertragen von einem, der immerhin
an wichtiger und exponierter Stelle die Zeitgeschichte miterlebte und auch
zu gestalten suchte. Am 14. Juli 1942 schreibt Burckhardt, damals Prisident
des Roten Kreuzes, an Rychner:

«Was ermiidet, sind Einblicke, Einsicht und oft furchtbare Voraussicht. Man sieht
bis auf den Grund der Katastrophe in der wir stehen, gegen welche ich mich so verzweifelt
anstemmte und die nun alles ergreift und mitreisst ...»

Man hat gelegentlich den Eindruck, dass die Ereignisse ihm die Worte
im Munde erstickt hdtten — obgleich er breit erzdhlt und politische und
historische Ereignisse detailliert erértert (als wolle er sich ans Erzdhlbare
halten). Spéter berichtet er, er habe zur Zeit, da er hilflos den Weltkrieg
herankommen horte, Golf gespielt: das ist ein eigenartiges Bild seiner
Miidigkeit und Resignation.

Auch auf Rychner hat die Zeit gelastet; er ist gewiss nicht einfach ein
literarischer Briefschreiber — politische Probleme spielen immer wieder eine
Rolle, darin auch zentral die Frage, wie man sich — in der Zeit des deutschen
Selbstverrats und Zusammenbruchs — zu Deutschland stellen solle, iiber-
haupt die Auseinandersetzung zwischen deutschem und franzésischem Geist.
Und doch scheint es, als habe er in stirkerem Masse die Fahigkeit gehabt,
sich durch das ganze Leben an das «obere Leitende» zu halten - vielleicht
paradoxerweise gerade, weil er weniger festen Stand hatte.

524



«Lass uns goethisch verfahren und wenn das triibbe Untere heraufbrandet ein paar
nahe, feste, erfreuliche Dinge im Auge behalten», schreibt er 1941 an Burckhardt.

Dass zu diesen nahen, festen, erfreulichen Dingen die Freundschaft
gehore, haben die beiden Briefpartner immer wieder ausgesprochen. Es
wire durchaus moglich, aus den beiden Briefwechseln Burckhardts mit
Hofmannsthal und Rychner ein Kompendium iiber das Wesen der Freund-
schaft zusammenzustellen — und das ergébe kein sentimentales Vademecum,
sondern eine differenzierte, kluge und von Erfahrung getragene Begriffs-
bestimmung einer menschlichen Beziehung, von welcher unklar ist, welche
Rolle sie heute, in einem Zeitalter der Gruppen, Richtungen, Massen, noch
spielen kann.

Vor allem Rychner muss es — und zwar in zunechmendem Masse — als
ein Bediirfnis empfunden haben, sich der Dauer dieser Beziechung immer
wieder zu vergewissern. «33 Jahre Freundschaft, nie eine Triibung von
irgendwelchem Gewicht», schreibt er riickblickend beim Tode Curtius’.
Aber es ist nicht nur der Tod, was ihn zu solchem Riickblick veranlasst.
Haufig erinnert er in Briefen an frithere Begegnungen, erzéhlt sich und dem
Freund von gemeinsam erlebten Tagen, diese gewissermassen fixierend, und
von ihm gehen jene eigenartigen Wendungen am Schluss der Briefe aus,
die ein Versprechen auf Dauer, Zukunft, ja Ewigkeit enthalten. Das fingt
im Formelhaften an («und so fort und ewig» heisst es schon 1929) und
steigert sich ins bedeutungsvoll Uberwirkliche: «Herzlich wie seit Jahr-
hunderten», « Herzlich wie seit tausend Jahren». Fast scheint es, als suche
Rychner, dessen anfillige Gesundheit ihm das Schwankende aller Erden-
dinge besonders fiihlbar werden liess, in solchen Wendungen die freund-
schaftliche Verbundenheit der Verginglichkeit zu entriicken, ihr ein Reich
jenseits aller Erdenschwere zu sichern. Das ist bedeutungsvoll und lasst
uns die zeitliche Situation der Briefpartner bedenken.

« Wir aber sind Allerletzte», schrieb Burckhardt, als noch nicht Dreissig-
jahriger, in einem ersten Brief an Hofmannsthal. Das Wissen, am Ende
einer Epoche zu stehen, ist ihm so gut wie Hofmannsthal und Rychner
eigen. Am Ende einer Epoche -~ das gilt in mancherlei Hinsicht, nicht
zuletzt aber darin, dass Kontinuitdt, Tradition, Dauer aufhdren, als Werte
zu bestehen. « Wird man noch Geschichte treiben? Wird man noch Ge-
schichte brauchen?» fragt Hofmannsthal nur wenig nach jener Burck-
hardtschen Feststellung. Noch diisterer wirkt es, wenn Rychner vier Jahr-
zehnte spéter schreibt, dass das ganze Dasein davon bedroht sei, «sich in
Zeitungsgeschndrr aufzuldsen» (also ausgerechnet jenes Medium anklagt,
dem er beruflich ein Leben lang verbunden war!). «In zwanzig Jahren wird
es so weit sein, dass nur noch ganz wenige so etwas wie die Wahlverwandt-
schaften lesen kdnnen, dass aber jeder Artikel, Briefe, kleine Geschichtchen
in die Zeitung oder Illustrierte schreiben wird ...»

525



Dauer als Wert — wie eigenartig mutet diese Feststellung an in einer Zeit,
die nur an Verdnderung, Bewegung, Zukunft zu denken scheint, in der das
Wort «gestern» fast nur in pejorativem Sinn gebraucht wird und die Wert-
frage identisch ist mit der Frage nach dem Neuen und Zukunftstrachtigen.
Aber hier, meine ich, gilt, dass nicht die Zeit das Buch in Frage stellt,
sondern umgekehrt das Buch an die Zeit eine Frage richtet, die fiir deren
Wert von entscheidender Bedeutung ist: ob es im Prozess der Wandlung
und Entwicklung, des Fortschritts und der Neuerung wieder moglich werde,
Formen der Kontinuitdt zu entwickeln. Falls sich der Homo sapiens nicht
grundlegend &ndert, sind ihm auch in Zeiten raschen Wechsels Elemente
der Dauer nétig zu einem wesentlichen Dasein.

1Hugo von Hofmannsthal, Carl J. S. Fischer-Verlag, Frankfurt a. M. 1970. -
Burckhardt, Briefwechsel, S. Fischer-Ver- 3Ernst Robert Curtius, Max Rychner,
lag, Frankfurt a. M. 1957. —2Carl J. Burck- Briefe, Verlag Hans Huber, Bern, Stutt-
hardt, Max Rychner, Briefe 1926-1965, gart, Wien 1969.

Anarchie und Gnade
Ein Hinweis auf Hugo Ball

GERD-KLAUS KALTENBRUNNER

«Er ist das ebenso grosse wie seltene
Beispiel eines reinen geistigen Lebens.»

Franz Blei iiber Hugo Ball, 1940.

Mehr als vier Jahrzehnte nach seinem frithen Tod im September 1927
gedenkt man, wenn iiberhaupt, Hugo Balls entweder als des Urhebers der
Dada-Bewegung, die vom Ziircher Cabaret Voltaire mit der ansteckenden
Hektik eines mittelalterlichen Massenwahns auf Wien, Berlin, Paris, Prag,
Belgrad und andere Metropolen iibergegriffen hat, oder als des spiteren
Freundes und ebenbiirtigen Biographen Hermann Hesses. Beide Aspekte
scheinen sich auf den ersten Blick kaum in einen inneren Zusammenhang
zu fiigen, wie es auch schwierig genug ist, ein klares Bild von der Bedeutung
und dem Umfang des Ballschen Werkes zu gewinnen: nur wenige seiner

526



	Umfassen und Bewahren : der Briefwechsel zwischen Carl J. Burckhardt und Max Rychner

