
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 6

Artikel: Umfassen und Bewahren : der Briefwechsel zwischen Carl J.
Burckhardt und Max Rychner

Autor: Pulver, Elsbeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162498

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162498
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Umfassen und Bewahren

Der Briefwechsel zwischen Carl J. Burckhardt und Max Rychner

ELSBETH PULVER

Ein Vierteljahrhundert nach dem Tode Hugo von Hofmannsthals, am 14.

Juli 1954, erinnert sich Max Rychner des Tages, an dem ihm Carl J. Burckhardt

den Tod Hofmannsthals mitteilte. Er schreibt rückblickend an seinen
Freund :

«Ich stand an dem alten Telefonkasten im Gang und war unfähig zu begreifen; es zog
sich alles blitzschnell zu und wurde betäubt - und zugleich spürte ich so stark, was Dir
geschehen war, und ich war bewegt, weil Du Dich in solcher Stunde an mich wandtest,
an mich, der keinen Trost wusste.»

Die Briefstelle ist bedeutungsvoll; sie weist hin auf die von Aussen-
stehenden nie ganz analysierbare, im Individuellen wurzelnde und doch
das Individuelle übersteigende Verbundenheit dieser drei Männer.

Die Freundschaft zwischen Hofmannsthal und C. J. Burckhardt umfasst
das letzte Lebensjahrzehnt des Dichters auf bestimmende Weise; sie hat
ihren Niederschlag in einem Briefwechsel gefunden, der ohne Übertreibung
zu den reichsten und bedeutendsten der deutschen Literatur gezählt werden
darf1. Der Briefwechsel zwischen Burckhardt und Rychner beginnt im
Jahre 1926 und endet mit dem Tode Rychners 19642, schliesst also zeitlich,
mit einer knappen Überschneidung, an den ersten Briefband an - als seine

Fortsetzung auch in einem tieferen als einem rein chronologischen Sinn.
Hofmannsthal und Rychner haben sich zwar nur zweimal persönlich

gesehen, und es konnte sich zwischen ihnen keine tiefere freundschaftliche
Beziehung anbahnen. Dennoch spielt Hofmannsthal im Briefwechsel der
Freunde eine bedeutende Rolle; neben Goethe ist er einer der geistigen
Fixpunkte, an dem sich das Gespräch der beiden orientiert. Auf die Gefahr
einer allzu starken Vereinfachung hin könnte man sagen, dass Hofmannsthal

für sie beide die vielleicht letzte reine Verkörperung dessen darstellte,
was sie als das Wesen der deutschen Dichtung empfanden, als Person in
die Nähe gerückt durch die Freundschaft mit Burckhardt, beschattet durch
das Wissen, dass sein Wesen und seine Kulturpolitik Dinge umfassten, die

unwiederbringlich dem Untergang geweiht waren.
1931 schrieb Burckhardt an seinen Freund:
«Das ewige Deutschland, um dessen sicherer Auferstehung willen wir die heutige

deutsche Welt ertragen, das wirkliche, traf ich dann erst in jenem Ostreich, das in Rodaun

519



vor mir erstand. Es war, als trete ein unterirdisch fliessendes Wasser hier zwischen
gedankenvoll gemeisselten Rändern des reinen Brunnens einmal an den Tag, um die Gestirne
in einem unsäglichen Licht zu spiegeln. Dann wurde auch dies verschüttet.»

Burckhardt war 28, als er den um 18 Jahre älteren Hofmannsthal kennenlernte

: ihr briefliches Gespräch dokumentiert eine Beziehung zwischen zwei
Generationen, wobei der Altersunterschied zwar merkbar bleibt (und offenbar

den Älteren immer wieder beschäftigt hat), aber zugleich in der
freundschaftlichen Zusammengehörigkeit aufgehoben ist. Der Altersunterschied
zwischen Burckhardt und Rychner beträgt nur sechs Jahre, sollte also kaum
ins Gewicht fallen und wird auch in den späteren Jahren völlig unmerkbar.
In den ersten Jahren zeichnet er sich aber schärfer ab (während im Gegensatz

dazu der Briefwechsel Rychners mit dem um zehn Jahre älteren Ernst
Robert Curtius, der vor kurzem in Auswahl erschienen ist3, von Anfang
an als ein Gespräch zwischen Gleichaltrigen anmutet, gestimmt auf den
Ton heiterer Kollegialität). Das hat seinen Grund in der äusseren
Lebenssituation der beiden Autoren. Burckhardt hatte seine ersten Bewährungsproben

in diplomatischen Aufgaben schon hinter sich, Rychner, seit einigen
Jahren Redaktor der «Neuen Schweizer Rundschau», stand als Kritiker
noch an einem freilich vielversprechenden Anfang. Auf zukünftige Leistung
hin haben ihn auch seine Freunde gesehen (Hofmannsthal an Burckhardt:
«Aus Rychner wird etwas ganz Gutes werden»), und Rychner selbst hat
stets mehr als nötig und gegeben betont, dass er Jahre brauche, um sein
Bestes zu geben. 1927 schrieb der damals Dreissigjährige an Curtius:

«Mit 30 ist man als Kritiker entweder ein Lessing, der auch noch kein Lessing war
damals, oder nichts. Ich bin letzteres. Es braucht viel Vorarbeit, viel Lernen; die Kritik
fängt beim Kritiker an. (Gegen ihn.) Ich arbeite auf lange Sicht. Jedes Jahr wird einiges
entstehen, erst etwa von 36 oder 38 an werden die schriftlichen Zeugnisse etwas taugen.»

Es war Burckhardt auferlegt, den älteren wie den jüngeren Freund zu
überleben. Den Briefwechsel mit Hofmannsthal hat er selber herausgegeben,
denjenigen mit Rychner mit einer Vorbemerkung versehen. In beiden Fällen
rückt er die Briefe des Freundes ins Zentrum, behandelt die eigenen als
blosse Ergänzung. Dies Zurücktreten ist keine blosse Geste, keine Spielerei
falscher Bescheidenheit, sondern entspricht zutiefst dem Geist der Freundschaft,

aus dem heraus diese Briefe entstanden sind. Kein Zweifel,
Hofmannsthal so gut wie Rychner hätten gleich geschrieben, wäre es an sie

gekommen, den Briefwechsel mit dem Toten einzuleiten. Ernstnehmen des

Freundes verbindet sich hier mit der sehr ausgeprägten Fähigkeit, von sich
selbst abzusehen. Narzisstische Ichbezogenheit (von der man gerne glaubt,
dass sie unabdingbar zum Künstler oder zum künstlerisch begabten
Menschen gehöre) fehlt hier so weit wie dem Menschen überhaupt möglich,
damit aber fehlen auch Rivalitäten, es fehlt das Agonale in einem irgend

520



aggressiven Sinn. Die Atmosphäre ist entspannt, teilnehmend, fördernd,
gesellig in einem tieferen Sinn.

Wie ein solches Buch im gegenwärtigen Zeitpunkt aufgenommen werde,
das ist freilich eine Frage, die man sich mit einiger Unruhe stellen darf.

«Die beiden schematischen Begriffe <Links und Rechts> unterliegen denselben Urteil
hemmenden Zwangsvorstellungen oder Hypnosen. Ihre Auseinandersetzung ist recht
trostlos und öde; immer schon im voraus weiss man, was von der einen, von der andern
Seite in grosser Monotonie wird vorgebracht werden.»

So schrieb Burckhardt im Jahre 1962 an Rychner. Kein Zweifel: die hier
kritisch diagnostizierte Polarisierung der menschlichen Haltungen und
Urteile hat sich in den letzten Jahren in immer schnellerem Tempo verstärkt.
Längst ist keine fruchtbare Spannung zwischen den beiden Extremen mehr
möghch, nur mehr ein sinnloses Aneinandervorbeireden, ein Sich-gegen-
seitig-Beschuldigen. Im Rahmen dieser Dualisierung würde der Briefwechsel
zwischen Burckhardt und Rychner ohne Zweifel als «rechts» eingestuft
werden - in einer Schabionisierung, die vielleicht in einem banalen Sinn
nicht falsch ist und doch nichts erschliesst, vielmehr den Blick auf Wesentliches

verstellt.
(Hier mag sich freilich der Zweifel äussern, ob es überhaupt sinnvoll sei,

ein Buch dieser Art mit dem Zeitpunkt seiner Publikation in Beziehung zu
setzen. Es wäre möglich - und gewiss auch leichter und genussreicher - es
als Welt für sich, zeitentrückt, zu sehen und sich damit der eigenen Zeit
entrücken zu lassen. Und doch würde ein solches Verhalten im Grunde nur
geringe Achtung vor der Widerstands- und Wirkungskraft eines Werkes
bezeugen. Zum Buch gehört der Leser, gehört also auch die Zeit, in der es

gelesen werden kann und soll, es muss in ihr bestehen, muss sich gewissermassen

den Zeitwind um die Ohren blasen lassen; aber umgekehrt gilt
auch - und es gilt desto mehr, je stärker, ausstrahlender das Buch ist - dass
die Zeit vor ihm bestehen muss.)

Was den Begriff des «Rechtsstehens» angeht, so hat sich Burckhardt
früh und entschieden dagegen gewehrt, dass man Hofmannsthal einfach
unter den Begriff der «Konservativen Revolution» (von Hofmannsthal
selbst ins Spiel gebracht in der Rede «Das Schrifttum als geistiger Raum
der Nation») oder gar der «Restauration» festlege, wohl wissend, dass

dadurch sein Freund - und auch er selbst - Gruppen und Richtungen
zugerechnet würden, zu denen sie letztlich nicht - oder doch nicht in so
einfacher, definitiver Weise - gehörten.

Was in diesem Fall unter konservativer Haltung zu verstehen ist, lässt
sich am besten beschreiben mit einem Ausdruck, den Hofmannsthal einmal
brauchte, wenn er sagte, ihm und Burckhardt sei der Drang «zu umfassen
und zu erhalten» gemeinsam. Der Akzent ist zunächst auf den ersten Teil
dieses Doppelausdrucks zu legen. Mit dem Wunsche, zu bewahren, das

521



heisst dem Konservativismus im üblichen Sinn, verbindet sich ja leicht eine

gewisse Enge, ein ängstliches Abwehren dessen, was das zu Bewahrende
stören könnte. Im Gegensatz dazu geht dem Bewahren hier das Erfassen

möglichst weiter Welten voraus - wobei auch das Wesensfremde nicht zum
vornherein ausgeschlossen und abgelehnt wird. Eindrücklich zeigt sich dies

in Carl J. Burckhardts Beschäftigung mit Friedrich Schiller, die sich in
langen, detaillierten und sehr spontanen Briefen spiegelt. Kein Zweifel, dass

Burckhardt in Schiller etwas ihm Fremdes sieht, einen grossen Antipoden -
aber von einer Grösse, die dennoch zu Bewunderung zwingt, die es unmöglich

macht, ihn auszuschliessen oder abzulehnen, die ihn veranlasst, den
mühsamen Weg der Aneignung einer nicht wesensgemässen Geisteswelt zu
gehen :

«In keiner Weise stammt diese Ehrfurcht aus der Übereinstimmung mit seinen auf
allerhöchster Ebene errungenen Einsichten, nein, sie entsteht trotz Abwesenheit dieser
Übereinstimmung. »

Der betont Heutige wird freilich kritisch einwenden, dass dies Umfassen
beispielsweise die Literatur nach dem Zweiten Weltkrieg nicht einschliesse,
dass Hofmannsthal als der letzte Vertreter deutscher Dichtung gelte und
die Gedanken der beiden etwa von einem als bedeutend angesehenen Werk
der Nachkriegsliteratur rasch wieder zu Goethes Italienischer Reise gehen.
Da wäre freilich zu ergänzen, dass gerade Max Rychner wie kein zweiter
die grossen Modernen der Zwischenkriegszeit vermittelt hat und dass er
bis zuletzt die Spalten der «Tat» ungezählten Zeitgenossen - und darunter
wie vielen Debütanten! - offen hielt. Das Wesentliche freilich liegt tiefer,
liegt in der Auffassung (die gerade bei Rychner deutlich formuliert wird),
dass alles Geistige im Grunde gleichzeitig und gegenwärtig sei. Seine Ablehnung

Heideggers beschreibt er einmal wie folgt:
«Heidegger finde ich seit 22 Jahren immer wieder greulich und werde nun wohl dabei

bleiben. Es ist die Gegenweit zu Goethe und allem was ich liebe; ich bin nicht gehalten,
zu ihm in ein positives Verhältnis zu treten, da einem ja drei Jahrtausende zur Verfügung
stehen.»

In diesem Falle wird das Wesensfremde zwar abgelehnt. Doch dies

geschieht nach wiederholten scheiternden Bemühungen, und aus dem Erlebnis

eines ungeheuren, Jahrtausende umfassenden Reichtums heraus.
Aber nicht die Abwehr, sondern ein Welterfassen aus Sympathie prägt

diesen Briefband. Als Dreissigjähriger hat Rychner geschrieben:
«Man kennt nur Menschen, die man liebt oder mit denen man befreundet ist. Die

Liebe macht nicht bhnd, sondern erst sehend die Objektivität des mittleren Kopfes
reicht da nicht aus; um wie viel weniger eine antipathiegetrübte Subjektivität.»

Es ist erstaunlich, was für eine Rolle der Begriff Liebe - Liebe als Medium
des Verstehens und Aufnehmens - in diesem Briefwechsel (und auch in
demjenigen Burckhardts mit Hofmannsthal und Rychners mit Curtius)

522



spielt: in dieser doch so klaren, disziplinierten, männlichen Welt, die wohl
Sensibilität, Takt und Zartheit kennt, aber nichts Sentimentales an sich
hat (während, um einen kurzen Seitenblick zu tun, heute kritische
Auseinandersetzung als Zentrum der Erkenntnis angesehen wird).

Und es bleibt ja nicht beim programmatischen Formulieren. Wie viel
Welt wird hier in Briefen dargestellt, erzählend aufgenommen und mitgeteilt:

Freunde, die dem Partner fremd sind, werden vorgestellt, über Bekannte
wird informiert, Zufallsbekanntschaften werden erwähnt, Schicksale von
Menschen breit erzählt, denen der Schreibende nur einmal begegnete;
daneben stehen Schilderungen von Reisen, Festakte werden in Stichworten
festgehalten, aber auch Gestalten der Vergangenheit beschworen, Geschichtliches

behandelt. Vor allem Burckhardt holt hier weit aus, während Rychner
eher zur bedenkenden Formulierung greift. Für beide gilt, dass ihnen die
Welt wert ist, beschrieben zu werden : nicht das eigene Ich, wohl aber, was
diesem Ich an Menschen, an Welt begegnet.

Die Welt ist wert, in Worte gefasst zu werden (aber auch: der Freund
wird als wert erachtet, diese Beschreibungen als vorläufig einziger Leser zu
erhalten): das heisst freilich nicht, dass die Welt als «heile Welt» begriffen
wird. Zwar ist viel Heiterkeit in diesen Briefen, die Freude am humoristischen

Einfall, auch am ganz Schwerelosen, spielt eine grosse Rolle. Humor,
leicht ironische Distanzierung, macht auch vor der eigenen Person nicht
halt - bei Burckhardt etwa, wenn er von offiziellen Verpflichtungen berichtet,

die er nicht ganz ernst nehmen kann - und bei Rychner sogar, wenn er
von der eigenen labilen Gesundheit spricht. Nichts wünsche er sich
sehnlicher als ein vor Vitalität schnaubender Dampfkessel zu sein, statt dessen

habe er es nur zum «Umschaltemotor verzwickter Ströme» gebracht,
schreibt er einmal. Hier schimmert freilich der Ernst, das Schwierige der
eigenen Art bereits durch - um wie viel mehr bei der Bemerkung (geschrieben

in der Kriegszeit), er komme sich manchmal vor wie «ein Plättchenleger
im Bodenlosen, der seinen glaubenslosen Kunden verspricht, ihnen aus
bewährtem Altmaterial eine Standfläche einzurichten». Die Formulierung
würde einem Werk des absurden Theaters alle Ehre machen, auch seiner

Hintergründigkeit. Die Frage, ob man etwas habe, worauf sich stehen lasse,

scheint Rychner in einem fast körperlichen, auf jeden Fall völlig
unschablonenhaften Sinn beschäftigt zu haben (der Begriff des Bodenlosen, exi-
stenzialistisch anmutend und gewiss nicht phrasenhaft gebraucht, taucht
nicht nur hier auf).

Er wisse wohl, dass Burckhardt, im grossen Dunkel neben ihm wirkend,
fester stehe als er, schreibt er im gleichen Brief - und Burckhardt
widerspricht dieser Feststellung nicht. Dennoch kann man sich als Leser des

Eindrucks nicht ganz erwehren, dass das Dunkel auf Burckhardt zuzeiten
schwerer gelastet habe.

523



Diese Überlegung veranlasst uns, die Aufmerksamkeit für einen Augenblick

stärker auf Burckhardt zu richten. Es mag einem nämlich durchaus
vorkommen, als ob vor allem in der ersten Hälfte des Bandes mehr Licht
auf Rychner falle. Das kann aber auch davon abhangen, dass der Leser,
der Burckhardt bereits aus dem Briefwechsel mit Hofmannsthal kennt,
zunächst sein Augenmerk auf Rychner richtet, von dem nun erstmals briefliche

Äusserungen vorliegen. Von Burckhardt hat man ja aus dem
Briefwechsel mit Hofmannsthal ein im Wortsinne unvergleichliches Bild gewonnen

: als hätte er sich damals im Gespräch mit dem Älteren gewissermassen
legitimieren und auch vor sich selber die eigene geistige Welt darstellen
müssen. In der Zeit der Freundschaft mit Rychner ist das Bedürfnis nach
solcher zusammenfassender Formulierung nicht mehr vorhanden; die
steigende Beanspruchung durch diplomatische, humanitäre und wissenschaftliche

Arbeit lassen seine Briefe oft als blosse Marginalien erscheinen. Nur
hat man mit solchen Erklärungen das Eigentliche noch nicht berührt.

Was ja in den Briefen mit Hofmannsthal am tiefsten beeindruckt, ist
Burckhardts Zeitdiagnose, eine Analyse von fast prophetischer Art und
einer erschreckenden Einsicht in die Epoche. Etwas Ähnliches wird man
im Briefwechsel mit Rychner umsonst suchen - und mit Grund: die Zeit
der Prophezeiungen war, nach 1930, vorbei, diejenige der düsteren
Erfüllungen angebrochen - doppelt schwer zu ertragen von einem, der immerhin
an wichtiger und exponierter Stelle die Zeitgeschichte miterlebte und auch

zu gestalten suchte. Am 14. Juli 1942 schreibt Burckhardt, damals Präsident
des Roten Kreuzes, an Rychner:

«Was ermüdet, sind Einblicke, Einsicht und oft furchtbare Voraussicht. Man sieht
bis auf den Grund der Katastrophe in der wir stehen, gegen welche ich mich so verzweifelt
anstemmte und die nun alles ergreift und mitreisst ...»

Man hat gelegentlich den Eindruck, dass die Ereignisse ihm die Worte
im Munde erstickt hätten - obgleich er breit erzählt und politische und
historische Ereignisse detailliert erörtert (als wolle er sich ans Erzählbare
halten). Später berichtet er, er habe zur Zeit, da er hilflos den Weltkrieg
herankommen hörte, Golf gespielt: das ist ein eigenartiges Bild seiner

Müdigkeit und Resignation.
Auch auf Rychner hat die Zeit gelastet; er ist gewiss nicht einfach ein

literarischer Briefschreiber - politische Probleme spielen immer wieder eine

Rolle, darin auch zentral die Frage, wie man sich - in der Zeit des deutschen
Selbstverrats und Zusammenbruchs - zu Deutschland stellen solle,
überhaupt die Auseinandersetzung zwischen deutschem und französischem Geist.
Und doch scheint es, als habe er in stärkerem Masse die Fähigkeit gehabt,
sich durch das ganze Leben an das «obere Leitende» zu halten - vielleicht
paradoxerweise gerade, weil er weniger festen Stand hatte.

524



«Lass uns goethisch verfahren und wenn das trübe Untere heraufbrandet ein paar
nahe, feste, erfreuliche Dinge im Auge behalten», schreibt er 1941 an Burckhardt.

Dass zu diesen nahen, festen, erfreulichen Dingen die Freundschaft
gehöre, haben die beiden Briefpartner immer wieder ausgesprochen. Es

wäre durchaus möglich, aus den beiden Briefwechseln Burckhardts mit
Hofmannsthal und Rychner ein Kompendium über das Wesen der Freundschaft

zusammenzustellen - und das ergäbe kein sentimentales Vademecum,
sondern eine differenzierte, kluge und von Erfahrung getragene
Begriffsbestimmung einer menschlichen Beziehung, von welcher unklar ist, welche
Rolle sie heute, in einem Zeitalter der Gruppen, Richtungen, Massen, noch
spielen kann.

Vor allem Rychner muss es - und zwar in zunehmendem Masse - als

ein Bedürfnis empfunden haben, sich der Dauer dieser Beziehung immer
wieder zu vergewissern. «33 Jahre Freundschaft, nie eine Trübung von
irgendwelchem Gewicht», schreibt er rückblickend beim Tode Curtius'.
Aber es ist nicht nur der Tod, was ihn zu solchem Rückblick veranlasst.

Häufig erinnert er in Briefen an frühere Begegnungen, erzählt sich und dem
Freund von gemeinsam erlebten Tagen, diese gewissermassen fixierend, und
von ihm gehen jene eigenartigen Wendungen am Schluss der Briefe aus,
die ein Versprechen auf Dauer, Zukunft, ja Ewigkeit enthalten. Das fängt
im Formelhaften an («und so fort und ewig» heisst es schon 1929) und
steigert sich ins bedeutungsvoll Überwirkliche: «Herzlich wie seit
Jahrhunderten», «Herzlich wie seit tausend Jahren». Fast scheint es, als suche

Rychner, dessen anfällige Gesundheit ihm das Schwankende aller Erdendinge

besonders fühlbar werden liess, in solchen Wendungen die
freundschaftliche Verbundenheit der Vergänglichkeit zu entrücken, ihr ein Reich
jenseits aller Erdenschwere zu sichern. Das ist bedeutungsvoll und lässt

uns die zeitliche Situation der Briefpartner bedenken.
«Wir aber sind Allerletzte», schrieb Burckhardt, als noch nicht Dreissig-

jähriger, in einem ersten Brief an Hofmannsthal. Das Wissen, am Ende
einer Epoche zu stehen, ist ihm so gut wie Hofmannsthal und Rychner
eigen. Am Ende einer Epoche - das gilt in mancherlei Hinsicht, nicht
zuletzt aber darin, dass Kontinuität, Tradition, Dauer aufhören, als Werte
zu bestehen. «Wird man noch Geschichte treiben? Wird man noch
Geschichte brauchen?» fragt Hofmannsthal nur wenig nach jener Burck-
hardtschen Feststellung. Noch düsterer wirkt es, wenn Rychner vier
Jahrzehnte später schreibt, dass das ganze Dasein davon bedroht sei, «sich in
Zeitungsgeschnörr aufzulösen» (also ausgerechnet jenes Medium anklagt,
dem er beruflich ein Leben lang verbunden war!). «In zwanzig Jahren wird
es so weit sein, dass nur noch ganz wenige so etwas wie die Wahlverwandtschaften

lesen können, dass aber jeder Artikel, Briefe, kleine Geschichtchen
in die Zeitung oder Illustrierte schreiben wird ...»

525



Dauer als Wert - wie eigenartig mutet diese Feststellung an in einer Zeit,
die nur an Veränderung, Bewegung, Zukunft zu denken scheint, in der das
Wort «gestern» fast nur in pejorativem Sinn gebraucht wird und die Wertfrage

identisch ist mit der Frage nach dem Neuen und Zukunftsträchtigen.
Aber hier, meine ich, gilt, dass nicht die Zeit das Buch in Frage stellt,
sondern umgekehrt das Buch an die Zeit eine Frage richtet, die für deren
Wert von entscheidender Bedeutung ist: ob es im Prozess der Wandlung
und Entwicklung, des Fortschritts und der Neuerung wieder möglich werde,
Formen der Kontinuität zu entwickeln. Falls sich der Homo sapiens nicht
grundlegend ändert, sind ihm auch in Zeiten raschen Wechsels Elemente
der Dauer nötig zu einem wesentlichen Dasein.

xHugo von Hofmannsthal, Carl J. S. Fischer-Verlag, Frankfurt a. M. 1970. -
Burckhardt, Briefwechsel, S. Fischer-Ver- 3 Ernst Robert Curtius, Max Rychner,
lag, Frankfurt a. M. 1957.- 2 Carl J.Burck- Briefe, Verlag Hans Huber, Bern, Stutt-
hardt, Max Rychner, Briefe 1926-1965, gart, Wien 1969.

Anarchie und Gnade

Ein Hinweis auf Hugo Ball

GERD-KLAUS KALTENBRUNNER

«Er ist das ebenso grosse wie seltene
Beispiel eines reinen geistigen Lebens.»

Franz Blei über Hugo Ball, 1940.

Mehr als vier Jahrzehnte nach seinem frühen Tod im September 1927

gedenkt man, wenn überhaupt, Hugo Balls entweder als des Urhebers der
Dada-Bewegung, die vom Zürcher Cabaret Voltaire mit der ansteckenden
Hektik eines mittelalterlichen Massenwahns auf Wien, Berlin, Paris, Prag,
Belgrad und andere Metropolen übergegriffen hat, oder als des späteren
Freundes und ebenbürtigen Biographen Hermann Hesses. Beide Aspekte
scheinen sich auf den ersten Blick kaum in einen inneren Zusammenhang
zu fügen, wie es auch schwierig genug ist, ein klares Bild von der Bedeutung
und dem Umfang des Balischen Werkes zu gewinnen: nur wenige seiner

526


	Umfassen und Bewahren : der Briefwechsel zwischen Carl J. Burckhardt und Max Rychner

