Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)
Heft: 6
Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kulturelle Umschau

DAS KABARETT - IMPROVISIERTE GEGENWART

In der Augustnummer der Zeitschrift « Der
Monat» ldasst K. H. Kramberg ein Requiem
auf Muse Zehn erscheinen. Wir stinden,
so stellt er mitleidlos fest, vor ihrer Leiche.
Der Mann ist der erste nicht, der den Tod
des Kabaretts konstatiert. Mir scheint
fast, es seien Jahre dariiber hingegangen;
die trauernden Hinterbliebenen haben den
Schmerz iiber den Verlust allméhlich iber-
wunden. Wir konnten da figlich mitreden.
Auch die Schweiz hat eine Hochblite des
Kabaretts gekannt, «Cornichon» und
«Fédéral» sind noch nicht vergessen, und
die Versuche, dhnliche Formationen zu
dhnlicher Wirkung zu bringen, nur zu
bekannt. Sie hatten allesamt nur méssigen
Erfolg. Missginstige Kritiker werden sa-
gen: Misserfolg. Uber die Griinde lasst
sich wacker streiten, man kann die Zeit,
man kannden Mangel an grossen kabaret-
tistischen Begabungen in den Vordergrund
stellen. Einige werden sagen, die politische
Situation sei allzu komplex, als dass ihr
mit Nummern wie denjenigen des «Corni-
chons» zur Hitlerzeit noch beizukommen
ware. Die satirische Kleinbithne war gross,
als sie den faulen Mythos attackieren
konnte. Wer die Grossen unserer ent-
mythologisierten Gegenwart kabaretti-
stisch zwickt, kann in den allerwenigsten
Fillen auf den Kontrast zwischen pathetisch
behauptetem Anspruch und trockener
Wabhrheit zahlen. So selbstsicher und an-
massend zeigt sich die Macht kaum noch,
obgleich sie an Gefédhrlichkeit noch zuge-
nommen hat. Und so unproblematisch
ist, was ihr entgegengesetzt werden kann,
schon lange nicht mehr. Das Kabarett
alten Schlages hat ausgespielt, allen auch
jetzt noch treuherzig fortgesetzten Wieder-
belebungsversuchen zum Trotz.

Aber das ist nur die halbe Wahrheit.
Sie gilt, wenn wir uns unter Kabarett

512

nichts anderes vorzustellen vermogen als
eben jene Form der szenischen Klein-
kunst, die einst im «Hirschen» in Zirich,
in der «Kleinen Freiheit» in Minchen
und anderswo lebendig war. Diese Form
war Ausdruck eines geschichtlichen Augen-
blicks. Es ist verfehlit, sie heute erneuern
zu wollen, wie es falsch ist, mit dem
Theater von anno dazumal gegen die
Theaterarbeit von heute argumentieren zu
wollen. Beim Theater, das eine bewahrende,
konservierende Institution hinter sich hat,
dauert die Publikumsdidmmerung noch
immer an. Das Kabarett, leichter und fri-
voler, ein Kind unbedachter Improvisa-
tion, reagierte weit beweglicher auf den
Wandel der Zeit. Wiren die Theater so
spontane Griindungen wie die Klein-
kunstbithnen von einst, sie hitten den
Wandel der Generationen und die Ver-
dnderung des kulturellen Bewusstseins
nicht so lange ignoriert, bis die Krise
manifest wurde. Die Kabaretts starben so
leicht und schmerzlos, wie sie ins Leben
traten. Erstanden sie neu? In anderer
Form?

Ich denke, dass Lautenséinger wie Bier-
mann oder Degenhardt eine Zeitlang die
Funktionen ausiibten, die die zehnte Muse
zu vergeben hat. Der politische Song, das
Protestlied hatten und haben ihre Stunde;
aber der Wandel ist nicht aufzuhalten.
Skurrilere, teils absurde, teils spielerische
Formen des Kabaretts kommen auf, in
Westdeutschland etwa durch Hiisch und
Franz Josef Bogner, in der deutschen
Schweiz durch Franz Hohler und neuer-
dings Emil Steinberger vertreten. Dass wir
es hier mit Einmann-Unterhaltern zu tun
haben, ist vielleicht symptomatisch: Der
Einzelne macht sich einen Vers aufs Kol-
lektive, in dem wir versinken. Er entdeckt
die Sprache und spielt mit ihr, er entdeckt



die Komik des Halbinformierten, der in
komplizierter, technisierter Umwelt Halb-
verstandenes mit entwaffnender Unschuld
weitergibt. Kein Zweifel, die Funktion des
Kabaretts wird wahrgenommen. Es gibt
nicht mehr die zeitkritischen Truppen, die
abwechselnd in Einzel- und Ensemble-
nummern wie kleine Winkelriede gegen
die personifizierten Unrechtsméchte zu
Felde ziehen. Aber es gibt dafiir die liebens-
wirdig-besinnlichen  Einzelgidnger der
Kleinkunst, die das Anonyme, die Trig-
heit und die Gedankenlosigkeit unseres
komfortablen Daseins kabarettistisch be-
kidmpfen, indem sie es sichtbar machen.
Ihr Engagement ist nicht geringer, gerade
wenn in ihren Programmen von Politik
nicht die Rede ist.

Was mit dem «Cornichon» oder dem
«Fédéral» starb, was mit den «Scharf-
richtern» oder der «Kleinen Freiheit»
unterging, war nicht die zehnte Muse, nur
eine ihrer vielen Formen. Sie hat eine Haut
abgestreift, wie die Schlangen tun; aber
sie blieb auf dem Posten. Von ihrer Schwe-
ster, der Schutzherrin des Schauspiels,
kann man das nicht mit gleicher Zuver-
sicht sagen. Wir sollten jedoch aus der
jlingsten Geschichte des Kabaretts Lehren
zichen. Der Kabarettist, ob dieser oder
jener Darstellungsart und Richtung, iibt
seine Kunst in der Auseinandersetzung
mit seinem Publikum. Sein Ziel ist, dass
er ankommt, dass seine Pointen nicht ver-
puffen, dass sein Engagement trifft. In
jedem grossen Augenblick des politischen,
zeitkritischen, satirischen Kabaretts ent-
steht Offentlichkeit, gekennzeichnet durch
eine knisternde Atmosphire, durch hell-
wache Bereitschaft des Publikums, auf die
Darbietungen der Kiinstler zu reagieren.
Erwartung spielt mit, es bildet sich eine
merkwiirdige Art von Komplizenschaft
heraus, und die Kleinblthne wird zum
Tatort. Da wird dann ausgesprochen, was
einmal gesagt werden musste; da fallen
die Formulierungen, auf die man lingst
gewartet hat. Wir wissen es alle: derglei-
chen ldsst sich nicht erzwingen. Man kann
Kabarett nicht einfach «machen». Es ent-
steht. Es ist spontan da, oder es ist — allen

umsichtigen Planungen zum Trotz - ein
mithsamer und untauglicher Versuch.
Wenn ich sage, dass das Publikum mit-
spielt, so bedeutet das freilich nicht, dass
es einverstanden ist. Der Kabarettist ist —
als ein produktiver Kiinstler — immer in
der Revolte, immer aufsissig gegen das
Bestehende. Die «Frechheit», die man
ihm attestiert, ist seine Rebellion gegen
das Eingebiirgerte, Gewohnte, Etablierte.
Er wagt zu sagen, was die Grenzen des
allgemeinen Meinens aufreisst. Er offnet
dem Publikum die Augen. Grosse Augen-
blicke des Kabaretts sind dadurch gekenn-
zeichnet, dass sich das Publikum bereit
zeigt, sich den Star stechen zu lassen.

Institutionalisieren ldsst sich das nicht.
In dem Masse, in dem das Spontane, Un-
mittelbare der Begegnung verloren geht,
erlischt die Wirkung. Kabarett am Bild-
schirm ist vollkommen absurd, so «telegen»
einzelne Darbietungen auch erscheinen
mogen. Uberhaupt ist der Kulturbetrieb,
der Handel mit Kabarettnummern auf
Schallplatten und die Pridsenz des Fern-
sehens (etwa bei den «Insulanern») meist
todlich. Kabarett ist Kleinkunst nicht nur
wegen der Geringfigigkeit der eingesetz-
ten Mittel, der Kargheit an Requisiten; es
ist Kleinkunst so sehr, dass es den Massen-
andrang nicht ertrigt: Eine Kunst des
kleinen Kreises, der Intimitét, der unmittel-
baren Begegnung.

Kabarett als Institution, sagt K. H.
Kramberg im erwdhnten Aufsatz, hebt sich
selbst auf. Ich zogere nicht, den Satz auf
die darstellenden Kiinste iiberhaupt aus-
zudehnen. Dem Theater beispielsweise
hilft weder der gutgemeinte Versuch, Tra-
dition fortzusetzen, noch der steile Wille,
das Publikum von morgen zu erzwingen.
Auch das Theater ist eine Kunst der
Gegenwart, dem Augenblick, der gegen-
wirtigen Offentlichkeit zugewandt. Mit
Erfolgsrezepten, mit Stars und Klassikern
kommt es nicht weit, wenn es nicht mit
Zeit und Gesellschaft Fithlung hat, Spon-
taneitit entwickelt und damit ankommt.
Natiirlich ist es ein schwerfilliger, riesiger
Apparat und hierin gegeniiber dem Ein-
mann-Kabarettisten schwer benachteiligt.

513



Aber das beeintriachtigt seine Chancen
weniger als die Tatsache, dass Institutionen
wie Fesseln sind. Die Beweglichkeit, die
pure Maglichkeit, neu zu beginnen, Ballast
iber Bord zu werfen: all das geht den
etablierten Institutionen meist ab.
Bedenkt man diese Schwierigkeiten und
Bedingungen, dann kommt man auf einen
hochst unzeitgemissen, dennoch unver-
meidlichen Gedanken. Die starke, pri-
gende Personlichkeit nédmlich, der kiinst-
lerische Leiter von aussergewdhnlichem
Format ist es, der das institutionell Ver-
krustete aufbricht und die spontane Be-
gegnung auch im grossen Theater wieder
moglich macht. Die Modelle von Mitbe-

ZU KLEISTS «-AMPHITRYON»

Ausgehend von einem Artikel Helmut
Sembdners im Programmbheft des Schau-
spielhauses Ziirich (1968/69, Der zer-
brochne Krug), wo auf eine enge sprach-
liche Verwandtschaft zwischen dem «Zer-
brochnen Krug» und « Amphitryon» hin-
gewiesen wurde, haben wir an dieser Stelle
auf weitere Parallelen der beiden Stiicke
aufmerksam gemacht («Marginalien zu
Kleists Lustspielen», Heft 6, September
1969). Wie damals angegeben, kiundigte
Sembdner an, er werde an anderer Stelle den
Nachweis erbringen, «dass Kleist im Som-
mer 1803 in Dresden an beiden Stiicken,
nicht nur am <«Zerbrochnen Krug> gearbei-
tet hat», dass der Dichter also mit der Ar-
beit an seinem Lustspiel «Amphitryon»
rund drei Jahre frither begann, als die
Forschung bisher angenommen hatte.
Dieser Nachweis ist inzwischen vorge-
legt worden, und es diirfte in Ergdnzung
jener Marginalien wohl angebracht sein,
auch den Leser dieser Zeitschrift darauf
hinzuweisen. Unter dem Titel «Kleist und
Falk. Zur Entstehungsgeschichte von
Kleists <Amphitryon>» weist Sembdner
im jingsten Jahrbuch der Deutschen
Schiller-Gesellschaft (Band XIII, Alfred
Kroner Verlag Stuttgart 1969) nach, dass
die Beschiftigung mit dem Amphitryon-

514

stimmung und von Theaterarbeit im Kol-
lektiv sind durch diese Feststellung nicht
ausser Kraft gesetzt. Aber es diirfte inzwi-
schen sichtbar geworden sein, dass sie nur
funktionieren, wenn die Mitglieder ecines
Ensembles vom gleichen Willen beseelt
sind: von dem Willen, den ihr Chef iiber-
zeugend und begeisternd verkOrpert. Unter
diesen Voraussetzungen kann Theater
Leben, Gegenwart, erregende Wirklichkeit
sein. Seine Krise ist bedingt durch insti-
tutionelle Erstarrung. Die jiingste Ge-
schichte des Kabaretts, sein «stirb und
werde», miisste uns zu denken geben.

Anton Krdattli

Stoff bereits 1803 in Dresden begann und
auf den Kontakt des Dichters mit dem
heute fast vergessenen Satiriker und Philan-
tropen Johannes Falk zuriickzufiihren ist.
Ja, man kann vermuten, dass Kleist Giber-
haupt erst durch Falk angeregt worden ist,
seinen « Amphitryon» zu schreiben; zu-
mindest ist ein sehr grosser Einfluss von
dessen «Amphitruon. Lustspiel in finf
Aufziigen» auf Kleist nun nachgewiesen
und damit die neue Datierung von Kleists
Stiick gesichert.

Drei bisher unbeachtet gebliebene Fak-
ten erlaubten Sembdner diesen Nachweis:
«l. Kleist hat Falk 1803 in Dresden per-
sOnlich kennen gelernt und offenbar ent-
scheidende literarische Gespriache mit ihm
fuhren konnen. 2. Fiir Falk bildet der
<Amphitryon> ein Zentralthema, dem er
nicht nur seine in Buchform veroffent-
lichte Bearbeitung, sondern verschiedene
andere Fassungen und Betrachtungen ge-
widmet hat. 3. Kleists Werk zeigt eine
Anzahl wortlicher Anklinge, die offen-
sichtlich auf eine gute Kenntnis der Falk-
schen Versuche deuten.» Zum dritten
Punkt vermutet Sembdner, dass «Kleist
die Dichtung unmittelbar aus dem Manu-
skript kennen gelernt hat».

Wer war dieser Johannes Falk ? Sembd-



ner stellt ihn vor: «Das literaturwissen-
schaftliche Interesse fiir Johann Daniel
(nach 1807: Johannes) Falk, 1768-1826,
beschriankte sich bislang auf seine Be-
zichungen zu Goethe, insbesondere auf
die Quellenlage seiner Schrift «Goethe aus
ndherm personlichen Umgange dargestellt>.
Mit der menschlich ergreifenden Biogra-
phie des Griinders der Falkschen Institute
in Weimar beschiftigte sich vorwiegend
die Erbauungsliteratur. Sein zweihundert-
ster Geburtstag am 28. X. 1968 fand keine
Beachtung in der Offentlichkeit.»

Der Einfluss Falks ist tatsdchlich tiber-
raschend. Zahlreich sind die tibereinstim-
menden Abweichungen gegeniiber dem
Text Moliéres. Von Falk stammt etwa der
Realismus der Sosias-Szenen, vor allem die
von der Kleist-Forschung als gar zu
deutsch-bduerisch betrachtete Bratwurst
und Alkmenes Spinnen und Spindel. Wir
verzichten auf weitere Beispiele; Sembdner
fasst zusammen: «Die zahlreichen An-
klinge, Entsprechungen und bewussten
Motiv-Ubernahmen, die sich zwischen
Kleists und Falks <Amphitryon>-Bearbei-
tung feststellen liessen, deuten auf Falks
intensive literarische Wirkung wihrend
ihres gemeinsamen Dresdener Aufenthal-
tes im Sommer 1803. Wir fragen uns, ob
sich diese Wirkung auch in andern Schrif-
ten Kleists beobachten ldsst. Tatsdchlich
gibt es in Kleists Werk derartige Anklinge,
die nicht zufillig sein konnen.» Auch hier
wollen wir uns mit dem Hinweis auf
Sembdners Aufsatz begniigen. Dessen
Resultat lautet: «<Amphitryon» und <«Zer-
brochner Krug>, sie verdanken beide ihre
Entstehung dem Dresdener Sommer von
1803. Ja, es ldsst sich sogar der Nachweis
fithren, dass die <Amphitryon»>-Bearbei-
tung, deren Entstehung man bisher in
Kleists Kdnigsberger Zeit gelegt hat, noch
vor dem <Zerbrochnen Krug> in Angriff
genommen wurde.»

Revidiert werden muss nach diesem
Aufsatz nun vermutlich auch die allge-
mein verbreitete Ansicht, dass Goethe dem
«Zerbrochnen Krug» von Anfang an vol-
lig gefiihlslos begegnet sei. Man stiitzte
sich hier auf Falks Goethe-Biichlein, wo

der Autor Goethe das Scheitern der Wei-
marer Auffithrung damit begriinden lésst,
«dass es dem iibrigens geistreichen und
humoristischen Stoffe an einer rasch durch-
gefithrten Handlung fehlt». Dazu Sembd-
ner, nach sorgfiltiger Priiffung der Fakten:
«Die Authentizitit der wortlich zitierten
Ausserungen Goethes iiber Kleist wird . . .
allerdings etwas fragwiirdig.» Sembdner
fahrt etwas spdter fort: «Durchaus plau-
sibel erscheinen dagegen die nur in Falks
Notizen Uberlieferten Nachrichten, nach
denen Goethe zunidchst von dem Erfolg
des Stiickes iiberzeugt gewesen sei und erst
die Enttiduschung iiber den unerwarteten
Misserfolg seine spitere Haltung zu Kleist

beeinflusst habe.»
*

Von den weiteren Beitrigen des Jahrbuches
sei zumindest Giinter Reiss’ Beitrag «Sin-
denfall-Modell und Romanform. Zur Inte-
gration von Kleists Marionettentheater-
Thematik im Werk Thomas Manns»
erwahnt. Hinweisen méchten wir auch auf
die Bibliographie zum Werk des Niirn-
berger Barockdichters Sigmund von Birken.
Schliesslich verdient an dieser Stelle auch
Walther Goses Publikation eines bisher
unbekannten, ausfiihrlichen Briefes von
Johann Jakob Breitinger (aus Ziirich, vom
20. 1. 1765, Adressat unbekannt) Erwéih-
nung, der in den Besitz des Schiller-Natio-
nalmuseums in Marbach gelangt ist. Gose
skizziert die in diesem Brief aufscheinen-
den theologiegeschichtlichen Beziehungen
und verweist in diesem Zusammenhang
auf zahlreiche Forschungsliicken in der
Literatur tliber Breitinger, von denen wir
nur die folgenden wiedergeben wollen:
«Eine zusammenfassende und aufschlies-
sende Gesamtmonographie Breitingers
steht ebenso aus wie die kompetente
Edition seiner Schriften und Briefe ...:
nur erst unvollkommen spiegelt sich in der
Fachliteratur seine besondere Individuali-
tit; ebenso unvollkommen blieb bislang
aber auch die Untersuchung seiner bestim-
menden Rolle bei der Ausprigung jener
spezifisch schweizerischen Literaturentwick-

515



lung des 18. Jahrhunderts, die so ungemein
von der Theologie bestimmt wurde ...
Unbeachtet blieb z. B. der Theologe Brei-
tinger, nach dessen eigentlichen Wieder-
entdeckung durch Paul Wernle sich noch
immer niemand fand, der Wernles grund-
legenden Hinweis aufgriff und z. B. nidhere

Zeitschriften

Kenntnisse des Breitingerschen Nachlasses
vermittelte.» In diesem Jahrzehnt jihrt
sich der 200. Todestag des von 1701-1776
lebenden Stadtziirchers. Ob wohl diese und
andere von Gose erwihnten Forschungs-
desiderata bis dann erfullt werden?

Christian Jauslin

DIE DICHTER UND DIE SCHIZOPHRENEN

Am VI. Internationalen Kolloquium der
Société Internationale de Psychopatholo-
gie de ’Expression, Ende September 1969
in Linz, hat der Schweizer Autor Walter
Vogt das VI. Hauptreferat gehalten. Es
trigt den Titel «Die Schizophrenie der
Kunst» und liegt gedruckt vor in der
Osterreichischen Monatsschrift «Literatur
und Kritik» (Nr. 45, Mai 1970). Walter
Vogt, Verfasser u. a. des Romans « Wiith-
rich», ist Psychiater an der Universitéts-
klinik und Poliklinik in Bern. Die Personal-
union von Autor und Wissenschafter gibt
dem Aufsatz besondere Bedeutung; denn so
viele Poeten sich iiber Wahn und Irrsinn in
ihrem Metier gedussert haben und so viele
Psychologen ihnen beigesprungen sind, so
selten ist es, dass die zwei Perspektiven von
Berufs wegen zusammenfallen.

Das hat nun in diesem Fall allerdings
auch seine stilistischen Folgen: der Schrift-
steller Vogt muss, um sich nach beiden
Seiten offen zu halten und aus seiner pro-
fessionellen Januskopfigkeit auch wirklich
Kapital zu schlagen, eine Redeweise fin-
den, die der terminologischen Determina-
tion der Wissenschaft entgeht und doch
die gesteigerte Verbindlichkeit wahrt, wie
sie durch den Bezug auf ein festes System
ermoglicht wird. Er schlidgt daher eine
sprunghafte, temperamentvolle Diktion an,
mit verbliiffenden Aphorismen und gezielt
provokanten Verallgemeinerungen. Das
ergibt einen gelegentlich ans PreziGse strei-
fenden Effekt, hinter dem jedoch die ernste
Gedankenfolge durchaus sichtbar bleibt.

516

Vogt stellt eine Frage, die vermutlich
so alt ist wie die theoretische Beschiftigung
mit Literatur liberhaupt und die, spitestens
seit Platons Ion, einen eigentlichen Topos
der europidischen Asthetik ausmacht: die
Frage nach dem Wahnsinn der Dichter,
nach der prinzipiellen Verwandtschaft von
Inspiration und Phrenesie. Eine der klas-
sischen Stellen dieser Tradition bilden die
Verse des Theseus im «Sommernachts-
traum» (V. 1.):

Lovers and madmen have such seething brains,
Such shaping fantasies, that apprehend
More than cool reason ever comprehends.
The Lunatic, the Lover and the Poet,

Are of imagination all compact.

Das weist direkt zuriick auf Platon und
vorwidrts zu den Gedankengingen der
Romantik mit ihren Ansdtzen zu einer
psychologischen Systematisiecrung sowohl
des Unbewussten als auch seiner Be-
ziehungen zur kinstlerischen Produktion.
Und dass die moderne Psychoanalyse seit
ihrem Beginn, durch welche Vermittlung
auch immer, von den Impulsen des frithen
19. Jahrhunderts bewegt wird, ist bekannt.
Das Besondere an Vogts Essay liegt nun
darin, dass er die Frage bewusst und mog-
lichst genau von der heutigen Situation
aus stellt: vom aktuellen Stand der Wissen-
schaft her und von seiner Erfahrung als
Schriftsteller in der Gegenwart. Er will
eigentlich nicht mehr als diese Frage stel-
len, aber so, dass die grosse Zahl der damit
verbundenen Implikationen sichtbar wird:



«Ich habe keine Erkenntnis. Ich versuche
mich gern als Dolmetscher zwischen Wis-
senschaft und Kunst. (. ..) Was sich Ihnen
also vorschlagen kann, ist keine Erleuch-
tung iber Schizophrenie und Kunst. Was
ich Thnen vorschlage, ist eine ganz be-
stimmte Art, Giber dieses Thema zu spre-
chen.» Damit meint er vor allem ein
«Sprechen», das sich von vornherein wei-
gert, die in der Offentlichkeit und auf
andere Weise auch in der Wissenschaft
feststehenden, mithin praktikablen Kate-
gorien von «Normalitdt» und «Verrickt-
heit» zu libernehmen, genauer: ein Spre-
chen, das die tatsichliche Relativitit dieser
Begriffe ebensogut kennt wie ihre uner-
schiitterte Existenz im allgemeinen Sprach-
schatz. «Verriickt oder normal ist eine
Frage der gesellschaftlichen Akzeptation»,
sagt er und weist so mit bewusster Poin-
tierung auf die Erscheinung hin, dass die
urspriinglich rein psychiatrischen Termini
umgangssprachlich immer héufiger ge-
braucht werden, wihrend sie fiir die
Wissenschaft die harte Kontur weitgehend
verloren haben. «Das Paradox stellt sich
ein, dass der wissenschaftlich-klinische
Schizophreniebegriff kaum mehr zu brau-
chen ist, wihrend ein journalistischer
Schizophreniebegriff Triumphe feiert.» Ver-
bliffenderweise aber greift nun Vogt diese
pseudowissenschaftliche Sprechweise nicht
als einen reinen Unfug an, sondern atte-
stiert ihr die geheime Witterung fiir eine
bedeutende Wahrheit. Der «journalistische
Schizophreniebegriff», so prahlerisch er
auftritt, hat sich vielleicht nur deshalb so
verbreitet, «weil er die urspriingliche
<Bewusstseinsspaltung> ganz naiv meint
und damit eben doch Wesentliches aus-
sagt zu unserer Situation». Und Vogt
fahrt fort: «Man darf vermuten, dass so
wie das 19. Jahrhundert schliesslich sein
Herz in der Neurose wiederfand, unsere
Epoche die Strukturen ihres Denkens und
Handelns, ihrer Visionen und Angste
wiederfinden wird in der Grossen Schizo-
phrenie.» Dieser Satz hidngt zusammen
mit einer Frage, die der Autor kurz vorher
gestellt hat und die zu den Gberraschenden
Stellen des Aufsatzes gehort: «Gibt es

einen Stilwandel der Psychose analog dem
von Kunst und Gesellschaft? Man kann
es vermuten. Mir kommt vor, als ob eben
jetzt die grossen bunten Bilder des Wahn-
sinns zu verschwinden begidnnen, wie ein-
mal die grosse Hysterie verschwand . ..»

Gerade bei solchen Aussagen, an deren
Gewicht nicht zu zweifeln ist, bedauert
man, dass Vogt nicht ein bisschen linearer
vorgeht. Es gehort offenbar zum Stil dieses
querfeldein und iiber alle Griben hinweg
geschriebenen Referats, dass der Leser in
der Ungewissheit gelassen wird, ob bei
dem statuierten Wandel zur «Schizo-
phrenie» dieser letztere Terminus nun,
gemiss Vogts eigener Differenzierung, im
wissenschaftlichen oder im populdren Sinn
gemeint ist. Denn wenn er gleich darauf
«Schizophrenie» wieder als «Allerwelts-
wort» bezeichnet, das er in keiner Weise
«vom Wahnsinn oder der Verriicktheit»
abheben wolle, wird der erwihnte Stil-
wandel der Psychose, logisch betrachtet,
hinfillig. Der Autor scheint gelegentlich
dazu zu neigen, seine Ideen eigenhédndig
zu vernebeln.

Dennoch ergibt diese Methode der
Aufreihung locker verhidngter Gedanken-
stosse gerade im zweiten Teil des Auf-
satzes, wo von den verschiedenen Analo-
gien zwischen Dichtung und Wahn gehan-
delt wird, einiges her. Beiden sei gemein-
sam, sagt Vogt, dass sie «mit dem Instru-
ment des Sagens an Unsagbares» riihrten,
an das «iltere Reich der Bilder», das in
keinem jener Zeichensysteme aufgehoben
sei, mit deren Hilfe das offentlich-gesell-
schaftliche Leben funktioniert. Die Folge
davon ist ein Konflikt, ein allerdings rasch
entschiedener: «Dichtung und Wahn wer-
den dadurch fiir die tiber-geordnete Indu-
striegesellschaft leicht zu einer akuten
Gefahr, und darum auch sequestriert.»
Weil Dichter und Wahnsinnige «in einem
Zeitalter der Ideologie die einzigen unver-
bliimten Sprachrohre» vorsystematischer,
ungeformter Erfahrung sind, bilden sie fur
jede genormte Welt eine Unheimlichkeit,
die nur durch Isolation entschirft werden
kann. Schon die einfachsten Voraus-
setzungen dieser Phidnomene sind ritsel-

517



haft: «Auf die Frage, warum der eine
Dichtung produziert, der andere Musik,
der dritte Schizophrenie, darauf gibt es
bekanntlich keine Antwort.» Und beson-
ders eindriicklich tont der Satz: «Die
Psychiatrie, die uns nicht einmal erkliren
kann, warum einer die Eigernordwand
macht, hat im Grunde zum Phinomen
(Kunst) genausowenig zu sagen wie zu
der plotzlichen Realitdt der Mondlandung. »

Die Frage ist nun allerdings, ob man
von «Kunst» und «Dichtung» so pauschal
reden kann und ob hier nicht der roman-
tische Kinstlermythos, leicht verfremdet,
wieder auftaucht, nachdem er einige Zeit
durch die Lehre vom Macher und Hand-
werker (Texteschreiber, Stiickeschreiber)
verdrangt worden ist. Denn von Johannes
Kreisler bis zu Adrian Leverkithn waren
die dominierenden Charakteristika des
Kiinstlers die Ndihe zum Wahnsinn und
die schroffe Opposition der Gesellschaft,
den «Philistern» resp. «Biirgern», gegen-
iiber. Wenn Vogt die Dichter und die Ver-
riickten gleicherweise definiert als das
«NEIN zur Gesellschaft von Produktion
und Konsumption», dann greift er Formu-
lierungen jenes Herbert Marcuse auf, der
seinerzeit Giber den romantischen Kiinstler-
begriff dissertiert hat. Das mag ein geistes-
geschichtliches Bonmot sein, vielleicht
steht auch mehr dahinter. Es ist immerhin

ZUM DIALOG ZWISCHEN WELSCH-

In einem Beitrag iliber «Literatur und Kul-
tur in der Schweiz» (Juli 1970) ist eine
Bemerkung (Seite 340) iiber den mangeln-
den Dialog zwischen der deutsch- und fran-
zosischsprachigen Literatur der Schweiz
und ihren Lesern der Kiirze halber so for-
muliert worden, dass sie missverstindlich
wirken kann.

Zwar trifft es zu, dass zumeist fir Leser
der deutschen Schweiz welsche Autoren
erst interessant werden, wenn sie ihre
Pariser «Consécration» gefunden haben,
doch ist die darauf folgende Behauptung,
dass die Feuilletons der Schweiz dieses
mangelhafte Interesse widerspiegeln, un-

518

moglich, dass der reprisentative Poet der
70er Jahre wieder ein Maudit sein wird,
ein Tramp, fahrender Singer in neuer
Terminologie. Diirrenmatts trockener Satz,
er schreibe, um Geld zu verdienen, der
einer dlteren Kunstandacht anstdssig sein
sollte, ist es vielleicht heute schon wieder
einer jingeren — die Steppenwdolfe haben
sich durchgemausert. Aber aus dieser
historischen Perspektive ergibt sich kein
Urteil, schon weil das Ahnliche nie das
gleiche ist. Wenn Vogt sagt: « Das Gewal-
tige an der modernen Kunst ist ja gerade,
dass sie in einer Welt der Technik und des
unaufhaltsamen naturwissenschaftlichen
Fortschritts gross und ungeriihrt ins Infan-
tile regrediert», dann ist das doch mehr
als aufgewarmte Romantik. Es steht, so
einseitig sich der Satz ausnimmt, das
Bemiihen dahinter, all das, was man heute
uber den Menschen und seine Art, mit
sich und seinesgleichen umzugehen, weiss,
einzubeziehen in die offenbar ungemindert
dringliche Beschiftigung mit Kunst. Auch
wenn man nicht alle abrupten Thesen, die
Vogt seinen Berufskollegen in Linz vor-
legte, ibernehmen will, eines geht aus dem
Vortrag zweifellos hervor: dass nicht die
geringsten wissenschaftlichen Desiderate
der Gegenwart im Bereich der édsthetischen
Theorie liegen.
Peter von Matt

UND DEUTSCHSCHWEIZ

glicklich formuliert, verkennt sie doch
solch stetige und wichtige Vermittlungs-
bemithungen wie die Manfred Gsteigers —
der in dieser Zeitschrift schon selber iiber
dieses literarische Gesprdach geschrieben
hat - in der «Neuen Ziircher Zeitung».
Zutreffend bleibt hingegen, dass Zeit-
schriften eine besondere Mdoglichkeit hét-
ten. Als nachahmenswertes Beispiel der
allseitigen Ausleuchtung eines Schriftstel-
lers der Nachbarsprache darf ich das Heft
tiber Ludwig Hohl der Genfer «Revue de
belles lettres» zitieren (Heft 3/1969).

Frangois Bondy



	Kulturelle Umschau

