
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 6

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

DAS KABARETT - IMPROVISIERTE GEGENWART

ln der Augustnummer der Zeitschrift «Der
Monat» lässt K. H. Kramberg ein Requiem
auf Muse Zehn erscheinen. Wir stünden,
so stellt er mitleidlos fest, vor ihrer Leiche.
Der Mann ist der erste nicht, der den Tod
des Kabaretts konstatiert. Mir scheint
fast, es seien Jahre darüber hingegangen;
die trauernden Hinterbliebenen haben den
Schmerz über den Verlust allmählich
überwunden. Wir könnten da füglich mitreden.
Auch die Schweiz hat eine Hochblüte des
Kabaretts gekannt, «Cornichon» und
«Fédéral» sind noch nicht vergessen, und
die Versuche, ähnliche Formationen zu
ähnlicher Wirkung zu bringen, nur zu
bekannt. Sie hatten allesamt nur massigen
Erfolg. Missgünstige Kritiker werden
sagen: Misserfolg. Über die Gründe lässt
sich wacker streiten, man kann die Zeit,
man kann den Mangel an grossen
kabarettistischen Begabungen in den Vordergrund
stellen. Einige werden sagen, die politische
Situation sei allzu komplex, als dass ihr
mit Nummern wie denjenigen des «Cornichons»

zur Hitlerzeit noch beizukommen
wäre. Die satirische Kleinbühne war gross,
als sie den faulen Mythos attackieren
konnte. Wer die Grossen unserer
entmythologisierten Gegenwart kabarettistisch

zwickt, kann in den allerwenigsten
Fällen auf den Kontrast zwischen pathetisch
behauptetem Anspruch und trockener
Wahrheit zählen. So selbstsicher und an-
massend zeigt sich die Macht kaum noch,
obgleich sie an Gefährlichkeit noch
zugenommen hat. Und so unproblematisch
ist, was ihr entgegengesetzt werden kann,
schon lange nicht mehr. Das Kabarett
alten Schlages hat ausgespielt, allen auch
jetzt noch treuherzig fortgesetzten
Wiederbelebungsversuchen zum Trotz.

Aber das ist nur die halbe Wahrheit.
Sie gilt, wenn wir uns unter Kabarett

nichts anderes vorzustellen vermögen als
eben jene Form der szenischen Kleinkunst,

die einst im «Hirschen» in Zürich,
in der «Kleinen Freiheit» in München
und anderswo lebendig war. Diese Form
war Ausdruck eines geschichtlichen Augenblicks.

Es ist verfehlt, sie heute erneuern
zu wollen, wie es falsch ist, mit dem
Theater von anno dazumal gegen die
Theaterarbeit von heute argumentieren zu
wollen. Beim Theater, das eine bewahrende,
konservierende Institution hinter sich hat,
dauert die Publikumsdämmerung noch
immer an. Das Kabarett, leichter und
frivoler, ein Kind unbedachter Improvisation,

reagierte weit beweglicher auf den
Wandel der Zeit. Wären die Theater so
spontane Gründungen wie die
Kleinkunstbühnen von einst, sie hätten den
Wandel der Generationen und die
Veränderung des kulturellen Bewusstseins
nicht so lange ignoriert, bis die Krise
manifest wurde. Die Kabaretts starben so
leicht und schmerzlos, wie sie ins Leben
traten. Erstanden sie neu? In anderer
Form?

Ich denke, dass Lautensänger wie
Biermann oder Degenhardt eine Zeitlang die
Funktionen ausübten, die die zehnte Muse
zu vergeben hat. Der politische Song, das
Protestlied hatten und haben ihre Stunde;
aber der Wandel ist nicht aufzuhalten.
Skurrilere, teils absurde, teils spielerische
Formen des Kabaretts kommen auf, in
Westdeutschland etwa durch Husch und
Franz Josef Bogner, in der deutschen
Schweiz durch Franz Hohler und neuerdings

Emil Steinberger vertreten. Dass wir
es hier mit Einmann-Unterhaltern zu tun
haben, ist vielleicht symptomatisch: Der
Einzelne macht sich einen Vers aufs
Kollektive, in dem wir versinken. Er entdeckt
die Sprache und spielt mit ihr, er entdeckt

512



die Komik des Halbinformierten, der in
komplizierter, technisierter Umwelt
Halbverstandenes mit entwaffnender Unschuld
weitergibt. Kein Zweifel, die Funktion des
Kabaretts wird wahrgenommen. Es gibt
nicht mehr die zeitkritischen Truppen, die
abwechselnd in Einzel- und Ensemblenummern

wie kleine Winkelriede gegen
die personifizierten Unrechtsmächte zu
Felde ziehen. Aber es gibt dafür die
liebenswürdig-besinnlichen Einzelgänger der
Kleinkunst, die das Anonyme, die Trägheit

und die Gedankenlosigkeit unseres
komfortablen Daseins kabarettistisch
bekämpfen, indem sie es sichtbar machen.
Ihr Engagement ist nicht geringer, gerade
wenn in ihren Programmen von Politik
nicht die Rede ist.

Was mit dem «Cornichon» oder dem
«Fédéral» starb, was mit den
«Scharfrichtern» oder der «Kleinen Freiheit»
unterging, war nicht die zehnte Muse, nur
eine ihrer vielen Formen. Sie hat eine Haut
abgestreift, wie die Schlangen tun; aber
sie blieb auf dem Posten. Von ihrer Schwester,

der Schutzherrin des Schauspiels,
kann man das nicht mit gleicher Zuversicht

sagen. Wir sollten jedoch aus der
jüngsten Geschichte des Kabaretts Lehren
ziehen. Der Kabarettist, ob dieser oder
jener Darstellungsart und Richtung, übt
seine Kunst in der Auseinandersetzung
mit seinem Publikum. Sein Ziel ist, dass

er ankommt, dass seine Pointen nicht
verpuffen, dass sein Engagement trifft. In
jedem grossen Augenblick des politischen,
zeitkritischen, satirischen Kabaretts
entsteht Öffentlichkeit, gekennzeichnet durch
eine knisternde Atmosphäre, durch
hellwache Bereitschaft des Publikums, auf die
Darbietungen der Künstler zu reagieren.
Erwartung spielt mit, es bildet sich eine
merkwürdige Art von Komplizenschaft
heraus, und die Kleinbühne wird zum
Tatort. Da wird dann ausgesprochen, was
einmal gesagt werden müsste; da fallen
die Formulierungen, auf die man längst
gewartet hat. Wir wissen es alle: dergleichen

lässt sich nicht erzwingen. Man kann
Kabarett nicht einfach «machen». Es
entsteht. Es ist spontan da, oder es ist - allen

umsichtigen Planungen zum Trotz - ein
mühsamer und untauglicher Versuch.
Wenn ich sage, dass das Publikum
mitspielt, so bedeutet das freilich nicht, dass

es einverstanden ist. Der Kabarettist ist -
als ein produktiver Künstler - immer in
der Revolte, immer aufsässig gegen das

Bestehende. Die «Frechheit», die man
ihm attestiert, ist seine Rebellion gegen
das Eingebürgerte, Gewohnte, Etablierte.
Er wagt zu sagen, was die Grenzen des

allgemeinen Meinens aufreisst. Er öffnet
dem Publikum die Augen. Grosse Augenblicke

des Kabaretts sind dadurch
gekennzeichnet, dass sich das Publikum bereit
zeigt, sich den Star stechen zu lassen.

Institutionalisieren lässt sich das nicht.
In dem Masse, in dem das Spontane,
Unmittelbare der Begegnung verloren geht,
erlischt die Wirkung. Kabarett am
Bildschirm ist vollkommen absurd, so «telegen»
einzelne Darbietungen auch erscheinen
mögen. Überhaupt ist der Kulturbetrieb,
der Handel mit Kabarettnummern auf
Schallplatten und die Präsenz des
Fernsehens (etwa bei den «Insulanern») meist
tödlich. Kabarett ist Kleinkunst nicht nur
wegen der Geringfügigkeit der eingesetzten

Mittel, der Kargheit an Requisiten; es
ist Kleinkunst so sehr, dass es den
Massenandrang nicht erträgt: Eine Kunst des

kleinen Kreises, der Intimität, der unmittelbaren

Begegnung.
Kabarett als Institution, sagt K. H.

Kramberg im erwähnten Aufsatz, hebt sich
selbst auf. Ich zögere nicht, den Satz auf
die darstellenden Künste überhaupt
auszudehnen. Dem Theater beispielsweise
hilft weder der gutgemeinte Versuch,
Tradition fortzusetzen, noch der steile WiUe,
das Publikum von morgen zu erzwingen.
Auch das Theater ist eine Kunst der
Gegenwart, dem Augenblick, der
gegenwärtigen Öffentlichkeit zugewandt. Mit
Erfolgsrezepten, mit Stars und Klassikern
kommt es nicht weit, wenn es nicht mit
Zeit und Gesellschaft Fühlung hat,
Spontaneität entwickelt und damit ankommt.
Natürlich ist es ein schwerfälliger, riesiger
Apparat und hierin gegenüber dem Ein-
mann-Kabarettisten schwer benachteiligt.

513



Aber das beeinträchtigt seine Chancen
weniger als die Tatsache, dass Institutionen
wie Fesseln sind. Die Beweglichkeit, die
pure Möglichkeit, neu zu beginnen, Ballast
über Bord zu werfen: all das geht den
etablierten Institutionen meist ab.

Bedenkt man diese Schwierigkeiten und
Bedingungen, dann kommt man auf einen
höchst unzeitgemässen, dennoch
unvermeidlichen Gedanken. Die starke,
prägende Persönlichkeit nämlich, der
künstlerische Leiter von aussergewöhnlichem
Format ist es, der das institutionell
Verkrustete aufbricht und die spontane
Begegnung auch im grossen Theater wieder
möglich macht. Die Modelle von Mitbe¬

stimmung und von Theaterarbeit im
Kollektiv sind durch diese Feststellung nicht
ausser Kraft gesetzt. Aber es dürfte inzwischen

sichtbar geworden sein, dass sie nur
funktionieren, wenn die Mitglieder eines
Ensembles vom gleichen Willen beseelt
sind : von dem Willen, den ihr Chef
überzeugend und begeisternd verkörpert. Unter
diesen Voraussetzungen kann Theater
Leben, Gegenwart, erregende Wirklichkeit
sein. Seine Krise ist bedingt durch
institutionelle Erstarrung. Die jüngste
Geschichte des Kabaretts, sein «stirb und
werde», müsste uns zu denken geben.

Anton Krättli

ZU KLEISTS «AMPHITRYON»

Ausgehend von einem Artikel Helmut
Sembdners im Programmheft des
Schauspielhauses Zürich (1968/69, Der zer-
brochne Krug), wo auf eine enge sprachliche

Verwandtschaft zwischen dem «Zer-
brochnen Krug» und «Amphitryon»
hingewiesen wurde, haben wir an dieser Stelle
auf weitere Parallelen der beiden Stücke
aufmerksam gemacht («Marginalien zu
Kleists Lustspielen», Heft 6, September
1969). Wie damals angegeben, kündigte
Sembdner an, er werde an anderer Stelle den
Nachweis erbringen, «dass Kleist im Sommer

1803 in Dresden an beiden Stücken,
nicht nur am <Zerbrochnen Krug> gearbeitet

hat», dass der Dichter also mit der
Arbeit an seinem Lustspiel «Amphitryon»
rund drei Jahre früher begann, als die
Forschung bisher angenommen hatte.

Dieser Nachweis ist inzwischen vorgelegt

worden, und es dürfte in Ergänzung
jener Marginalien wohl angebracht sein,
auch den Leser dieser Zeitschrift darauf
hinzuweisen. Unter dem Titel «Kleist und
Falk. Zur Entstehungsgeschichte von
Kleists < Amphitryon >» weist Sembdner
im jüngsten Jahrbuch der Deutschen
Schiller-Gesellschaft (Band XIII, Alfred
Kröner Verlag Stuttgart 1969) nach, dass
die Beschäftigung mit dem Amphitryon-

Stoff bereits 1803 in Dresden begann und
auf den Kontakt des Dichters mit dem
heute fast vergessenen Satiriker und Philan-
tropen Johannes Falk zurückzuführen ist.
Ja, man kann vermuten, dass Kleist
überhaupt erst durch Falk angeregt worden ist,
seinen «Amphitryon» zu schreiben;
zumindest ist ein sehr grosser Einfluss von
dessen «Amphitruon. Lustspiel in fünf
Aufzügen» auf Kleist nun nachgewiesen
und damit die neue Datierung von Kleists
Stück gesichert.

Drei bisher unbeachtet gebliebene Fakten

erlaubten Sembdner diesen Nachweis:
«1. Kleist hat Falk 1803 in Dresden
persönlich kennen gelernt und offenbar
entscheidende literarische Gespräche mit ihm
führen können. 2. Für Falk bildet der
<Amphitryon) ein Zentralthema, dem er
nicht nur seine in Buchform veröffentlichte

Bearbeitung, sondern verschiedene
andere Fassungen und Betrachtungen
gewidmet hat. 3. Kleists Werk zeigt eine
Anzahl wörtlicher Anklänge, die
offensichtlich auf eine gute Kenntnis der Falk-
schen Versuche deuten.» Zum dritten
Punkt vermutet Sembdner, dass «Kleist
die Dichtung unmittelbar aus dem Manuskript

kennen gelernt hat».
Wer war dieser Johannes Falk Sembd-

514



ner stellt ihn vor: «Das literaturwissenschaftliche

Interesse für Johann Daniel
(nach 1807: Johannes) Falk, 1768-1826,
beschränkte sich bislang auf seine
Beziehungen zu Goethe, insbesondere auf
die Quellenlage seiner Schrift < Goethe aus
näherm persönlichen Umgange dargestellt >.

Mit der menschlich ergreifenden Biographie

des Gründers der Falkschen Institute
in Weimar beschäftigte sich vorwiegend
die Erbauungsliteratur. Sein zweihundertster

Geburtstag am 28. X. 1968 fand keine
Beachtung in der Öffentlichkeit.»

Der Einfluss Falks ist tatsächlich
überraschend. Zahlreich sind die übereinstimmenden

Abweichungen gegenüber dem
Text Molières. Von Falk stammt etwa der
Realismus der Sosias-Szenen, vor allem die
von der Kleist-Forschung als gar zu
deutsch-bäuerisch betrachtete Bratwurst
und Alkmenes Spinnen und Spindel. Wir
verzichten auf weitere Beispiele; Sembdner
fasst zusammen: «Die zahlreichen
Anklänge, Entsprechungen und bewussten
Motiv-Übernahmen, die sich zwischen
Kleists und Falks <Amphitryon>-Bearbei-
tung feststellen liessen, deuten auf Falks
intensive literarische Wirkung während
ihres gemeinsamen Dresdener Aufenthaltes

im Sommer 1803. Wir fragen uns, ob
sich diese Wirkung auch in andern Schriften

Kleists beobachten lässt. Tatsächlich
gibt es in Kleists Werk derartige Anklänge,
die nicht zufällig sein können.» Auch hier
wollen wir uns mit dem Hinweis auf
Sembdners Aufsatz begnügen. Dessen
Resultat lautet: «<Amphitryon> und <Zer-
brochner Krug>, sie verdanken beide ihre
Entstehung dem Dresdener Sommer von
1803. Ja, es lässt sich sogar der Nachweis
führen, dass die <Amphitryon ^Bearbeitung,

deren Entstehung man bisher in
Kleists Königsberger Zeit gelegt hat, noch
vor dem <Zerbrochnen Krug> in Angriff
genommen wurde.»

Revidiert werden muss nach diesem
Aufsatz nun vermutlich auch die allgemein

verbreitete Ansicht, dass Goethe dem
«Zerbrochnen Krug» von Anfang an völlig

gefühlslos begegnet sei. Man stützte
sich hier auf Falks Goethe-Büchlein, wo

der Autor Goethe das Scheitern der
Weimarer Aufführung damit begründen lässt,
«dass es dem übrigens geistreichen und
humoristischen Stoffe an einer rasch
durchgeführten Handlung fehlt». Dazu Sembdner,

nach sorgfältiger Prüfung der Fakten:
«Die Authentizität der wörtlich zitierten
Äusserungen Goethes über Kleist wird
allerdings etwas fragwürdig.» Sembdner
fährt etwas später fort: «Durchaus plausibel

erscheinen dagegen die nur in Falks
Notizen überlieferten Nachrichten, nach
denen Goethe zunächst von dem Erfolg
des Stückes überzeugt gewesen sei und erst
die Enttäuschung über den unerwarteten
Misserfolg seine spätere Haltung zu Kleist
beeinflusst habe.»

Von den weiteren Beiträgen des Jahrbuches
sei zumindest Günter Reiss' Beitrag
«Sündenfall-Modell und Romanform. Zur
Integration von Kleists Marionettentheater-
Thematik im Werk Thomas Manns»
erwähnt. Hinweisen möchten wir auch auf
die Bibliographie zum Werk des
Nürnberger Barockdichters Sigmund von Birken.
Schliesslich verdient an dieser Stelle auch
Walther Goses Publikation eines bisher
unbekannten, ausführlichen Briefes von
Johann Jakob Breitinger (aus Zürich, vom
20. 1. 1765, Adressat unbekannt) Erwähnung,

der in den Besitz des Schiller-Nationalmuseums

in Marbach gelangt ist. Gose
skizziert die in diesem Brief aufscheinenden

theologiegeschichtlichen Beziehungen
und verweist in diesem Zusammenhang
auf zahlreiche Forschungslücken in der
Literatur über Breitinger, von denen wir
nur die folgenden wiedergeben wollen:
«Eine zusammenfassende und aufschlies-
sende Gesamtmonographie Breitingers
steht ebenso aus wie die kompetente
Edition seiner Schriften und Briefe :

nur erst unvollkommen spiegelt sich in der
Fachliteratur seine besondere Individualität;

ebenso unvollkommen blieb bislang
aber auch die Untersuchung seiner
bestimmenden Rolle bei der Ausprägung jener
spezifisch sehweizerischenLiteraturentwick-

515



lung des 18. Jahrhunderts, die so ungemein
von der Theologie bestimmt wurde
Unbeachtet blieb z. B. der Theologe
Breitinger, nach dessen eigentlichen
Wiederentdeckung durch Paul Wernle sich noch
immer niemand fand, der Wernles
grundlegenden Hinweis aufgriff und z. B. nähere

Kenntnisse des Breitingerschen Nachlasses
vermittelte.» In diesem Jahrzehnt jährt
sich der 200. Todestag des von 1701-1776
lebenden Stadtzürchers. Ob wohl diese und
andere von Gose erwähnten Forschungs-
desiderata bis dann erfüllt werden?

Christian Jauslin

Zeitschriften

DIE DICHTER UND DIE SCHIZOPHRENEN

Am VI. Internationalen Kolloquium der
Société Internationale de Psychopathologie

de l'Expression, Ende September 1969
in Linz, hat der Schweizer Autor Walter
Vogt das VI. Hauptreferat gehalten. Es

trägt den Titel «Die Schizophrenie der
Kunst» und hegt gedruckt vor in der
österreichischen Monatsschrift «Literatur
und Kritik» (Nr. 45, Mai 1970). Walter
Vogt, Verfasser u. a. des Romans «Wüthrich»,

ist Psychiater an der Universitätsklinik

und Poliklinik in Bern. Die Personalunion

von Autor und Wissenschafter gibt
dem Aufsatz besondere Bedeutung; denn so
viele Poeten sich über Wahn und Irrsinn in
ihrem Metier geäussert haben und so viele
Psychologen ihnen beigesprungen sind, so
selten ist es, dass die zwei Perspektiven von
Berufs wegen zusammenfallen.

Das hat nun in diesem Fall allerdings
auch seine stilistischen Folgen: der Schriftsteller

Vogt muss, um sich nach beiden
Seiten offen zu halten und aus seiner
professionellen Janusköpfigkeit auch wirklich
Kapital zu schlagen, eine Redeweise
finden, die der terminologischen Determination

der Wissenschaft entgeht und doch
die gesteigerte Verbindlichkeit wahrt, wie
sie durch den Bezug auf ein festes System
ermöglicht wird. Er schlägt daher eine
sprunghafte, temperamentvolle Diktion an,
mit verblüffenden Aphorismen und gezielt
provokanten Verallgemeinerungen. Das
ergibt einen gelegentlich ans Preziose
streifenden Effekt, hinter dem jedoch die ernste
Gedankenfolge durchaus sichtbar bleibt.

Vogt stellt eine Frage, die vermutlich
so alt ist wie die theoretische Beschäftigung
mit Literatur überhaupt und die, spätestens
seit Piatons Ion, einen eigentlichen Topos
der europäischen Ästhetik ausmacht: die
Frage nach dem Wahnsinn der Dichter,
nach der prinzipiellen Verwandtschaft von
Inspiration und Phrenesie. Eine der
klassischen Stellen dieser Tradition bilden die
Verse des Theseus im «Sommernachtstraum»

(V. 1.):

Lovers andmadmen have such seething brains,
Such shaping fantasies, that apprehend
More than cool reason ever comprehends.
The Lunatic, the Lover and the Poet,
Are of imagination all compact.

Das weist direkt zurück auf Platon und
vorwärts zu den Gedankengängen der
Romantik mit ihren Ansätzen zu einer
psychologischen Systematisierung sowohl
des Unbewussten als auch seiner
Beziehungen zur künstlerischen Produktion.
Und dass die moderne Psychoanalyse seit
ihrem Beginn, durch welche Vermittlung
auch immer, von den Impulsen des frühen
19. Jahrhunderts bewegt wird, ist bekannt.
Das Besondere an Vogts Essay liegt nun
darin, dass er die Frage bewusst und
möglichst genau von der heutigen Situation
aus stellt: vom aktuellen Stand der Wissenschaft

her und von seiner Erfahrung als
Schriftsteller in der Gegenwart. Er will
eigentlich nicht mehr als diese Frage stellen,

aber so, dass die grosse Zahl der damit
verbundenen Implikationen sichtbar wird:

516



«Ich habe keine Erkenntnis. Ich versuche
mich gern als Dolmetscher zwischen
Wissenschaft und Kunst. Was sich Ihnen
also vorschlagen kann, ist keine Erleuchtung

über Schizophrenie und Kunst. Was
ich Ihnen vorschlage, ist eine ganz
bestimmte Art, über dieses Thema zu
sprechen.» Damit meint er vor allem ein
«Sprechen», das sich von vornherein
weigert, die in der Öffentlichkeit und auf
andere Weise auch in der Wissenschaft
feststehenden, mithin praktikablen
Kategorien von «Normalität» und «Verrücktheit»

zu übernehmen, genauer: ein
Sprechen, das die tatsächliche Relativität dieser
Begriffe ebensogut kennt wie ihre
unerschütterte Existenz im allgemeinen Sprachschatz.

«Verrückt oder normal ist eine
Frage der gesellschaftlichen Akzeptation»,
sagt er und weist so mit bewusster
Pointierung auf die Erscheinung hin, dass die
ursprünglich rein psychiatrischen Termini
umgangssprachlich immer häufiger
gebraucht werden, während sie für die
Wissenschaft die harte Kontur weitgehend
verloren haben. «Das Paradox stellt sich
ein, dass der wissenschaftlich-klinische
Schizophreniebegriff kaum mehr zu brauchen

ist, während ein journalistischer
Schizophreniebegriff Triumphe feiert. »
Verblüffenderweise aber greift nun Vogt diese
pseudowissenschaftliche Sprechweise nicht
als einen reinen Unfug an, sondern
attestiert ihr die geheime Witterung für eine
bedeutende Wahrheit. Der «journalistische
Schizophreniebegriff», so prahlerisch er
auftritt, hat sich vielleicht nur deshalb so
verbreitet, «weil er die ursprüngliche
<Bewusstseinsspaltung> ganz naiv meint
und damit eben doch Wesentliches
aussagt zu unserer Situation». Und Vogt
fährt fort: «Man darf vermuten, dass so
wie das 19. Jahrhundert schliesslich sein
Herz in der Neurose wiederfand, unsere
Epoche die Strukturen ihres Denkens und
Handelns, ihrer Visionen und Ängste
wiederfinden wird in der Grossen
Schizophrenie.» Dieser Satz hängt zusammen
mit einer Frage, die der Autor kurz vorher
gestellt hat und die zu den überraschenden
Stellen des Aufsatzes gehört: «Gibt es

einen Stilwandel der Psychose analog dem

von Kunst und Gesellschaft? Man kann
es vermuten. Mir kommt vor, als ob eben

jetzt die grossen bunten Bilder des Wahnsinns

zu verschwinden begännen, wie einmal

die grosse Hysterie verschwand ...»
Gerade bei solchen Aussagen, an deren

Gewicht nicht zu zweifeln ist, bedauert

man, dass Vogt nicht ein bisschen linearer
vorgeht. Es gehört offenbar zum Stil dieses

querfeldein und über alle Gräben hinweg
geschriebenen Referats, dass der Leser in
der Ungewissheit gelassen wird, ob bei
dem statuierten Wandel zur
«Schizophrenie» dieser letztere Terminus nun,
gemäss Vogts eigener Differenzierung, im
wissenschaftlichen oder im populären Sinn
gemeint ist. Denn wenn er gleich darauf
«Schizophrenie» wieder als «Allerweltswort»

bezeichnet, das er in keiner Weise

«vom Wahnsinn oder der Verrücktheit»
abheben wolle, wird der erwähnte
Stilwandel der Psychose, logisch betrachtet,
hinfällig. Der Autor scheint gelegentlich
dazu zu neigen, seine Ideen eigenhändig
zu vernebeln.

Dennoch ergibt diese Methode der

Aufreihung locker verhängter Gedanken-
stösse gerade im zweiten Teil des

Aufsatzes, wo von den verschiedenen Analogien

zwischen Dichtung und Wahn gehandelt

wird, einiges her. Beiden sei gemeinsam,

sagt Vogt, dass sie «mit dem Instrument

des Sagens an Unsagbares» rührten,
an das «ältere Reich der Bilder», das in
keinem jener Zeichensysteme aufgehoben
sei, mit deren Hilfe das öffentlich-gesellschaftliche

Leben funktioniert. Die Folge
davon ist ein Konflikt, ein allerdings rasch
entschiedener: «Dichtung und Wahn werden

dadurch für die über-geordnete
Industriegesellschaft leicht zu einer akuten
Gefahr, und darum auch sequestriert.»
Weil Dichter und Wahnsinnige «in einem
Zeitalter der Ideologie die einzigen
unverblümten Sprachrohre» vorsystematischer,
ungeformter Erfahrung sind, bilden sie für
jede genormte Welt eine Unheimhchkeit,
die nur durch Isolation entschärft werden
kann. Schon die einfachsten
Voraussetzungen dieser Phänomene sind rätsel-

517



haft: «Auf die Frage, warum der eine
Dichtung produziert, der andere Musik,
der dritte Schizophrenie, darauf gibt es
bekanntlich keine Antwort.» Und besonders

eindrücklich tönt der Satz: «Die
Psychiatrie, die uns nicht einmal erklären
kann, warum einer die Eigernordwand
macht, hat im Grunde zum Phänomen
(Kunst) genausowenig zu sagen wie zu
der plötzlichen Realität der Mondlandung. »

Die Frage ist nun allerdings, ob man
von «Kunst» und «Dichtung» so pauschal
reden kann und ob hier nicht der romantische

Künstlermythos, leicht verfremdet,
wieder auftaucht, nachdem er einige Zeit
durch die Lehre vom Macher und
Handwerker (Texteschreiber, Stückeschreiber)
verdrängt worden ist. Denn von Johannes
Kreisler bis zu Adrian Leverkühn waren
die dominierenden Charakteristika des
Künstlers die Nähe zum Wahnsinn und
die schroffe Opposition der Gesellschaft,
den «Philistern» resp. «Bürgern», gegenüber.

Wenn Vogt die Dichter und die
Verrückten gleicherweise definiert als das
«NEIN zur Gesellschaft von Produktion
und Konsumption», dann greift er
Formulierungen jenes Herbert Marcuse auf, der
seinerzeit über den romantischen Künstlerbegriff

dissertiert hat. Das mag ein
geistesgeschichtliches Bonmot sein, vielleicht
steht auch mehr dahinter. Es ist immerhin

möglich, dass der repräsentative Poet der
70er Jahre wieder ein Maudit sein wird,
ein Tramp, fahrender Sänger in neuer
Terminologie. Dürrenmatts trockener Satz,
er schreibe, um Geld zu verdienen, der
einer älteren Kunstandacht anstössig sein
sollte, ist es vielleicht heute schon wieder
einer jüngeren - die Steppenwölfe haben
sich durchgemausert. Aber aus dieser
historischen Perspektive ergibt sich kein
Urteil, schon weil das Ähnliche nie das

gleiche ist. Wenn Vogt sagt: «Das Gewaltige

an der modernen Kunst ist ja gerade,
dass sie in einer Welt der Technik und des

unaufhaltsamen naturwissenschaftlichen
Fortschritts gross und ungerührt ins Infantile

regrediert», dann ist das doch mehr
als aufgewärmte Romantik. Es steht, so
einseitig sich der Satz ausnimmt, das
Bemühen dahinter, all das, was man heute
über den Menschen und seine Art, mit
sich und seinesgleichen umzugehen, weiss,
einzubeziehen in die offenbar ungemindert
dringliche Beschäftigung mit Kunst. Auch
wenn man nicht alle abrupten Thesen, die
Vogt seinen Berufskollegen in Linz
vorlegte, übernehmen will, eines geht aus dem
Vortrag zweifellos hervor: dass nicht die
geringsten wissenschaftlichen Desiderate
der Gegenwart im Bereich der ästhetischen
Theorie liegen.

Peter von Matt

ZUM DIALOG ZWISCHEN WELSCH- UND DEUTSCHSCHWEIZ

In einem Beitrag über «Literatur und Kultur

in der Schweiz» (Juli 1970) ist eine
Bemerkung (Seite 340) über den mangelnden

Dialog zwischen der deutsch- und
französischsprachigen Literatur der Schweiz
und ihren Lesern der Kürze halber so
formuliert worden, dass sie missverständlich
wirken kann.

Zwar trifft es zu, dass zumeist für Leser
der deutschen Schweiz welsche Autoren
erst interessant werden, wenn sie ihre
Pariser «Consécration» gefunden haben,
doch ist die darauf folgende Behauptung,
dass die Feuilletons der Schweiz dieses
mangelhafte Interesse widerspiegeln, un¬

glücklich formuliert, verkennt sie doch
solch stetige und wichtige Vermittlungsbemühungen

wie die Manfred Gsteigers -
der in dieser Zeitschrift schon selber über
dieses literarische Gespräch geschrieben
hat - in der «Neuen Zürcher Zeitung».

Zutreffend bleibt hingegen, dass
Zeitschriften eine besondere Möglichkeit hätten.

Als nachahmenswertes Beispiel der
allseitigen Ausleuchtung eines Schriftstellers

der Nachbarsprache darf ich das Heft
über Ludwig Hohl der Genfer «Revue de
belles lettres» zitieren (Heft 3/1969).

François Bondy

518


	Kulturelle Umschau

