
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 5

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher

FRAU UND POLITIK

Zwei Publikationen

Die unter dem Titel «Die Frau in der
Schweiz» erschienene Studie von Marga
Bührig und Anny Schmid-Affolter stellt die
vielfältigen Aspekte fraulichen Wirkens in
Familie, Beruf und ÖffentUchkeit dar1.
Es geht den Autorinnen um die Beleuchtung

der alltäglichen Situation der Schweizerin,

nicht um die Hervorhebung besonderer

Leistungen einzelner Frauen. Auch
steht weniger das Frauenstimmrecht im
Mittelpunkt der Schrift als vielmehr Fragen

der zivilrechtlichen und beruflichen
Gleichberechtigung als Voraussetzungen
echter Partnerschaft. Das weitverzweigte
Thema ist umfassend angegangen, die
Resultate sind klar und eingänglich
festgehalten. Im Aufbau folgt die Arbeit dem
Lebensweg der Frau: Sie führt von der
Mädchenbildung über SteUung und
Aufgabe in Ehe und Familie zur Berufstätigkeit

und zur Mitarbeit an öffentlichen
Aufgaben.

Die Autorinnen gehen von der
Feststellung aus, dass sich unsere schweizerische

Gesellschaft in einem dynamischen
Entwicklungsprozess befindet. Das
Selbstverständnis des Schweizers und der Schweizerin

orientiert sich aber noch weitgehend
an einer längst vergangenen Gesellschaft,
für die das Stichwort «Gotthelf»
kennzeichnend ist. Das Leitbild von der Frau,
die «ins Haus» gehört, ist noch
ausserordentlich tief verwurzelt, und zwar nicht
nur bei den Männern, sondern auch bei
vielen Frauen, die nur mit schlechtem
Gewissen eine Verantwortung ausserhalb
des Hauses übernehmen.

Zwischen der Stellung der Frau in der
Gesellschaft und der Mädchenbildung
besteht eine innere Abhängigkeit. Je gründ¬

licher und umfassender Geist und Charakter

in der Jugend geformt werden, desto
grösser ist der Einfluss auf die Gestaltung
der Lebensverhältnisse der GeseUschaft.
Obwohl heute für Knaben und Mädchen
grundsätzUch die gleiche Schulbildung
vermittelt wird, geniessen 43 Prozent der
Mädchen nach der obligatorischen Schulzeit

keine weitere Ausbildung mehr - eine
Zahl, die zu denken gibt. Als Gründe hiefür

geben die Autorinnen Vorurteile auf
Seiten der Jungen wie auf Seiten der Eltern
an. Das Mädchen wird weithin nicht als
PersönUchkeit mit dem Recht auf eigene
Entfaltung gesehen, sondern bloss in seiner
künftigen Rolle als Ehefrau und zudem in
einer Weise, die den heutigen Anforderungen

an die Bildung und an die Selbständigkeit

der Hausfrau und Mutter bedenklich
blind gegenübersteht. Andererseits wird
festgehalten, dass heute zahlreiche Berufe,
die einst nur Männern offenstanden, auch
Frauen zugänglich sind.

Im Eherecht besteht heute eine
zögernde Bereitschaft, der Frau die volle
Anerkennung ihrer selbständigen PersönUchkeit

zu gewähren. Die von Eugen
Huber in Art. 159 ZGB verankerte
Partnerschaft ist aber noch von allerlei
ehemännlichen Privilegien durchlöchert.
Wann endUch wird die von einer
eidgenössischen Studienkommission schon
1962 geforderte Teilrevision des Familienrechts

reaUsiert? (Unlängst war zu
vernehmen, dass als erstes Gebiet nicht das
Eherecht, sondern das Adoptionsrecht
einer Revision unterzogen werde.)
Erfreulicherweise setzt sich in immer
weiteren Kreisen heute die Erkenntnis durch,
dass das Bild des «häuslichen Herds» der

446



Wirklichkeit nicht mehr entspricht. Die
Zahl der erwerbstätigen Ehefrauen hat sich
in den letzten Jahren denn auch sprunghaft

erhöht.
Mit einem enger gesteckten Thema

befasst sich die deutsche, unter dem Titel
«Frauen in Partei und Parlament»
erschienene Publikation von MechtildFalles2.
Es handelt sich dabei um den ersten Band
einer soziologischen Untersuchung mit
dem Gesamttitel «Die Frau in der Politik»;
der zweite Band soU unter dem Titel «Das
Wahlverhalten der Frau» erscheinen.
Anlass zum vorliegenden Band gab das
Gedenken zum 50jährigen Bestehen des
Frauenwahlrechts. Dieses war bekanntlich

1919 in Deutschland eingeführt und
in der Weimarer Verfassung verankert
worden und bedeutete einen Sieg im Kampf
um die politische Gleichberechtigung. Das
Bonner Grundgesetz hat diese Linie
weitergeführt. Schon bald wurde aber erkannt,
dass zur wirksamen Durchsetzung der
staatsbürgerlichen Gleichheit viele der
sozialen Voraussetzungen fehlen. Die
Ungleichheit der Chancen im sozialen Bereich,
die Situation der Frauen in Familie,
Bildungswesen und Beruf, macht zwar die
volle Verwirklichung der staatsbürgerlichen
Gleichheit nicht unmöglich, aber erschwert
sie.

Die Arbeit kreist um die Frage: Weshalb

sind die Frauen in den parlamentarischen

Vertretungen der Bundesrepublik
Deutschland in der Minderzahl? Die
Verfasserin legt das Schwergewicht ihrer
Arbeit darauf, die zeitUch und auf den
einzelnen politischen Ebenen unterschiedliche

Beteiligung der Frauen zu erklären.
Untersucht wird die Mitarbeit von Frauen
in den Parteien und Parlamenten
Westdeutschlands für den Zeitabschnitt 1946

bis 1966. Erfasst werden die vier grossen
Parteien CDU, CSU, SPD und FDP
sowie ihre parlamentarische Tätigkeit von
den kommunalen Vertretungskörperschaften

über die Landesparlamente bis in den
Bundestag.

Die Ergebnisse lassen sich wie folgt
zusammenfassen: Schon am Anfang des

Weges in die Parlamente, in den Parteien,
bilden die Frauen in sehr ausgeprägtem
Masse eine Minderheit. Die Ursache sieht
die Verfasserin in den Konflikten, die sich
aus dem Nebeneinander von alten und
neuen Rollenerwartungen ergeben. Die
Frauenorganisationen der Parteien haben
diese Schwierigkeiten nicht zu beseitigen
vermocht, sondern eher zu einer Isolation
der Frauen innerhalb der Parteien geführt.
Auf den einzelnen parlamentarischen Ebenen

ist die Beteiligung der Frauen nach
Partei und Bundesland unterschiedlich, in
den kommunalen Vertretungskörperschaften

generell am geringsten. Der auf die
Frauen entfallende Anteil an den vorhandenen

Landtags- und Bundestagsmandaten
variiert je nach Partei, Wahlperiode und
Landtag. In den Landtagen und
Kommunalvertretungen sind sie schwächer
vertreten als im Bundestag.

Die alte Rollenvorstellung und das
Vorurteil der Gesellschaft der Frau gegenüber

verhindern eine Verbesserung der
gesellschaftlichen und damit der politischen
Situation. Die soziale Lage aber bestätigt
wieder das Vorurteil. Der Circulus vitiosus,
der hier vorliegt, ist, wie die Verfasserin
zusammenfassend feststellt, nur schwer zu
durchbrechen.

Verena Marty

'Reihe «Staat und Politik», Verlag Paul Haupt,
Bern 1969. - 'Verlag Wissenschaft und Politik, Köln
1969.

RÜCKBLICK AUF ZWEI BRIEFBÄNDE

«Ein Libellentanz über dem Spiegel der
Erscheinung»

«Staatlich» nannte man im Georgekreis
die internen, nur die Gruppe berührenden,

also eigentlich privaten Angelegenheiten -
ein Kuriosum von Begriffsverschiebung,
ja Begriffsverwirrung, das heute fast
gespenstisch anmutet. Unheimlich wirkt
überhaupt, in der Rückblende gesehen, die

447



Ausstrahlung Georges: mit unglaublicher
Macht packte er die Menschen, die für
seine Wirkung empfänglich waren - aber
wie eng begrenzt war umgekehrt diese
Macht. Nicht einen Staat schuf er,
sondern höchstens einen Kreis, der, obgleich
er weit mehr als das Literarische zu
umfassen beansprucht, heute nichts anderes
ist als ein leicht befremdendes
literarhistorisches Phänomen.

Einen Max KommereU (dessen Briefe
uns in einer breiten Auswahl vorliegen)
einfach diesem Kreis zuzuordnen, wäre
freilich nicht nur eine Geschichtsfälschung,
sondern auch eine Ungerechtigkeit : er hat
sich zwar für eine Zeitspanne rückhaltlos
dem Meister unterworfen, dann aber,
bestimmt und unbeugsam, von ihm
losgesagt1. Dennoch ist es unmöglich, vom
Wesen und von der Lebensgeschichte
Kommerells einen Begriff zu erhalten ohne
den Prozess dieser Hinwendung und
Loslösung.

«An Freunden fehlt es mir Gott sei
Dank nicht. Ich habe es immer als die
wichtigste Angelegenheit behandelt, die
wenigen Geformten und die vielen genial
Suchenden, die eine Epoche eigentlich
bestimmen, zu kennen und womöglich zu
lieben.» Dies schrieb KommereU fast zehn
Jahre nach der Ernüchterung durch die
George-Erfahrung; es ist ein Satz, der
seine Art präzis beschreibt: seine Zuwendung

zum andern, sein Wunsch, sich ihm
liebevoll, nicht in kritischer Auseinandersetzung

zu nähern. Wie wenig ist nötig,
um von dieser liebevollen Zuwendung zur
Bewunderung, ja Verehrung zu gelangen!
Kommereil hat in seiner Jugend, wenngleich

nicht ohne Reserve, den
Reformpädagogen Wyneken verehrt, und es ist
ihm, dem Unpolitischen, dem
Geistesaristokraten, sogar unterlaufen, im
Nationalsozialismus die Möglichkeit geistigen
Führertums zu vermuten - ein Irrtum, den
man ihm heute nicht leicht nachsehen wird,
wie ihm überhaupt seine vor allem in der
Jugend bezeugte Bereitschaft, geistiges
Führertum, Meisterschaft überhaupt für
möglich zu halten, nicht gerade Freunde
und Verständnis schaffen dürfte: in dieser

Zeit, die Jean Améry letzthin als eine «Zeit
ohne Meister» charakterisiert und gerade
in dieser Eigenschaft von vorangehenden
Epochen getrennt hat.

Dennoch sind gerade die der Erfahrung

mit George gewidmeten Briefe
Kommerells faszinierend - ja sie sind, obgleich
der Anschein trügt, auf eine versteckte
Weise aktueU in einer Zeit, die sich gegen
jegliche Autorität auflehnt. Erschreckend
wirkt zunächst die Unterwerfung des jungen

Mannes, seine Anpassung an die
Schreibweise des Georgekreises, das Streng-
Gestelzte seines sonst so liebenswürdigbiegsamen

Stiles. Aber bewundernswert,
respektheischend ist dann die Befreiung
des Achtundzwanzigjährigen. Rückblickend
schrieb er in seinem Tagebuch darüber:
«Das ganze Umeinanderleben beruhte auf
einer so vöUigen Aufgabe des persönlichen
Selbstgefühls, wie ich sie höchstens für
einen Jüngling, niemals für einen Mann
angemessen und erträglich nennen kann.»
Unterordnung unter den Erfahrenen und
Meisterlichen wird hier zwar als dem
Jüngling angemessen und zumutbar
empfunden, während sie heute (und wir erkennen

daran die radikale Änderung der Zeit)
auch als unerträglich für den jugendlichen
Menschen angesehen wird.

Höflich und unbeugsam zugleich hat
KommereU auch später an der einmal
vorgenommenen Distanzierung festgehalten.
Dass das Thema seiner Antrittsvorlesung
ausgerechnet Hofmannsthal, der von
George aus gesehen grösste Abtrünnige,
war, dürfte kein Zufall, sondern
Manifestation und Ausdruck der geistigen
Verwandtschaft sein. In Hofmannsthal zog
ihn das Verwandte an (während ihm
Georges Wesen letztlich fremd bleiben
müsste) und vielleicht sah er gerade aus
diesem Grunde gelegentlich an ihm vorbei,

das heisst er sah sich selber in den ihm
verwandten Dichter hinein. Der Entwurf
Kommerells zu einem Nachwort für eine
Nachlese Hofmannsthalscher Gedichte
fand denn auch eine überraschend strenge
Kritik, ja Ablehnung im Kreise
Hofmannsthals. Heinrich Zimmer, Hofmannsthals

Schwiegersohn, nannte diesen Ver-

448



such (in einem Brief an den Autor selbst)
«eine Art Libellentanz mit funkelnden
zitternden Flügeln über dem Spiegel mehr
der Erscheinung dieses Dichters als der
Eigenart dieser Nachlese».

Libellenhaft ist manches an
KommereU. Er ist nicht leicht zu fassen, kaum
festzulegen: ein hochbegabter Gymnasiast
und Philologiestudent mit gelegentlicher
Auflehnung gegen das Fach, ein Georgejünger,

der den Keim der Ablösung in sich
trägt, ein Privatdozent, dem lange ein
Ordinariat versagt bleibt und der auch
nicht recht weiss, ob er sich ein solches
wünschen soll, ein Gelehrter, der ein
Aussenseiter bleibt und beharrlich ein
poetisches Werk schafft, dem doch Erfolg
und wohl auch Lebenskraft fehlen. Nicht
dass alles an ihm libellenhaft gewesen
wäre! Mit einer zarten Gesundheit und
Sensibilität verbindet sich eine schier
unglaubliche Arbeitskraft und
Konzentrationsfähigkeit. «Ein Riesenkind, das alle
Welten braucht, um sich selbst zu entfalten»,

nennt ihn Zimmer in dem bereits
erwähnten Brief. Das ist eine Formel, die
ihn wunderbar packt, aber vielleicht
darüber hinaus eine Grundbedingung des

literarhistorischen Bemühens überhaupt
formuliert. Denn wie, ohne diesen Drang,
an der Welt sich selbst zu entfalten, wäre
der Wunsch, sich immer neu dem Fremden,

einem fernen, vergangenen Fremden,
zu öffnen, ja (eine Bedingung der
Literaturbetrachtung!) sich selbst hinter dem
Andern zurückzustellen, überhaupt denkbar?

Zu ergänzen bleibt im Falle
Kommerells, dass die Welt, die er brauchte, fast
ausschliesslich geistiger Art war. Für die
heutige Zeit, in der Zeit- und Weltbezogen-
heit des InteUektueUen mit Dringlichkeit
gefordert wird, ist die Zeitlosigkeit dieser
Briefe erstaunlich. Geschrieben zwischen
1919 und 1944, enthalten sie von
Wirtschaftskrise und Nationalsozialismus kaum
einen Schatten; vom Kriege wird etwa
srwähnt : die Sorge um verwundete Freunde,

die Büchernot, die zerstörten italienischen

Städte, Randphänomene also eines
apokalyptischen Ringens. Das Reich die¬

ser Briefe ist nicht von dieser Welt. Das
ist, als Sieg des Geistes über die Materie,
gewiss grossartig, aber es ist unwieder-
holbar, ist in die Ferne gerückt. (Dieser
zeitlichen Distanz trägt die Herausgeberin,
Inge Jens, auf überraschende und völlig
überzeugende Weise Rechnung, indem sie

jeden einzelnen Brief gleich fortlaufend
mit einem ausführüchen Anmerkungsapparat

versieht und durch Antworten der
Briefempfänger ergänzt, die Briefe also so

weit als möglich in ihre persönliche und
zeitliche Umgebung einbettet.)

Dass der Brief als eine Form des

sprachlichen, um nicht zu sagen literarischen

Ausdrucks in diesem Leben eine

wichtige RoUe spielte, steht ausser Frage.
Dem Manne, der mit den Besten seiner
Zeit Kontakt haben wollte, war er Medium
des Gesprächs und der Annäherung,
zugleich aber war er ihm ein Gefäss für seine

schweifenden Gedanken, die weder im
wissenschaftlichen noch im dichterischen
Werk Raum und Freiheit genug finden
konnten. Seine Gabe der Formulierung,
der eleganten Wendung, des raschen Be-
rührens ist grossartig - und sie trägt ihn
nicht selten über den Gegenstand hinaus.
Es ist dem Stil wie dem Autor eigen, dass

er sich gelegentlich aus der Erdenschwere
löst, mehr libellenhaft über die Dinge
hinweggleitet, als dass er sie erfasst. Die Briefe
sind deshalb dann am eindrücklichsten,
wenn er gewissermassen durch den Gegenstand

in die Wirklichkeit hineingezwungen
wird: so etwa in der Auseinandersetzung
mit dem George-Kreis, im schriftlichen
Gespräch mit Schülern, in einem eindringlichen,

fein distanzierten Porträt Heideggers.

Falls dieser zwingende Gegenstand
fehlt, sind gelegentlich die Worte zwar
wohlklingend, wunderbar geschmeidig,
aber fast inhaltsleer. Das Wort trägt ihn
und er lässt sich von ihm tragen. Falls die
Auswahl irgend repräsentativ genannt
werden kann, gibt es hier kaum kurze
Briefe, knappe Mitteilungen. Der nahe
Tod nur hat ihm Kürze diktiert. Es gibt
denn auch meines Wissens kaum einen
anderen Epistolographen, dessen Briefe
sich so leicht zum Essay auswachsen. Man

449



könnte sagen, dass für KommereU der
Brief Skizze und Vorform des Essays war,
eines Essays freilich mit deutlich
dialogischer Prägung, und müsste gewiss
zugeben, dass auch dies eine legitime
Verwendung der Briefform ist.

«Der immer gefährdete und immer
behütete Mensch»

Auf was für eine andere Weise haben sich
Werner Bergengruen und Reinhold Schneider

der Briefform bedient!2 Bei ihnen
zeigt sich keinerlei Neigung, den Brief zum
Essay auszuweiten, vielmehr seine Reduktion

auf knappe Mitteilung, auf Dank,
Begleittext zu übersandten Werken. Ihre
Briefe sind Gesten des Kontaktes, Signale
der Verbundenheit - kaum mehr. Verglichen

mit dem Nichtendenkönnen eines
Kommerells, mit dem Ideenreichtum, den
er in den Brief drängt, könnten diese
Mitteilungen fast dürftig wirken. Aber man
tut gut, diesem ersten Eindruck nicht
allzusehr zu vertrauen. Je länger man liest,
um so mehr empfindet man gerade die
Knappheit des Ausdrucks als diesen beiden
Menschen unabdingbar zugehörig und in
diesem Sinne als Ausdruck ihres Wesens.

Denn beide sind sie verschlossene
Menschen, für beide gilt, was Bergengruen
einmal von Schneider sagt: dass sie sich

«von der eigenen Person distanzieren, ja
emanzipieren». Ihr adäquater Ausdruck,
vom Privaten so weit wie möglich gelöst,
ist das Werk, nicht der Brief. «Mir liegt
jener Brief nicht, der sich ausser an den
Empfänger noch an ein imaginäres Publikum

richtet und dieses gar in der Nachwelt

zu finden meint», schreibt Bergengruen

einmal in seinen Aufzeichnungen.
«Für mich ist der Brief mit der Zeit immer
mehr zu einem notwendigen Übel geworden,

zu einem Ausdrucksmittel nicht für
Gedanken oder Empfindungen, sondern
für unvermeidlicherweise mitzuteilende
Tatsächlichkeiten.» Das ist deutlich genug.
Dass seine Briefe vom Druck des Lebens

erzwungen sind - aber freilich auch vom
Verantwortungsgefühl eines Menschen be¬

stimmt, der sich dem Anspruch der Welt
nicht entziehen will -, steht ausser Zweifel
und ist fühlbar auch hier, wo er doch dem
Dichter schreibt, der ihm unter allen am
nächsten war. Es wäre deshalb verfehlt,
Bergengruen einen bedeutenden Epistolo-
graphen zu nennen - und das Gleiche gilt
für Reinhold Schneider. Beide sind sie
bemerkenswerte Schriftsteller, interessante
und wichtige Vertreter des Katholizismus,
und ihrem Briefwechsel kommt schon
deshalb dokumentarischer Wert zu. Obgleich
mehr Notbehelf als frei gewählter
Ausdruck, spiegelt er das geistige Gesicht dieser

beiden Persönlichkeiten.
Vieles freilich bleibt Geheimnis (beide

Autoren brauchen das Wort gern in bezug
auf den Freund), muss es bleiben. Manches

wird zu Formeln zusammengepresst :

zu Formern der Mitteilung, der Kontaktsuche,

der Verbundenheit auch. Dies letzte
ist das Wichtigste und beeindruckt mehr
als alles andere an diesem Briefwechsel:
die Verbundenheit der beiden Autoren
scheint so gross, dass sie, um ihrer gewiss
zu bleiben, keiner Worte bedürfen. «Ich
weiss, dass ihr Leben schwer ist, und ich
glaube, das ihre berührt sich mit dem
meinen in einer Tiefendimension, von der
unser beider Bewusstsein nichts weiss»,
schrieb Bergengruen einmal an seinen
Freund, und er fährt fort: «Vielleicht ist
diese Art von Verbundenheit noch
wertvoller als die, von der wir wissen und deren
ich mich so oft erfreuen durfte.» Das ist
sehr allgemein, sehr zurückhaltend formuliert,

aber beileibe keine Phrase.
Der Aussenstehende wird geneigt sein,

die Verbundenheit der beiden Autoren in
ihrem Katholizismus zu suchen. Diese
Erklärung ist aber etwas allzu einfach.
Tiefer führt uns eine Bemerkung Bergengruens,

er sei der immer gefährdete und
immer behütete Mensch. Gefährdet und
behütet zugleich, das ist eine Formel, die
auch Schneider umfassen kann. Gefährdet
sind sie gewiss beide, und Reinhold Schneider

wohl noch mehr als Bergengruen;
gefährdet durch Krankheit und Unbill der
Zeit, durch Schwermut und Zweifel, wobei
den inneren Heimsuchungen weit mehr

450



Gewicht zukommt als den äusseren. Über
seine Ausstossung aus der Reichsschrifttumskammer

wie über den Verlust seines
Hauses hat sich Bergengruen so souverän
hinweggesetzt wie Schneider über seine
Krankheit. Immer wieder aber reden sie
über ihre Schwermut, dies offenbar nie zu
bannende Gespenst, nennen sie, ohne sie

zu beschreiben, als Faktum ihres Lebens.
(Schneider: «Die ganze Schwermut meiner
Jugend, die ich glaubte überwunden zu
haben, ist über mich hereingebrochen»;
Bergengruen: «Ich weiss freilich, dass die
Schwermut unser eigentliches Gelände ist,
ihres wie meines ») Aber noch tiefer
als die gemeinsame Gefährdung verbindet
die beiden, dass der christliche Glaube sie
immer wieder aus dem Gestrüpp der
Depressionen führt, eine ReUgiosität auf dem
Hintergrund der Schwermut - nach der
kühnen Formulierung Schneiders: «ein
nihilistisches Christentum». Wenn Max
KommereU sich für einige Zeit einem
esoterischen Kreis mit Absolutheitsanspruch
anpasste, so fanden diese beiden Gefährdeten

in einer überzeitlichen Ordnung, in
einem wirklichen geistigen «Staat» einen
im letzten nie angezweifelten, also auch
nie aufzugebenden Halt.

Kein Zweifel: sie stehen dadurch in
Gegensatz zu ihrer Zeit, zur Nachkriegszeit

übrigens nicht weniger als zum Natio¬

nalsoziaUsmus, und sie stehen doch tiefer
in ihr als ein KommereU, dem es gegeben

war, ihr immer wieder zu entgleiten.
Erstaunlich ist zwar auch bei diesen beiden
Dichtern die Fähigkeit, sich über ihr
Erdenlos hinwegszusetzen, aber imponierend

auch ihr Wille, sich in der Zeit und
gegen sie zu behaupten. Reinhold Schneider

bezeichnet das Werk Bergengruens
einmal als «geschlossen und überlegen, auf
Felsentiefen gegründet, diese Zeit der
Verwirrung herausfordernd und überwindend».
Die Zeit herausfordern und sie überwinden:
damit ist eine schwierige Position bezeichnet,

schwierig schon damals, vor Jahrzehnten.

Heute, da für Gegnerschaft gegen die
Zeit und ihr Fortschreiten, für eine
traditionsbestimmte, gar als konservativ zu
bezeichnende Haltung kaum Lebensrecht
und Lebensmöglichkeit mehr bestehen,
wäre sie wohl kaum mehr erträglich. So

tönen die Stimmen dieser beiden SchriftsteUer,

obgleich aus zeitlicher Nähe, doch
wie von ferne. Fremd und unverständlich
brauchen sie uns deswegen nicht zu sein.

Elsbeth Pulver

1 Max KommereU, Briefe und Aufzeichnungen
1919-1944, aus dem Nachlass herausgegeben von
Inge Jens, Walter Verlag, Ölten und Freiburg im
Breisgau 1967. - 2 Werner Bergengruen, Reinhold
Schneider, Briefwechsel, Freiburg Basel Wien 1966.

BRIEFE DER GEBRÜDER MANN

In einer Zeit, da der Dichter Thomas Mann
sich bei den Lesern unangefochten
behauptet und auch immer wieder neue,
junge Anhänger gewinnt, da die FachUtera-
tur über seine Bücher ins Unüberblickbare
zu wachsen droht, während Heinrich
Manns Werk hauptsächlich nur Kennern
vertraut ist (denen es häufig nicht um ihn
selbst, sondern um den Bruder Thomas
Manns zu tun ist), in dieser Zeit kann der
in einem Band zusammengefasste
Briefwechsel der beiden Brüder klärend wirken.

Er kann Akzente setzen und so zeigen,
inwiefern Heinrich, der ältere, Thomas in der
Arbeitstechnik als Wegbereiter diente, für
ihn in der Wahl seiner Vorbilder, Wagners,

Paul Bourgets etwa, bestimmend war.
Und der Briefwechsel weckt hiedurch das
Interesse für Heinrich Mann selbst: er lädt
dazu ein, seine Bücher zu lesen oder von
neuem zu lesen, um die wechselseitigen
Wirkungen, Abhängigkeit und
Eigenständigkeit der Brüder auch bei der Lektüre

zu verfolgen.

451



1965 hat der Ostberliner Aufbau-Verlag,

der zehn Jahre zuvor eine zwölfbändige

Ausgabe der Werke Thomas Manns
herausgebracht hatte, 125 Briefe der beiden
Brüder publiziert. Die von Ulrich Dietzel
besorgte Edition ist nun um 55 Briefe
erweitert worden. Als Herausgeber zeichnet
der Konservator des Zürcher Thomas-
Mann-Archivs, Prof. Hans Wysling. Reden
und Studien der Brüder übereinander,
teilweise bisher unveröffentlichtes Material,
ergänzen die Briefe1. Leider überwiegen im
Band die Briefe Thomas Manns erheblich;
die von Thomas Mann empfangenen und
1933 in München zurückgelassenen Briefe
des Bruders fielen dem Weltkrieg zum Opfer.

Von der Lübecker Kindheit ausgehend
über die ersten gemeinsam vorbereiteten
und besprochenen Versuche und über die
ersten Erfolge führte der Weg der Manns
zum berühmten literarischen Bruderzwist,
zum Kampf «Mann gegen Mann», wie
Theodor Heuss 1919 schrieb. Zum offenen
Bruch kam es, wie man weiss, aus einem
politischen Anlass zu Beginn des Ersten
Weltkrieges. Thomas' «Gedanken im
Kriege» riefen Heinrich auf den Plan, der
in seinem Essay über Zola in verhüllter,
aber für Eingeweihte wohlverständlicher
Form dem Bruder über die politische
Haltung des Schriftstellers Belehrungen
erteilte. Die Antwort des tief gekränkten
Thomas Mann waren die «Betrachtungen
eines Unpolitischen». Dass in Wahrheit
die Wurzeln des Streits viel weiter
zurückreichen, dass seine Ursachen komplizierterer

Natur sind und das künstlerische
Selbstverständnis der beiden Schriftsteller
betreffen, hierüber geben die frühen Briefe
des Bandes schon Aufschluss. Und wo der
heutige Leser die Andeutungen und Anspielungen

nicht mehr zu entziffern vermag,
oder wo die Briefe - in den Jahren der
grössten Entfremdung - gar ausbleiben,
dort hilft die Einführung Hans Wyslings,
eine feinfühlige und vor allem gerechte
Darstellung des Zwists.

Anfang und Ende berühren sich. Das
Schicksal ihres Landes, das gemeiname
Exil führen die beiden Brüder wieder zu¬

sammen. Diese letzten Briefe legen - neben
den vielen kleinen Sorgen des Emigranten-
Alltags - ein eindrückliches Zeugnis vom
künstlerischen Wollen Thomas und Heinrich

Manns ab und vom Einverständnis,
das nun zwischen ihnen über die Notwendigkeit

der «Revolte des Menschentums
gegen eine Hitler-Welt» bestand.

Ein von Hans Wysling vorbildlich
zusammengestellter Anmerkungsapparat
ergänzt den Band. Die im Thomas-Mann-
Archiv liegenden Tagebücher werden,
wenn sie 1975 nach dem Willen des Dichters

entsiegelt werden dürfen, einen guten
Betreuer finden.

Nummer 9 der Blätter der Thomas-
Mann-GeseUschaft enthält eine ebenfalls
von Hans Wysling vorgelegte Auswahl aus
dem Briefwechsel Thomas Manns mit
Bruno Walter2. Die Verehrung für den
Freund und die Liebe zur Kunst des anderen

charakterisieren diese schönen Briefe.
Faszinierend ist es zu verfolgen, wie stets
beim Alterswerk Thomas Manns, wie der
Dirigent auf Fragen antwortet, die im
Hinblick auf den «Doktor Faustus» gestellt
werden, wie Thomas Mann das Material
zu seinem Musiker-Roman sammelt.
Zuletzt sei noch ein überaus herzlicher Brief
Thomas Manns über die Schweiz erwähnt,
wohin der Dichter 1947 aus den Vereinigten
Staaten vorerst nur für kurze Zeit zurückkehrte:

«... die Herzlichkeit, mit der man
uns nach 9 Jahren der Trennung wieder
aufnahm, war unwiderstehlich, ich bin aufs
neue verliebt in Land und Leute und
beglückwünsche mich immer im StiUen, dass

ich ums Jahr 1940 nicht da war und also
nichts zu wissen brauche. Da gäbe es freilich

allerlei Pénibles zu wissen. Aber was
für ein Kleinod von einem Land Aufeinem
Raum, dessen Enge man ganz vergisst,
welche Vielfalt von landschaftlichen und
alt-städtischen Schönheiten!»

Andreas Oplatka

1 Thomas Mann/Heinrich Mann: Briefwechsel
1900-1949. S.-Fischer-Verlag, Frankfurt am Main
1968. - 2 Blätter der Thomas-Mann-Gesellschaft,
Zürich 1969.

452



GOETHES FAUST ESTNISCH

«Des grössten deutschen Dichters grösste
Dichtung», wie der Übersetzer in seinem
Nachwort Goethes «Faust» nennt, liegt
nunmehr vollständig in estnischem
Gewände vor. Der Exilverlag Eesti Kirjanike
Kooperatiiv in Lund/Schweden hat das
Werk in gediegener Ausstattung herausgebracht.

Vor etwa 15 Jahren war «Faust I»
auf estnisch erschienen. Das war schon
damals ein hterarisches Ereignis erster Grösse.
Mit dem Erscheinen von «Faust II» (1969)
ist nun das Werk vollendet. Übersetzer ist
der Exil-Este Ants Oras, der sich nach der
Flucht (1944) vor den in Estland
eindringenden Sowjettruppen an der Universität

in Gainesville/Florida als Professor
für engUsche Literatur einen neuen
Wirkungskreis geschaffen hat. Als Anglist hat
er vielfach engUsche Klassiker ins Estnische

übertragen, neben lyrischen Stücken
auch Dramen von Shakespeare. Dass er
aber auch ein vorzüglicher Kenner
deutscher Dichtung ist, beweisen nicht nur
seine Übersetzungen deutscher Lyrik,
sondern auch ein Band mit Übertragungen
estnischer Lyriker der Neuzeit ins Deutsche,

der vor Jahren erschienen ist. Das
Deutsch des Übersetzers ist makellos,
beachtlich seine Kunst, Reime zu finden.

Vor allem Goethes umfassendes Werk
hat es dem Sprachkünstler Ants Oras angetan.

Von ihm übertragene Gedichte
Goethes sind wiederholt in der Kulturzeitschrift

TULIMULD der Exil-Esten (Lund/
Schweden) erschienen. Aber der Gipfel
dieser Bemühungen ist nun mit «Faust II»
erreicht. Es ist dies bekanntlich ein äusserst
komplexes Werk, vielleicht das komplexeste

der Weltliteratur. Schon darum stellt
es hohe Ansprüche an den Interpreten,
welcher der Übersetzer auch ist. Mit seiner
kaleidoskopartigen Zusammensetzung spiegelt

es die FüUe goethescher Welt- und
Lebenserfahrung. Zeichen dieser FüUe ist
auch die FüUe der Versformen und Reime.
All dies getreu wiederzugeben, umzu-
schmelzen und neuzuschaffen: dies ist
Ants Oras hervorragend geglückt. Dabei

bildet die Reimknappheit der estnischen

Dichtung ein stetes Hindernis. Ich habe die
Altmeisterin estnischer Lyrik, Marie
Under, selbst eine Übersetzerin von hohen
Graden, häufig über diese Reimknappheit
ächzen hören. Diesem Mangel half
aUerdings die Spracherweiterung und
Modernisierung des Estnischen, ein Verdienst des

Sprachmeisters Johannes Aavik, weitgehend

ab. Diese erweiterte und vervoU-
kommnete Sprache benutzt Oras namentlich
bei seiner Faust-Übertragung. Sie ermöglicht

ihm eine frappierende Treffsicherheit
des Ausdrucks und eine Geläufigkeit der

Reimfindung, die Bewunderung verdient.
Zu bewundern ist vor allem der

ungezwungene Versfluss. Die Reime sind
niemals künstlich aufgepfropft, sondern der

ganz natürliche Ausfluss und Schlussstein
des Verses. Das oft variierte Versmass
Goethes ist getreu nachgeschaffen -
Zeugnis sowohl der Geschmeidigkeit der
estnischen Sprache wie auch ihres virtuosen

Meisters.
Bleibt noch ein Wort von der estnischen

Sprache als solcher zu sagen. Das Estnische

ist ein Güed der finno-ugrischen
Sprachfamilie und mit keiner indogermanischen

Sprache verwandt, bis auf
zahlreiche Lehnwörter aus dem Deutschen und
Schwedischen. Auf einem internationalen
Sprachenwettbewerb erhielt das Estnische
den zweiten Preis nach dem Italienischen.
Mit diesem ist es noch am ehesten
verwandt durch seinen klangvollen
Vokalreichtum. Man muss einmal ein estnisches

Sängerfest miterlebt haben, um die hohe
Musikalität dieser Sprache einschätzen zu
können.

Auf diesem Instrument spielt Meister
Ants Oras die Noten des Goetheschen
Faust. Wahrhaft ein würdiges Mittel für
dies hohe Kunstwerk. Oras hat damit nicht
nur sich selbst, sondern auch seinem in alle
Winde zerstreuten Volk ein Denkmal
errichtet. Im Namen aUer Deutschsprechenden

danken wir ihm, dass sein Bemühen
einem deutschen Kunstwerk galt, das frei-

453



Uch schon im Entstehen alle engen nationalen

Grenzen sprengt.
Möge zum Schluss Goethe selbst seinen

Dank sagen mit seinen Versen an einen
Künstler:

Will der Feder zartes Walten,
Will des Pinsels mutig Schalten
Sich dem reinsten Sinn bequemen,
Kannst getrost den Lorbeer nehmen.

Hermann Stock

MENSCH UND POLITIK

Manès Sperbers Romantrilogie « Wie eine
Träne im Ozean »1

Politische Themen sind im neusachlichen
Bereich der neuesten Literatur häufig,
tiefgründige, weiträumige und zum Totalen
tendierende Gestaltungen des Politischen
als Wesen und Unwesen der Epoche
Ausnahmen. Was Manès Sperber (geb. 1905)
geleistet hat, ist exzeptioneU. Er, aus
altösterreichischem GaUzien kommend, im
Kriegs-Wien des moribunden Habsburgerreiches

früh mit sozialistischen Strebungen
bekannt geworden, unter Max Adlers
Leitung individualpsychologisch geschult,
müsste 1933 als Jude Berün verlassen,
konnte nach der Rebellion der Austro-
marxisten im Februar 1934 nicht in Wien
bleiben; der Emigrant in Paris trennte sich
drei Jahre später von der kommunistischen
Partei, blieb jedoch Mitkämpfer im
deutschen, österreichischen, jugoslawischen und
pohlischen Widerstand gegen Hitler. Was
er, seine Freunde und Gegner im
europäischen Chaos 1930 bis 1945 erfahren
haben, das hat er in klugen Essays («Die
Achillesferse» 1960) durchleuchtet und in
einem monumentalen Roman prosaepisch
gestaltet. Manès Sperber weiss um die
Märtyrer und Marodeure des politischen
Kampfes, um seine Heroen und Häretiker,
um treugläubige Idealisten und
technokratische Zyniker, um Opfernde und
Profitierende. Manès Sperber ist vertraut mit
der Mentalität der von Parteien organisierten

Unter- und Obertanen, mit den
Menschlichkeiten und Unmenschüchkei-
ten der Fraktions-Funktionäre, ob es tief¬

rote Apparatschiks oder braune
Ortsgruppenleiter sind, mit Spähern und Spitzeln,

Dogmatikern und Dialektikern,
Kompromisslern und Integralisten, Kommandierenden

und Kommandierten, Rotfront
und Totenkopf-SS, Gestapo und roter
Geheimpolizei. Er kennt den Infallibilitäts-
anspruch der Parteizentralen, ihre
Kaderbestände rücksichtslos verplanende und
verheizende Strategie, das Streben nach
einer dem äusseren Erfolg hörig gewordenen

Dynamik, wodurch ursprüngliche
Zielsetzungen verfälscht und entleert werden.

Sinnlos ist der Kampf um eine bessere
Welt geworden, um eine glücklichere
Menschheitszukunft ohne Bedrückung und
Not, ohne Krieg und geopferte Hekatomben.

Weil die Mittel zum Zweck entarten,
pervertiert das Ringen um Verbesserung
vorhandener Zustände zu MachtwiUen an
sich, der Machtwille zu Machtmissbrauch,
der das von ihm errichtete Estabüshment
an die SteUe der erträumten Zukunft rückt
und derart eine neue Form bürokratisierter
Reaktion zementiert. Dieses von vielen
kritischen, nicht durch unablässige Agitation

geistig unterminierten und antihuman
gewordenen InteUektueUen schmerzhaft
und empört erlebte Désastre aller Zukunftsillusionen

hat - im Gegensatz zu manchen
seiner Leidgenossen - Manès Sperber
keineswegs zu einem Parteigenossen der
Verteidiger des Gestrigen gemacht. Arthur
Koestler, der weltweit beachtete
österreichisch-ungarische Schriftsteller, Ignazio
Silone, der itaUenische Erzähler von
übernationaler Bedeutung, und Ernst Fischer,
die profilierteste Persönlichkeit des öster-

454



reichischen Kommunismus, haben sich
ebenso wie Sperber vom masslosen
Totalitätsanspruch des Politischen distanziert.
Innerlich verwandter ist Sperber dem älteren

Joseph Roth, mit dem er Herkunft
vom Nordostrand der weiland k. u. k.
Monarchie sowie die Abwendung vom
revolutionären RadikaUsmus früher Jahre
teilt. Nur dass Manès Sperber nicht ein
verspäteter (Prosa-) Sänger versunkener
Habsburgerherrlichkeit wurde, dessen
Flucht ohne Ende als Gebet in der Wiener
(ihm unzugänglich gewordenen)
Kapuzinergruft ausklang. Zwischen den Zeilen
des Sperberschen Erzählwerkes schimmert
indes das Geständnis durch: dass dieses
vielgeschmähte k. u. k. Österreich kein
Völkerkerker und keine Bastion der
Unfreiheit war, sondern die einzige (vertane)
MögUchkeit eines wahren Staates, eines
Vielvölkerkollektivs ohne Ausmerzung
nationaler und individueUer Freiheit. Die
lange Reise des galizischen Juden Manès
Sperber durch die europäische Nacht
endete nicht in Verzweiflung und selbst-
gewollter Alkoholvergiftung, sondern in
der Einsicht, er wäre zur Hoffnung
verdammt: dass neunhundertneunundneunzig
Schritte vergeblich sein müssen, der
tausendste aber vieUeicht zu einer winzigen
Evolution beitragen könne, zur Annäherung

an eine bessere Welt. Derart
manifestiert sich in Manès Sperber möglicherweise

ein letzter Rest des josephinischen
Zukunftsoptimismus, getreuUch bewahrt
von den aus Getto-Enge durch einen
aufklärerischen und philanthropischen Kaiser
befreiten Juden der einstigen habsburgischen

Kronländer Galizien und Bukowina.
Ungeachtet verständnisvoller Würdigungen

durch die Kritik und zahlreicher
Übersetzungen hat der einzige Roman des

Autors «Wie eine Träne im Ozean» im
deutschen Sprachraum sich bislang kaum
durchgesetzt. Äussere Umstände dürften
dazu beigetragen haben. Der erste Teil der
Trüogie («Der verbrannte Dornbusch»)
erschien 1949 in einem wahrscheinlich
durch die Besatzungsbehörde finanzierten
Mainzer Verlag; der zweite Teil wurde
1950 in französischer Sprache publiziert

(« Plus profond que l'abîme ») ; der zu einem
selbständigen Buch umgearbeitete Schlussband

kam 1955 heraus («Die verlorene
Bucht»); erst 1962 legte der Kölner Verlag

Kiepenheuer & Witsch das Gesamtwerk

vor, von dem seit 1941 Bruchstücke
der französischen Öffentlichkeit bekannt
geworden sind. Nun wurde die Sicherheit
der ein Chaos meisternden Komposition
deutlich, die nie gegenüber der Vielheit
der Gestalten und Geschehnisse versagt.
Dojno Faber, der InteUektuelle, ist zwei
Jahrzehnte lang in die Planung und Aktion
der kommunistischen Zentrale verstrickt,
bei aller fast unterwürfiger Treue bewahrt
er geistige Selbständigkeit, wird nicht den
Komintern hörig, bleibt humaner, wenn
auch nicht schuldloser Mensch und löst
sich schliesslich, seinem Gewissen mehr
folgend als den Partei-Parolen, vollbewusst
der ihm drohenden Diffamierung und
Gefährdung durch jene, die alte Unfreiheit
durch neue Knebelung ersetzen. Der harte
und dornige Weg über die Schauplätze des

europäischen Chaos und durch eine gnadenlose

Epoche führt durch ein Meer von
Leid ; jeder schmerzliche und grosse Augenblick

ist ebenso transitorisch wie alles
Leben, ist «eine Träne im Ozean». Die
bohrende und klärende Dialektik der
Auseinandersetzungen findet Entsprechung
in den plastisch gestalteten Geschehnissen
und der Unmittelbarkeit der sie tragenden
Individuen. Nicht minder rühmenswert die
Sachlichkeit des Vortrags; nie wird
agitiert, gepredigt, heroisiert, devalviert,
doziert, die Urteilsbildung des Lesers durch
keine Suggestionen modifiziert. Die
Tatsachen sprechen für sich. Ebenso deutlich
wie die Bestie im Menschen manifestiert
sich das Menschliche in der Bestie, das
Ausbeutende im Idealisten, das Gütige im
Ausbeuter, das Törichte im Manager-
Intellekt, das Strategische im beschränkten
Fanatiker, die Feigheit im Tapferen, die
Tapferkeit im Feigen. Das Wissen um die
Relativität und Fragwürdigkeit alles
Menschlichen, um die Verhaltensarten des
homo sapiens beider Geschlechter bleibt
unbefangen, wen auch immer die Aussage
betrifft: Kommunisten, Austromarxisten,

455



deutsche Sozialdemokraten, Faschisten,
Nazis, jugoslawische und polnische
Partisanen, Ustaschi, Emigranten, Besitzer von
Parteibüchern verschiedener Couleur, Sym-
pathiseure, Kollaborateure, Gettojuden,
Rassisten, SS-Generale, ängstliche
Besitzbürger, entwurzelte Arbeiter, freiwiUige
oder unwiUige Uniformträger, heimatlos
gewordene IntelUgenzler, überall
unentbehrliche, gegebenenfaüs liquidierte Rowdies

und Kopfjäger. Das erzählte
Welttheater einer Unzeit hat kaum seinesgleichen

in der deutschen und europäischen
Literatur der Epoche. Manès Sperber
operiert mit traditioneUen prosaepischen
Darstellungsweisen, distanziert sich indes
deutUch von der Beschwichtigungstendenz
des Formkonservatismus und dessen
kalligraphischen Neigungen. Anderseits, Sperber

hat keine Teilhabe an der Stoffhäufung
des Neorealismus, an seinem Aberglauben,
Wesen und Unwesen der Mit-Zeit könnte
durch Abfolge unterkühlter oder
überhitzter Reportagen bewältigt werden, deren
Summe zwischen zwei Buchdeckeln addiert,
aber kaum ausgewertet ist. Die zentrale
Gestalt, Dojno Faber, ist ihrem Urheber
wahlverwandt, doch ungeachtet mancher

Identitäten der erlebten Ereignisse weit
mehr imaginativ denn autobiographisch.
Manès Sperber vereint Kraft der Erfindung

mit unbestechlicher Objektivität auch
in Hinsicht dessen, was er nur als kritischer
Beobachter erfahren hat. Diese Eigenschaft

sichert, ungeachtet mancher Ermattungen

darstellender und sprachlicher Art,
dem Werk einen ästhetischen Rang, der
dem des politischen Buchs adäquat ist,
dessen geistige Dynamik auf mehr als
tausend Seiten nie erlahmt. In einem zu
Oslo 1962 gehaltenen Vortrag «Literatur
und Politik in unserer Zeit» forderte Walter

Jens vom politischen Roman, er müsse
ein Echospiel sein von anonymem Ruf
und persönUcher Entgegnung.

Manès Sperbers Buch hat dies geleistet,
nur dass das von Jens gewünschte «heitere
Grau» des Gegenwärtigen fehlt: teils, weil
der Roman ins Historische hinübergleitet,
teils, weil dem Erzähler (was man verstehen
kann) das Lachen und Lächeln vergangen
ist.

Ernst Alker

1 Manès Sperber, Wie eine Träne im Ozean,
Kiepenheuer & Witsch, Köln 1962.

NATUR UND FUNKTION DER SPRACHE

Brice Parains Fragestellung lautet: «Ist die
Sprache etwas von uns Hervorgebrachtes,
ein von uns entworfenes und ausgearbeitetes

Zeichensystem, ein Zum-Ausdruck-
Kommen unserer tiefsten Natur, oder auch
noch etwas anderes, etwas, mit dem wir uns
abfinden mussten, wie mit einer Macht, die
uns gegenüber immer eine gewisse
Selbständigkeit erhält1?» Zu ihrer Beantwortung

zieht er die Auffassungen der grossen
Philosophen heran, vor aUem jene von
Aristoteles, Descartes, Leibniz und Hegel -
ein etwas langwieriges und für den philosophisch

nicht Geschulten eher ermüdendes
Vorgehen. Klar werden die grundlegend
verschiedenen VorsteUungen Descartes'

und Hegels herausgearbeitet: nach
Descartes besteht ein natürlicher
Bedeutungszusammenhang zwischen den Worten und
den Ideen, die sie bezeichnen; die Sprache
ist Dolmetscher der Wahrheit, der wesenhaften

Wirklichkeit. Nach Hegel darf man
aber die Sprache nicht auf intellektuelle
Vorgänge reduzieren, sie stellt vielmehr
«das Ganze unseres Gemütslebens und
unseres tätigen Lebens» dar. Nicht die
Gegenstände selbst geben den Worten
ihren Inhalt, sondern die durch die Gegenstände

in uns erweckten Bilder und
Empfindungen.

Am Schluss entwirft Parain eine eigene
Metaphysik der Sprache, und dieses Kapi-

456



tel dürfte wohl das kostbarste sein. Die
Frage nach dem Ursprung der Sprache
muss offen bleiben, weil keine historische
Wissenschaft entscheiden könnte, ob die
Sprache ein Produkt des sozialen Lebens
sei oder das soziale Leben ein Produkt der
Sprache. Die Funktion der Sprache
bestimmt Parain als «die Regel unseres Denkens

und unseres menschlichen Handelns,
die ausser uns und folgUch uns transzendent
ist, weil sie der Ort des Allgemeinen und
des reflektierten WiUens ist». Zutiefst
Individuelles kann die Sprache gar nicht
ausdrücken; Empfindungen und Sprache
sind nicht von derselben Natur.

Mario Wandruszka, Ordinarius für
romanische Philologie an der Universität
Tübingen, untersucht in dem Band Sprachen

vergleichbar und unvergleichlich einerseits,

was unsere Sprachen für uns leisten
und wie sie es tun, andrerseits konfrontiert
er die jeweils gefundenen Teilresultate
immer wieder mit der Frage, ob man die
Struktur einer Sprache auf die Eigenart
eines Volkes zurückführen dürfe2. Für
seine sorgfältigen Untersuchungen
vergleicht er sechs europäische Sprachen
miteinander: das Deutsche, das EngUsche,
das Französische, ItaUenische, Spanische
und das Portugiesische. Und zwar anhand
von 78 modernen literarischen Texten und
ihren Übersetzungen. Der Übersetzungsvergleich

zeigt, dass in fast allen FäUen
jede dieser Sprachen den Originaltext
bedeutungsgetreu wiedergeben kann; aller¬

dings werden häufig ganz andere grammatische

Mittel mobilisiert als in der Originalsprache:

was die eine Sprache mit einem
Suffix ausdrückt, leistet die andere im
Adjektiv, was bei der einen implizit
mitverstanden wird, sagt die andere explizit.
Wandruska betrachtet jede Sprache als ein
Instrumentarium notwendiger und redundanter

Formen; die Sprache ist asystematisch

und zufäUig. Zufällig ist vor allem das
Überleben oder Zugrundegehen von
grammatischen Formen und MögUchkeiten im
historischen Prozess .Deshalb dürfen sprachliche

Strukturen nicht einfach mit Erlebnisoder

Denkstrukturen gleichgesetzt werden.
Wandruszka findet es geradezu naiv, die
geprägte Welt einer Sprache auf den prägenden

Geist eines Volkes zurückführen zu
wollen. Der Geist eines Volkes verändert
sich im Laufe der Jahrhunderte; die
Veränderungen der Struktur und der Formen
der Sprache halten aber nicht Schritt mit
dem lebendigen Geist. Sehr wertvoll sind
Wandruszkas Hinweise auf die historische
Bedingtheit der Sprache mit den
entsprechenden Belegen. Allerdings bleibt seine

Argumentation etwas in den Einzelheiten
stecken; er protestiert, aber er widerlegt
nicht genau genug.

Ruth J.Müller

1 Brice Parain, Untersuchungen über Natur und
Funktion der Sprache. Ernst-Klett-Verlag, Stuttgart
1969. - 2 Mario Wandruszka, Sprachen vergleichbar
und unvergleichlich, Verlag R.Piper & Co., München
1969.

HINWEISE

Theologie

Ein vielschichtiges und äusserst anregendes
Meditationsbuch über die Evangelien legt
Walter Nigg vor: «Botschafter des Glaubens

- Der Evangelisten Leben und Wort»,
Walter-Verlag, Ölten. Es ist also keine
Auseinandersetzung mit theoretischen Fragen

der Textkritik, Exegese und Interpreta¬

tion, sondern der überaus schön geglückte
Versuch, Christi Leben, Botschaft und
Geist im Widerschein der Evangelien in der
Intimsphäre des modernen Menschen
aufleuchten zu lassen. Die einzelnen Evangelien

sind durch die Eigenart ihres Verfassers

geprägt. So berichtet Nigg auch über
ihr Leben, aber stets so, dass ihre Berufung
zu dieser aussergewöhnlichen Aufgabe

457



fühlbar wird. Wie in seinen DarsteUungen
der grossen Gestalten der Christenheit wird
auch bei den Evangelisten deutlich, dass
sie an sich gewöhnliche Menschen mit recht
vielen negativen Charakterzügen waren
und nur durch göttliche Inspiration zur
Niederschrift dieser neuen, alle
Literaturgattungen übersteigenden Berichte fähig
wurden. Dabei kommt Nigg als
Wissenschaftler auch auf die Frage des «Urevan-
geliums» und der apokryphen Schriften zu
sprechen, bei deren Beurteilung er, der
ein überdurchschnittliches Sensorium für
die Echtheit des Religiösen hat, ausserordentlich

nüchtern verfährt. So weitet sich
dem Leser des Buches auf dem durch und
durch realen Boden das Wort, die göttliche
Dimension, beinahe unbemerkt aus.

*

Den Geist Christi den Gläubigen gleichsam

handgreiflich nahe zu bringen, ist die
Absicht Ladislaus Bows'. Seine Schriften
(«In der Versuchung» und «Aus der Hoffnung

leben», beide bei Walter, Ölten)
sind Meditationen, die Aussprüche,
besonders aber Taten und Erfahrungen Jesu
dem heutigen Menschen so zu verstehen
helfen, dass der Leser in seinen Nöten,
aber auch in seiner Andacht und Vertiefung

ins Mysterium des Glaubens immer
von neuem orientiert wird. Als
wissenschaftlich und philosophisch hervorragend
gebildeter Theologe kann Boros in seine

Betrachtungen auch die weltlichen Aspekte
der Glaubensprobleme hineinbeziehen und
den Ort des Christen in der wissenschaftlich

und technisch strukturierten Welt um-
reissen. In ungeahnte Höhen führen seine
sehr schlicht gehaltenen Betrachtungen
über Jesu Versuchungen, die wohl zu den
beglückendsten und tiefsinnigsten Werken
christlicher Spiritualität gehören.

*

Aus jüdischer Sicht nimmt Ben-Chorin zur
Gestalt Jesu Stellung, den er mit einem
Wort Bubers «Bruder Jesus» nennt
(«Bruder Jesus - Der Nazarener in
jüdischer Sicht», List-Verlag, München). Wie
Leo Baeck betrachtet auch Ben-Chorin
das Neue Testament als eine Urkunde jüdi¬

scher Glaubensgeschichte. In Jesus sieht
er einen der bedeutendsten Männer der
jüdischen Frömmigkeit, ja der Religion
überhaupt. Gerade seine Interpretation des

Lebens und Wirkens Jesu aus jüdischer
Sicht bringt auch dem Christen die menschliche

Gestalt Christi näher. Denn der Autor

deckt die Zusammenhänge zwischen
der jüdischen Tradition und den
Handlungen Jesu oder seiner Anhänger auf. Ben-
Chorin stützt sich dabei nicht nur auf seine

profunde Kenntnis jüdischen Glaubens
und der Überlieferung, sondern er kennt
auch die einschlägige christliche Literatur
ausgezeichnet. So kann er sich bei der -
bei ihm begreiflichen - Aberkennung von
Christi Messianität auf die «Entmythologisierung»

in der christlichen Theologie
berufen. Das Buch sollte jeder, der sein
Verständnis für das Milieu und die Eigenart

der einen Wurzel der Glaubenswelt
Jesu vertiefen will, unbedingt lesen.

Eine Korrektur einerseits an der Rationalisierung,

andererseits an der Psychologisierung

des Transzendenten versucht Alfons
Rosenberg in einer weit ausholenden,
äusserst reichhaltigen Untersuchung über
«Engel und Dämonen» (Verlag Prestel,
München). Er erkennt scharfsichtig, dass
die an sich begrüssenswerte Tendenz,
Auswüchse und Missbräuche des Glaubens an
überirdische Mächte abzuschaffen, in der
Aufklärung zugleich die Verschüttung der
transzendenten Dimension des Seins mit
sich brachte. Es geht ihm keineswegs um
die Verteidigung oder Wiedereinführung
des primitiven Hexenglaubens oder der
Formen des Aberglaubens, sondern
vielmehr um den Nachweis, dass die Motorik
verschiedener menschlicher Handlungen -
in den Staaten mit totalitären Systemen
deutlich genug spürbar - gerade in diesen
geistigen Mächten liegt. So berechtigt die
Erfassung religiöser Phänomene durch die
Tiefenpsychologie auch ist, so mussten ihre
Vertreter wissen, dass ein Rest in diesen
Phänomenen ihr entzogen bleibt, da er
jenseits ihres Bereichs liegt, nämUch im
aussermenschlichen, überirdischen.

458



Literaturwissenschaft und Kritik

Von Roman Ingarden, dessen grosses Werk
«Vom Erkennen des literarischen
Kunstwerks» wir anlässUch der deutschen Ausgabe

ausführlich vorsteUten, liegen jetzt,
ebenfalls in deutscher Sprache, gesammelte
Vorträge zur Ästhetik vor, die von 1937 bis
1967 entstanden sind. Der Band, den der
Max-Niemeyer-Verlag in Tübingen mit
aUer Sorgfalt betreut hat, trägt den Titel
«Erlebnis, Kunstwerk und Wert» und deutet
damit die Problemkreise an, in denen sich
Ingardens Forschung bewegt. Auf
gedrängtem Raum gibt er eine Definition des
ästhetischen Erlebnisses und erörtert
Prinzipien einer erkenntniskritischen Betrachtung

der ästhetischen Erfahrung. Von
besonderem Interesse dürften die Arbeiten
sein, die sich mit dem Wertproblem befassen.

Literaturwissenschaft und Literaturkritik

sind zwei verschiedene Diszipünen.
Aber die Zone, in der sie sich berühren
und in der Wechselbeziehungen zwischen
ihnen bestehen, liegt im Bereich dessen,
was Ingarden das ästhetische Erlebnis
nennt. Seine Aufsätze sind für Wissenschaft
und Kritik von grundlegender Bedeutung.

*
Man wusste es wohl, aber man vergegenwärtigte

es sich nicht: die deutschen
Romantiker sind durchaus nicht nur Schwärmer

und Träumer gewesen. Adalbert von
Chamisso, ein Spätling, dessen Nachruhm
fast ausschliesslich auf der Geschichte von
Peter Schlemihl gründet, allenfalls auf
Gedichten in Lesebüchern, war nicht nur ein
Naturwissenschaftler von Rang; 1815 bis
1818 nahm er auf der Brigg «Rurik» an
der Expedition teil, die der russische
Staatsmann Romanzoff ausgerüstet hatte.
Kotzebues Sohn übrigens war der Kapitän
der «Rurik», und die Reise führte nach
Brasilien, Kap Horn, Beringstrasse (es gibt
seitdem dort eine Chamisso-Insel), Südsee,
Manila, Sundastrasse und um das Kap der
Guten Hoffnung nach Europa zurück.
Chamissos Ausbeute bestand, nebst
ethnologischen Erkenntnissen, aus einer grossen
botanischen Sammlung. Und sie bestand
aus Aufzeichnungen, aus denen Walther

Migge eine Auswahl zusammengestellt hat.
Adalbert von Chamisso, «Reise um die Welt»,
ist in der Deutschen Verlags-Anstalt Stuttgart

erschienen, ein prächtiges Geschenkbuch

mit zahlreichen zeitgenössischen
IUustrationen. *
Dankbar greift man nach dem Sammelband

«Literaturwissenschaft und Literaturkritik

im 20. Jahrhundert», den Felix
Philipp Ingold im Kandelaber Verlag,
Bern, herausgegeben hat. In gedrängter
Form stellen darin verschiedene Fachleute
die Entwicklungen dar, denen
Literaturwissenschaft und Kritik in unserem
Jahrhundert in den verschiedenen
Sprachbereichen folgten. Moderne Methoden der
Forschung werden skizziert, und anhand
beigegebener Literaturverzeichnisse ist es

leicht möglich, die aufgezeigten Spuren
weiter zu verfolgen. Die Reihe der Beiträge
eröffnet Max Wehrli mit einer kenntnisreichen

Darstellung der deutschen
Literaturwissenschaft und der neueren methodologischen

Diskussion. Die weiteren
Beiträge stammen von Felix R. Bosonnet
(Anglo-amerikanische Literaturkritik),
Robert Kopp (Französische Literaturwissenschaft),

Giovanni Bonalumi (ItaUenische
Literaturkritik) und dem Herausgeber, der
die sowjetische Literaturwissenschaft des

20. Jahrhunderts vorstellt.
*

Erfreulich ist, dass die Literaturkritik als

Gattung im letzten Jahrzehnt durch
Darstellungen und mehr noch durch Ausgaben
kritischer Texte ins literarische Bewusstsein

gerückt wurde. Eine der sorgfältigsten
und am weitesten ausgreifenden soll hier
genannt und empfohlen werden, obwohl sie

schon seit ein paar Jahren vorliegt:
«Deutsche Literaturkritik im zwanzigsten
Jahrhundert, - Kaiserreich, Erster Weltkrieg

und Erste Nachkriegszeit»,
herausgegeben von Hans Mayer. Sie enthält
kritische Aufsätze von Detlev von Lilien-
cron bis zu Hans Henny Jahnn, von Oskar
Loerke bis zu Bertolt Brecht, und sie

macht deutlich, dass literarische Kritik in
deutlicher Distanz zum akademischen
Literaturbetrieb am besten gedeiht (Henry
Goverts Verlag, Stuttgart 1965).

459


	Bücher

