Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 1

Artikel: Zwischen Tradition und Moderne : einige Uberlegungen zu den
Spannungen im Theater-System

Autor: Stumm, Reinhardt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162464

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162464
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwischen Tradition und Moderne

Einige Uberlegungen zu den Spannungen im Theater-System

REINHARDT STUMM

Alles Gewordene, so scheint mir, neigt zur Erstarrung — alles Werdende
tendiert zur Bewegung. Die offentlich gewordenen Krisen wie in Ziirich, in
Biel am Stéddtebundtheater, neuerdings in Luzern zeigen dies ebenso wie die
verdeckten Krisen, die sich in Bern zwischen dem Stadttheater und den
Kleintheatern abspielen oder in Lausanne im Centre Dramatique Romand -
dem jetzigen Centre Dramatique de Vidy — oder gar eine so wenig beachte-
te wie die des Théitre de Poche in Biel. Damit sind nur Erscheinungen
bezeichnet, ohne Anspruch auf Vollstindigkeit, ohne Anspruch darauf,
auch im gegenwértigen Moment wirklich virulent zu sein. Die Krisen kom-
men und gehen, sie sind die Spitzen der Eisberge, manchmal in den Ne-
bel scheinbar einmiitigen Einverstindnisses gehiillt, manchmal vom eisi-
gen Wind des Konkurrenzneids oder nur notdiirftig verhohlener Hassaus-
briiche freigelegt. Die zeitweiligen Krisen sind Symptome fiir Spannungen
im System, die sich — wie ich glauben méchte — nicht mehr mit den romanti-
sierenden Etiketten wie « Krisen gehoren zum Theater» abtun lassen.

Die Entwicklung der Massenmedien, die sich in erster Linie des Unter-
haltungsbediirfnisses der Bevolkerung annehmen, stellte die Theater schon
vor Jahren auf eine Belastungsprobe, die erst jetzt wirklich erkennbar wird.
Das Theater kimpft um ein neues Selbstverstindnis. Konnte es frither mit
vollem Recht fiir sich in Anspruch nehmen, eine Vielzahl von Aufgaben
gegeniiber einem breitgefdcherten Publikum aus allen Schichten und mit
allen Bildungsvoraussetzungen erfiillen zu miissen, so wird heute immer
klarer, dass das Theater auf dem Holzweg ist, wenn es versucht, mit den
Unterhaltungsmedien Film und Fernsehen zu konkurrieren. Ich muss da
allerdings gleich einem Missverstindnis vorbeugen: Gerade dort, wo das
Theater den Weg des geringsten Widerstandes geht, wo es ausweicht ins
belanglose Einverstdndnis, wo es auf Auseinandersetzung verzichtet, um die
Gesellschaft vorbehaltlos in ihren Neigungen, Anschauungen, in ihrem
Wunsch nach Selbstbestédtigung zu bekraftigen, iiberall da gibt es diese Krise
nicht — gibt es sie hochstens an der Abendkasse, wo in tatsidchlich freier

48



Abstimmung nur liber die Qualitdt des Unterhaltungswertes befunden wird.
Die Boulevardtheater der Schweiz leben und sie leben, soweit mir das be-
kannt ist, nicht schlecht. Sie setzen alles ein, was an Zugnummern aufzu-
bieten ist, vom Chauvinismus des Schweizer Musicals angefangen bis
hinunter zum billigsten Tingel-Tangel der als Volksstiicke aufgeputzten
amerikanischen Vaudevilles in diversen Spielarten des « Ziiritiitsch».

Auch eine Sprosse weiter hinauf - in den mehr oder weniger als « Atelier-
theater» gekennzeichneten Instituten — bedient man sich dieser Mittel. Man
muss sich ihrer bedienen, will man nicht Gefahr laufen, liber kurz oder lang
schliessen zu miissen. Denn: Diese Theater werden in der Regel bereits von
Subventionen gestiitzt, die allerdings gerade so bemessen sind, dass sie zum
Leben nicht reichen und zum Sterben zu reich bemessen sind. So schlingelt
man sich durch, versucht mit List und Tiicke hier und da ein Stiick hineinzu-
schmuggeln, mit dem man dem vermeintlichen Auftrag der Offentlichkeit
gerecht zu werden glaubt.

Aber gerade an diesem Begriff der Offentlichkeit scheitert dieser Auftrag.
Von wem wird er erteilt? Max Frisch unterschied sehr richtig — als er im
Ziircher Volkshaus iiber das Schauspielhaus Peter Lofflers sprach — zwischen
der Offentlichkeit und dem Publikum. Zwar reprisentieren die Subventions-
geber die Offentlichkeit und meinen, in ihrem Namen sprechen zu miissen;
sie konnen allerdings hochstens so tun, als ob sie tatsdchlich auf demokrati-
sche Weise einen Auftrag des Staatsbiirgers weitergeben. Ginge es nach ihm,
wiren unsere Theater vermutlich ldngst zu Tanzsdlen oder dhnlichem um-
funktioniert worden. So sitzen denn die Auftragsvermittler zwischen Stuhl
und Bank. Sie wissen, dank ihrer Erziehung, dank ihrem Einsehen, dass
Theater «sein soll» — sie wissen genauso gut, dass sie diese Forderung nur
mit sehr gemissigtem Nachdruck durchsetzen kénnen. Die Theater, je
kleiner sie sind, desto mehr bekommen sie das zu spiiren, miissen dieses
Dilemma ausbaden. Man fordert von ihnen, ohne ihnen gleichzeitig sagen
zu konnen, wie diese Forderung auch nur einigermassen sinnvoll erfiillt
werden soll. Dabei diirfte man vermutlich nicht einmal sagen, dass Mutlosig-
keit die Szenerie bestimmt — vielmehr mag es sich um eine Art von Gleich-
giiltigkeit handeln, die denn auch immer wieder dort bestétigt wird, wo sich
amtliche Stellen in das Theatergesprach einschalten. Was man da in der
Regel zu horen und zu lesen bekommt, ist nicht gerade geeignet, grosses
Vertrauen in das kulturelle Niveau unserer politischen Behdrden zu er-
wecken. Dringend zu fordern wire — und das lehrt mich nun immerhin
jahrelange Erfahrung -, dass die Verbindungsstellen zwischen unseren
Theatern und den Vertretern der Offentlichkeit mit Menschen besetzt wer-
den, die volles Vertrauen in ihre kulturelle Klarsicht verdienen, die einen er-
heblich iiber das politische Tagesgepliankel hinausgehenden kiinstlerischen
Horizont besitzen. Was sich heute in der Regel und aus meist sehr fragwiirdi-

49



gen Griinden in die Theater- und Kulturkommissionen driangt, ist oft eher
angetan, Misstrauen hervorzurufen.

Es scheint eine Binsenwahrheit zu sein: Theater sollte der Ort sein, wo die
dringenden Probleme der Gegenwart in aller Freiheit, ohne Riicksichten
und ohne Forderung nach «Giiltigkeit» im Sinne geltender Anschauungen
verhandelt werden. Tatsédchlich ist eine Binsenwahrheit: Theater ist der Ort,
wo die Gesellschaft allein mit scharfen Ohren dariiber wacht, ob Tabus ge-
brochen, ob Vorurteile oder traditionell gefestigte Anschauungen in Frage
gestellt werden. Es zeigt sich mir — bei meiner Arbeit als Journalist — immer
wieder, dass die Zeitung beispielsweise als doch immerhin ein Ort recht weit-
gehender Auseinandersetzungen nur in ganz bescheidenem Masse einer
dhnlichen Kontrolle unterworfen ist. Gleiche Meinungen, im Theater und
in einer Zeitung gedussert, werden bei entsprechender Qualitit nur iiber das
Theater hin vehement und hitzig verhandelt. Ich muss in diesesm Rahmen
den Beweis fiir diese Feststellung schuldig bleiben, bin mir aber ganz sicher,
was die Richtigkeit betrifft.

Nun konnte man auf den Gedanken kommen, dass ja gerade damit die
immer noch erstaunliche Wirkung des Theaters bewiesen worden wire. Und
da wiirde ich antworten: leider weit gefehlt. Nicht die Sache ist es, die Wider-
spruch herausfordert, sondern das Medium. Wire es die Sache, dann miisste
die Resonanz jeweils gleich stark oder wesentlich stirker sein (insbesondere
wenn ich bedenke, dass nur etwa 3 bis 5% der Gesamtbevolkerung iiber-
haupt ins Theater gehen, dass der Prozentsatz der Zeitungsleser im zeitungs-
reichsten Land der Welt doch um einiges hoher sein diirfte). Da es das Me-
dium ist, diirfte zu folgern sein, dass iiber die Qualititen und die Aufgaben
dieses Mediums ganz bestimmte Vorstellungen herrschen, die im einen Fall
zulassen, was sie im anderen Fall verhindern wollen. «Quod licet Bovi, non
licet Jovi», kénnte man in Umkehrung des permissiven Sprichworts sagen.

Ganz bestimmte Vorstellungen — wie sehen sie aus? Gewisse Analysen
(ich driicke mich betont vorsichtig aus, auch wenn das nicht meine Art ist)
erlauben die Briefe von Lesern an ihre Zeitungen. Ich besitze eine erkleck-
liche Sammlung davon und greife hier einige Beispiele heraus. « Vier Fami-
lien ... teilten mit, dass sie ihre Abonnemente ... nicht mehr erneuern wiirden,
wenn nicht Gewéhr dafiir geboten werde, dass der <neue Schauspieltrend> a
la «Titus, Titus!», <Margarethe in Aix», «Quodlibet>, usw. schnellstens <abge-
stoppt» wiirde» (Basel). «Mit diesem Unfug sollte wirklich dringend Schluss
gemacht werden. Oder muss man der Theaterdirektion, sofern sie dariiber
hinwegsehen will, heute schon bei der niachsten Kreditvorlage das Referen-
dum in Aussicht stellen 7» (Basel). « M6gen die noch am Wahren, Guten und
Schonen hdangenden Menschen sich energisch zur Wehr setzen gegen die sich
uns aufdridngende Barbarei...» (Ziirich). «In zwei Stiicken wird in der Ex-
position Goethe karikiert...» (Ziirich). « Doch haben uns diese jungen Leute

50



weder im Theatersaal noch vor der Fernsehkamera apodiktisch dariiber zu
belehren, was das heute einzig mogliche Theater darstelle...» (Ziirich).
Schliesslich miisste man vielleicht zitieren, was Arthur Hany an einem Auto-
renabend des Ziircher Schriftstellervereins sagte, um den Unterschied zu
begreifen, der zwischen dem Anspruch auf Bewihrtes und der Forderung
nach erst noch zu Priifendem besteht. Hiny meinte da unter anderem:
«Wenn sie hier und da einmal eine witzige Attacke gegen das Publikum rei-
ten, so wird das den Schauspielern niemand veriibeln. Man ist ja hergekom-
men, um Spass zu haben, und so versteht man auch Spass.»

Was geht aus diesen Zitaten, die stellvertretend fiir herrschende Ansich-
ten stehen konnen, hervor? Ohne zu meinen, dass ich iiberinterpretiere,
glaube ich doch sagen zu diirfen: Neue Trends stossen auf Widerspruch, der
sich sehr haufig in weitaus unflatigerer Weise kundtut, als man es je dem Thea-
ter nachsagen konnte. Akzeptiert wird nur, was in die aufgeerbten Schemata
hineinpasst. Das kann durchaus neu scheinen — ja, es muss neu sein, um
Aufmerksamkeit zu erregen —, aber die Haltungen miissen die iiberlieferten
sein. Das erstaunt um so mehr, als sich mittlerweile ja doch herumgesprochen
haben sollte, dass gerade die iiberlieferten Haltungen wesentlich zur Misere
der Gegenwart beigetragen haben - so dass sie zumindest einer strengen und
kritischen Untersuchung unterzogen werden sollten. Offenbar ist aber nie-
mandem daran wirklich gelegen. Und das kann ich wiederum nur so aus-
deuten, dass der Theaterbesucher (ich erinnere daran, dass er nach statisti-
schen Unterlagen nur 3 bis 5% der Gesamtbevolkerung ausmacht), der auf
diese Haltungen hin angesprochen wird, Kritik fiir unerwiinscht und iiber-
fliissig halt. Dass er sich also weitgehend mit diesen Haltungen identifiziert.
Die Reaktion ist ebenso deutlich: Die 3 bis 5% der Gesamtbevolkerung dro-
hen mit dem Entzug der Subventionen (die von allen Teilen der Offentlich-
keit aufgebracht werden), sie deuten die Moglichkeiten dazu (Referendum)
ohne jedes Zartgefiihl als Erpressungsméglichkeit an. Natiirlich wird ein
Gegenbild aufgestellt: Das Wahre, Gute und Schéne. Was das Wahre, Gute
und Schone sei, kann niemand genau sagen; die Begriffe wandeln sich, die
Auffassungen wandeln sich. Immerhin scheint es sich dabei um iiberlieferte
Werte zu handeln, die nicht weiter auf ihre Giiltigkeit hin befragt zu werden
brauchen. Das Gegenteil ist die «Barbarei», die sich uns aufdriangt. Dass
Goethe karikiert wird, ist ein Sakrileg, das gar nicht ndher erldutert zu wer-
den braucht. Warum das nicht statthaft sein sollte, wird nicht begriindet.
Goethe ist eine Art von Kulturfetisch, und der ist tabu (dass moglicherweise
diejenigen, die ihn karikieren, mehr Goethe in sich haben, sei nur am Rande
als denkbar erwahnt). Schliesslich ein Hauptpunkt: Junge Leute haben alte
Leute nicht zu belehren. Hier zeigt sich der Pferdefuss besonders deutlich.
Diese Haltung ist unzweifelhaft rein autoritir. Es wird nicht danach gefragt,
ob die «Lehre» annehmbar sei oder nicht, es wird gar nicht erst Bescheiden-

51



heit vorzuspiegeln versucht (vielleicht konnten wir Alten doch etwas lernen
von den Jungen), es wird argumentiert mit dem diimmsten aller Sitze «das
gehort sich nicht». Nun bin ich keineswegs mehr so sicher, ob die « Alten»
nicht ldngst hitten einsehen miissen, dass sie keinen Anspruch mehr auf
Autoritdt haben; denn ihr Lebenswerk steht in voller Grésse zur Beurteilung
vor den Jungen, und es ist nicht so geheimnisvoll, dass es sich nicht beurtei-
len liesse. Hany schliesslich pladiert fiir die vollige Unverbindlichkeit. Zwar
hin und wieder ein Witzchen, mal so im Spass ein ernstes Wort, das nimmt
niemand libel. Man will ja Spass haben, deshalb ist man hergekommen.
Und genau hier ist der Bruch. Genau hier hingt das Verstindnis fiir das
Theater, das junge Theaterleute heute entwickeln, aus. Denn heisst das nun
nicht, das Theater zu einem Ort machen, an dem man sich vergniiglich und
spassig unterhilt, ohne Gefahr laufen zu miissen, nun etwa zum Opfer einer
Untersuchung gemacht zu werden, die moglicherweise zu Entlarvungen
fiihren k6nnte?

Mir fallt auf, dass ich zu viele Hilfsverben gebrauche. Ich iiberlege, warum
das so ist und meine zu entdecken, dass ich mich in dieser Publikation auf
unbekanntem Boden bewege und nicht zu unumgénglich werden mdchte.

Ich sagte am Anfang, dass alles Gewordene zur Erstarrung neigt. Ich
denke daran, dass beispielsweise in Solothurn (bekannt wurde das durch die
Querelen im Zusammenhang mit der Interimsdirektion des Peter Blumer) ein
Schauspieler seit vierzig Jahren zum gleichen Ensemble gehort. Ganz abge-
sehen davon, dass die kleinen Theater der Schweiz sich immer gern als
«Sprungbretttheater» bezeichnen lassen: hier kann doch etwas nicht in Ord-
nung sein. Es ist nicht mehr als einleuchtend, dass junge Kréfte auf unge-
heure Schwierigkeiten stossen miissen, wenn sie versuchen, neue Konzepte
durchzusetzen. Bleiben wir einen Augenblick beim Beispiel Solothurn: Ein
Theater, das jetzt darum kdmpft, aus der Versenkung aufzutauchen und
den Mindestanforderungen gerecht zu werden, die Theaterleute selber an
sich stellen wollen und miissen, wenn sie sich nicht aufgeben. Da stossen auf-
einander die erstarrten Vorstellungen des alteingesessenen Schauspielers, der
lingst zum eisernen Bestand einer Kleinstadt gehort, und die beweglichen,
uberallher Impulse beziehenden Gedanken junger Theaterleute, die den
Stallgeruch noch lingst nicht angenommen haben. Als Blumer meinte, die
Schauspieler dieser kleinen Truppe moglicherweise auch anderweitig ein-
setzen zu konnen — es war die Rede von Inspizientenposten, Souffleurdiensten
—, war ein Aufschrei der Empd6rung die Antwort. Die Schlussfolgerung ist die:
Eine junge Truppe, der es gleichgiiltig ist, auf welche Weise sie das Theater
heraufzieht, die Zusammenarbeit aller am Theater Beteiligten sucht, eine
Truppe, die gerne das sein mochte, was man als «eingeschworen» bezeich-
net, wird geradewegs sabotiert von jenen, die langst vollig erstarrt sind in
thren Schemata. Diese Alteingesessenen haben es fertiggebracht, sich im

52



Laufe langer Jahre zu vélliger Deckung mit der Gesellschaft zu bringen, fiir
die sie Theater spielen. Und was da von aussen einbricht, das sind Stdren-
friede, Aussenseiter, nur ein kleiner Schritt weiter, und sie werden als Linke,
als Umstiirzler bezeichnet, die die rechte Ordnung zerstoren wollen, kurz,
das Ganze lduft ab wie ein Uhrwerk, in dem sich jede mechanische Einzelheit
bis ins letzte voraussagen ldsst. Naturgemiss nimmt das Publikum, kurze
Zeit spiter auch die Offentlichkeit teil, nimmt Stellung und dekouvriert sich
wie immer in solchen Fillen als Hemmschuh vor jeder Verdnderung.
Zwangsldufig finden sich auch die Anhédnger der anderen Seite, die sich um
so radikaler gebdrden, je weniger Aussicht sie haben, gegen den riesigen
Monolithen aufzukommen. Dann wird die Demokratie bemiiht, die dazu
herhalten muss, liber die Entwicklung der Kunst — in diesem Fall der
Biihnenkunst — zu Gericht zu sitzen.

Das Modell Solothurn — das sich in Biel in der genau gleichen Weise ab-
spielte, als es darum ging, ob Claus Bremer das Theater iibernehmen sollte —
ist grosso modo immer dann giiltig, wenn sich neue Ideen aus was fiir Griin-
den immer durchsetzen wollen. In Luzern war es kaum anders, als gerade die
meistversprechenden jungen Leute vor kurzem das Theater verliessen, jene
Leute, die in den letzten Monaten das Luzerner Theater iiberhaupt sehens-
wert gemacht hatten. Auch hier war es im Grunde genommen eine Autoritits-
krise, anders geartet als in Solothurn, weil hier der Chef des Hauses auf der
anderen Seite stand.

So kann man sagen — ohne zu libertreiben —, dass das Theater tatsidchlich
der Spiegel der Gesellschaft ist, wenn auch auf andere Art, als man das ge-
meinhin meint, wenn man das strapazierte Bild gebraucht. Man kann das
weiter belegen am Beispiel Basel. Hier versuchte Friedrich Diirrenmatt sein
Konzept — ein sehr kompromissloses Konzept — eines modernen Stadtthea-
ters zu verwirklichen, das er vor Jahren einmal in einem ausfiihrlichen Inter-
view mit der « Weltwoche» entwickelt hatte. M6glicherweise hétte sich dieses
Konzept auch verwirklichen lassen, wenn nicht Diirrenmatt seine Position
und seinen Rang iiberschitzt hitte — was dazu fiihrte, dass er sich sehr breit
iiber alles und alle setzte, die selber mit handwerklichem Ko6nnen im Hause
arbeiteten. Immerhin liess sich dies ablesen: Die Jugend honorierte die An-
strengungen der Basler Theater und kam. Dafiir blicben viele der angestamm-
ten Abonnenten aus, obwohl ihnen nun Theater geboten wurde, das sehr oft
Weltklasse, oft iiberdurchschnittlich, manchmal provinziell, aber immer von
irgendeiner Seite interessant war. Der Teil des Stammpublikums, der ver-
argert zu Hause blieb, schrieb nun Leserbriefe an das Theater und an die
Zeitungen und schor alles iiber einen Kamm, was in den beiden Hiusern
geboten wurde. Jeder neue Erfolg «ihrer» Theater liess sie drgerlich zusam-
menzucken, jeder Durchfall war ihnen echte Freude.

Ich sage dies nicht ohne Missmut; meine Vorstellung von Theater als

53



etwa jenem Ort, an dem sich Freunde in aller Hérte streiten konnen, ohne
deshalb ihre Freundschaft aufgeben zu miissen — weil hier Auseinanderset-
zung gefordert wird —, diese Vorstellung hat sich im Laufe der Jahre immer
mehr verfliichtigt. Ich bin heute der Ansicht, dass das Theater von den weni-
gen, die es wirklich brauchen, schon fast um jeden Preis verteidigt werden
muss gegen jene, die es vom Zuschauerraum her korrumpieren wollen, und
genauso gegen jene, die es von der Biihne her korrumpieren. Fluchtmoglich-
keiten bieten eigentlich nur die Kleintheater der Schweiz, die ohne Subven-
tionen ein kirgliches Leben fristen und deshalb sicher sind davor, aus den
falschen Griinden ihre Biihnen zu betreiben. Das Subventionstheater ist
heute ein riesiger Industriebetrieb — gegen dreissig Millionen Franken kostet
es jdhrlich allein in der deutschen Schweiz. Auch dieser Betrieb ist etwas
Gewordenes, das sich gegen Verinderungen stemmt. Die Institution selber,
die Verdnderungen bewirken sollte — wenigstens im Bewusstsein seiner Kon-
sumenten —, ist damit per definitionem verdnderungsresistent. Eine Lésung
gibt es nicht, es sei denn eine radikale: Voélliger Entzug der Subventionen.
Das wiirde die Auflosung der Institute zur Folge haben und zumindest be-
weisen, was lingst zu vermuten ist, dass Theater in keiner Weise einem Be-
diirfnis der Offentlichkeit entspricht. Genau aus dieser Erkenntnis handeln
ja die vielen Institutionen, die sich zur Aufgabe gemacht haben, das Theater
in der einen oder anderen Form zu unterstiitzen. Es ist nicht weniger als
beschdmend, wenn man zusieht, wie das fiir Theater wirbt, welche Argu-
mente da an den Haaren herbeigezogen werden miissen, um einem Bruch-
teil der Bevdlkerung die Sache iiberhaupt schmackhaft zu machen. Und
wehe, wenn 'sie dann etwa nicht so schmackhaft ist, wie es versprochen
wurde. Ganz abgesehen davon, dass solche Werbung sehr héufig in ihren
Motivationen unredlich ist — der einzige Antrieb ist, die Leute um jeden Preis
ins Theater zu bekommen —, sie ist ja tatsdchlich auch des Theaters — wenn
man es schon als Kulturinstitut betrachten will — unwiirdig. Der Betrieb, der
da aufgezogen wird, ist eigentlich die ununterbrochene Entlarvung dieses
Betriebs. Zieht man alle weiteren Beteiligten am Theater hinzu, hat man
kaum weniger Grund, freudig in die Zukunft zu blicken. Jeder vertritt irgend-
wo und mehr oder weniger offen sehr durchsichtige Interessen. Schauspieler,
Regisseure, Dramaturgen, Kritiker, Theatervereine — alle suchen pausenlos
nach Selbstbestédtigung und machen keineswegs den Eindruck, dass die Sache,
die sie vertreten, ihr Selbst auch wirklich in dem Ausmass beeinflussen wiirde,
wie das von ihnen selber immer wieder proklamiert wird. Der ganze Betrieb
macht den verzweifelten Eindruck, dass zahllose Beteiligte bemiiht sind, die
Fassaden immer wieder neu zu streichen, Fassaden, die ein Potemkinsches
Riesendorf des Kulturbetriebs darstellen.

Da bleibt zu fragen, wie es um die Autoren bestellt ist, die fiir diese Thea-
ter arbeiten. Ist ihren Stiicken anzumerken, was fiir die Stellung des Thea-

54



ters im Offentlichen Bewusstsein symptomatisch zu sein scheint? Auf kurze
Zeitstrecken hin iiberpriift wird sich das kaum feststellen lassen. Nimmt man
allerdings die Jahrzehnte seit dem Zweiten Weltkrieg zusammen, dann ist
deutlich zu spiiren, dass die Offentlichkeit und ihr Theater sich einer immer
geringer werdenden Schitzung durch die Theaterautoren erfreuen kann.
Offenbar besteht hier eine deutliche Wechselwirkung. Denn wenn sich
Theaterbesucher auch dariiber beschweren, dass sie im Theater nur noch
beschimpft werden (die vergrobernde Optik einer gesteigerten Empfindlich-
keit gegen Kritik lasst dieses Wort «beschimpfen» angemessen erscheinen),
dann fragt sich ja auch, wo die Ursachen dafiir zu suchen sind. Ich meine,
dass zwischen Autoren und Offentlichkeit eine Wechselwirkung besteht,
deren Folgen sich zuerst bei den Autoren zeigen. Sie reagieren seismogra-
phisch auf die Erscheinungen der Zeitgeschichte, die sie analytisch aufge-
splittert auf die Biihne bringen, wo sie als Abbilder von sozusagen «6ffentli-
chem Bewusstsein» oder auch «6ffentlichem Gewissen» mehr oder weniger
missmutig zur Kenntnis genommen werden.

Nach dem Krieg sah das anders aus. Da entwickelte sich zunéchst aus
der totalen europdischen Katastrophe die Hoffnung, dass wieder eine Lek-
tion gelernt wurde. Der Glaube an das Menschliche im Menschen brachte
Autoren wie Christopher Fry oder Wolfgang Borchert hervor, auch so
human engagierte, heute ungeheuer harmlos wirkende Dramatiker wie Jean
Anouilh oder Thornton Wilder. Dieses Theater wirkte wie milde Padagogik,
feuerte ungebrochen und naiv die guten Krifte des Menschen an, der selber
noch litt unter einem durchaus berechtigten Schuldgefiihl und eine Art von
Bussfertigkeit an den Tag legte. Aber lange konnte das nicht dauern; denn
die cinsetzende wirtschaftliche Konsolidierung, der ungeheure Boom einer
hochgepeitschten Zivilisation, fiir die es nur noch «Konsum» gibt, diese
Entwicklung musste die Qualitét eines gottlichen Freispruchs annehmen.
Das Theater verlor schnell wieder die Wirkung dort, wo es versucht hatte,
einen neuen, gewissermassen sakralen Raum zu 6ffnen. Brecht musste sich
nun durchsetzen und er6ffnete dem Theater die Tiiren, das der Biirger heute
ablehnt. Denn wo Brecht — mit List und Schldue und dem Glauben an das
bewusstseinschaffende theatralische Vergniigen — heiter und hoffnungsvoll
den Zeigefinger im Handschuh &sthetischen Genusses verbarg, da zeigten
seine Nachfolger aus der Erfahrung ihrer Gegenwart heraus die Krallen.
Das Theater als Mittelsmann zwischen dem zu bedienenden Publikum auf der
einen Seite und den Dramatikern auf der anderen — den Lieferanten — wurde
hin- und hergerissen zwischen Pflicht und Anspriichen (wobei man die Sache
drehen kann, wie man will, Pflicht ist auf beiden Seiten, die Anspriiche sind
es ebenfalls). Es war eine Frage des personlichen Engagements der betreffen-
den Theaterdirektoren, wie sie sich entschieden. Man lese die Ausserungen
von Theaterdirektoren aller Schattierungen aus den letzten zwanzig Jahren.

55



Was nur iiberhaupt denkbar ist, wenn man von der Auffassung und den Auf-
gaben von Theater spricht, das ist da zu lesen. Die Verwirrung war deshalb
eine so totale — und wird auch deshalb eine so totale bleiben —, weil die
Offentlichkeit dem Theater gegeniiber rezeptiv bleibt und erst Forderungen
erhebt, wenn sie abzulehnen beginnt. Mehr als eine negative, einschrin-
kende Beurteilung des offentlichen Kulturbewusstseins ldsst sich aus der
Beziehung zwischen Theater und Offentlichkeit kaum gewinnen. Was die
Komddianten im Fahrwasser wohl hauptsédchlich Friedrich Diirrenmatts
veranlasste, sich auf immer neue Weise iiber diese Offentlichkeit lustig zu
machen. Hingenommen wird das dankbar, solange die formalen Qualititen
solcher Stiicke (sie sind selten von dieser Qualitidt) Geldchter quasi ohne
Kopfténe provozierten. Widerspenstig wird diese Offentlichkeit erst, wenn
sie nicht mehr auf diese formalen Qualitdten umsteigen kann.

Nicht zu iibersehen ist schliesslich, dass es Dramatiker gibt, die jedes
Engagement iiberhaupt ablehnen. Fiir sie ist die Situation schlicht hoffnungs-
los, und das einzige, was sie daran interessiert, ist die Analyse dieser Situa-
tion. Beckett schlug das Thema besonders meisterhaft an. Der abgrundtiefe
Pessimismus, gegen den jeder kiinstlerisch Schaffende — sofern er wirklich
beriihrt und nicht nur Kunsthandwerker ist — bis zur Erschépfung zu kamp-
fen hat — denn jede gewonnene Einsicht macht die Sicht auf die Dinge nur
schlimmer —, dieser Pessimismus, dieser Ekel sogar wurde mit nie gekannter
Bitterkeit unter der Larve der Clownerie vorgetragen. Natiirlich musste das
missverstanden werden. Die christlichen, die eschatologischen Ausdeu-
tungen blieben nicht aus, und da Beckett mit logischer Konsequenz jede
Erklarung zu seinem Werk schlicht verweigerte, entwickelte sich erst nach
geraumer Zeit die Einsicht, dass diese auf die «letzten Dinge» hin interpre-
tierten Stiicke sehr konkrete und sehr gegenwartsnahe Bilder der volligen
Hoffnungslosigkeit sind.

Unseren Theatern allerdings war die Frage nach dem « Warum» nicht so
wichtig. In erster Linie mussten Novititen her, da es nicht — oder noch nicht -
darum ging, wie gespielt wurde (dann namlich ist das Alter eines Stiickes
vollig belanglos), sondern nur darum, ob und ob Neues gespielt wurde. Die
Spielpldne dhnelten dem Warenangebot eines Kaufhauses, und als die Ju-
gend sich langsam und in ausgepragterem Sinne auch politisch fiir das Thea-
ter zu interessieren begann, da wurde in diesem Kaufhaus auch schnell noch
eine Twen-Boutique eingerichtet, um ja alle Bediirfnisse befriedigen zu
konnen. Das hiess dann Werkstatt oder Studio, Atelier oder «workshop»,
je nachdem, wie der betreffende Dramaturg sich seelisch oder politisch orien-
tierte. Der Erfolg war ziemlich genau das Gegenteil des gewiinschten. Erst
jetzt wurde die Belanglosigkeit vollends offensichtlich. Hier Operette und
Schauspiel fiir das Abonnements- oder Stammpublikum, das ungestort sein
wochentliches oder monatliches Vergniigen geniessen wollte, dort bot das

56



gleiche Institut das ungeheuer engagierte und progressive Theater an, das den
jungen Besuchern das ihre geben sollte. Befriedigung von Bediirfnissen —
echten und vermeintlichen - auf der ganzen Linie. Grund: der gleiche, dem
jeder Produktionsapparat unterliegt. Er ist vorhanden, also muss er genutzt,
muss er rentabel gemacht werden. Dazu miissen die Wiinsche der Konsu-
menten erkannt und auf breitem Feld méglichst vielseitig erfiillt werden. Im
Hintergrund steht der Kassenrapport. Theater, die ihre Subventionsbegeh-
ren nicht erhohen, die sogar hohere Einspielergebnisse nachweisen konnen
als budgetiert wurde, diese Theater erfreuen sich der uneingeschrinkten
Beliebtheit der Geldgeber — der Behdrden und der Offentlichkeit. Da kon-
nen nur Storenfriede fragen, wie diese Ergebnisse erzielt wurden.

Das ist das Dilemma : Unsere Theater sind keine Geschiftstheater, wie das
beispielsweise in Amerika oder in London der Fall ist. Sie erhalten Geld
und nehmen mit diesem Geld einen wie immer umschriebenen Auftrag ent-
gegen, « Kultur» als Gegenleistung zu erbringen. Das muss, da ja der Blick
auf die Kasse trotzdem zwingend bleibt, zu der Schizophrenie fiihren, die ich
zu beschreiben versuchte. Ist ein Theater Privattheater, ist es nichts als
Geschift, dann kann und braucht es kein anderes Ziel zu haben, als das Haus
zu fiillen. Niemand wird ihm das veriibeln, man wird nicht das Haus beur-
teilen, sondern das Publikum. Ist ein Theater subventioniert, dann beurteilt
man das Haus — nicht das Publikum.

Selbstverstdndlich horen alle diese Sorgen da auf, wo die Qualitdt des
Gebotenen auf der Biihne keinen Anlass zur Kritik mehr bietet. Erstklassige
Auffithrungen haben volle Hiuser — das ist kein Geheimnis, das soll hier
nicht verschwiegen werden. Nur: Es hiesse Blinde-Kuh spielen, wollten wir
so tun, als sei diese Qualitdt jederzeit und tiberall beliebig herstellbar, wenn
man sich nur entsprechende Miihe gdbe. Unser Problem ist nicht, wie man
mit erstklassigen Theaterleuten dem Theater Resonanz verschafft. Unser
Problem ist, wie man mit zweit- und drittklassigen Theaterleuten ein Maxi-
mum an Qualitit und ein Maximum an Haltung produziert. Denn erstklas-
sige Theaterleute sind &dusserst diinn gesdt. Die Schweizer Stadttheater
konnen mit ihnen nur in Ausnahmeféllen rechnen. Dazwischen haben sie
Monat um Monat Programme zu realisieren, von denen Dramaturgen,
Schauspieler und Kritiker in der Regel a priori wissen, dass sie mit den herr-
schenden Anschauungen von dem, was Theater ist, nicht zu realisieren sind.
Die Folgen sind einsehbar und sie sind immer wieder kontrollierbar: Sie
heissen Provinzialisierung, Selbstiiberschdatzung, erhéhte Empfindlichkeit.
Sie heissen auch Abkapselung, Erstarrung, schlecht verborgene Enttdu-
schung. Unser Problem ist, dass wir den Stilvorstellungen von Theater, wie
sie in der Offentlichkeit vorherrschen — nicht entrinnen kénnen. Die Ent-
wicklung zu Neuem, die Beriicksichtigung der bekannten und uniibersehba-
ren Schwichen, ihre Beniitzung, ihre Verkehrung in Grundlagen zu neuen

57



Formen der theatralischen Darstellung ist uns verwehrt. Und solange sie uns
verwehrt ist, werden wir keinen Ansatzpunkt zu wirklich neuem Theater
finden. Diese Spannungen im System sind nicht zu iiberwinden, weil sie
sachbedingt sind —, da hilft alles Diskutieren, da hilft alles Planen, da hilft
alles Wollen nichts.

Klassikermord

GEORGES SCHLOCKER

Von einer Krise des Theaters spricht, wem man rechts und links nur immer
Gehor schenken will. Es sei steuerlos geworden, wisse nicht mehr, was es
wolle, sei deshalb in Routine verfallen oder in eine Betriebsamkeit ohne Ziel.
An Vorwiirfen fehlt es nicht, schon eher an Hilfsmitteln gegen die diagnosti-
zierten Ubel. Kunst welcher Art auch immer ist ein Nachtschattengewichs.
Was sie zur Bliite bringt, stromt ihr fast immer im Beobachtungsdunkel zu.
Erst wenn sie bliiht, sehen es die ersten, und wenn sie verbliiht ist, alle.
Dann schwdrmt man vom kaum Wahrgenommenen und erh6ht es zum
Massstab des Kommenden, vor dem man noch die Augen verschlossen hilt.

Je uneiniger eine Gemeinschaft iiber sich selbst ist, um so mehr Krisen-
anldsse sind der Kunst gegeben. Wenn man also vom Theater sagt, es be-
finde sich in einer Krise, soll man darin nicht nur die Theatererzeugenden,
sondern auch die Theateraufnehmenden miteinbeziehen. Tatsdchlich ist das
Publikum viel krisenanfélliger, als man glaubt. Vielleicht fiinfzig Prozent
aller Theaterbesucher wiinschen auf den Brettern, sei’s nur in Spuren, etwas
von dem zu sehen, was ihnen das Leben streng vorenthélt: das Heile, Unge-
fahrdete, durchs Ich zu Bestimmende. Aber was am Arbeitsplatz und beim
Anhoren der Nachrichten als selbstverstindlich hingenommen wird: die
Verbiegung des Menschen zum Zahnrad, das gefiigig sich in die Funktions-
maschine einpasst, kommt es in der Kunst zur Sprache, wird es dort Bild,
dann verstort und erbittert es. Und dies bemerkenswerterweise in der
kiinstlerischen Veranstaltung am meisten, welche dank gemeinsamer Auf-
nahme Offentlichkeit als Lebensraum erzeugt.

Hat man je gesehen, dass Gruppen aufgebrachter Leser den Autor eines
Romans auf der Strasse ausbuhen, der das Ungliick hatte, den Menschen als

58



	Zwischen Tradition und Moderne : einige Überlegungen zu den Spannungen im Theater-System

