
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 4: Presse in der Krise? : ein internationaler Querschnitt

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

IM GEDENKEN AN NELLY SACHS UND PAUL CELAN

Am 12. Mai dieses Jahres ist die Lyrikerin Nelly Sachs verstorben. Ende April ging die
Nachricht durch die Presse, der Lyriker Paul Celan sei freiwillig aus dem Leben geschieden.
Zwei überragende Erscheinungen der deutschen Literatur dieses Jahrhunderts sind damit
hinter ihr Werk, das bleiben wird, zurückgetreten. Die zwei Interpretationen, die hier
folgen, sind im Gedenken an Nelly Sachs und Paul Celan geschrieben worden.

Nelly Sachs, die Suchende

Unter dem Titel Die Suchende hat Nelly
Sachs im Sommer 1966 einen Zyklus von
sieben Gedichten geschrieben, den sie dann
im Dezember desselben Jahres, anlässlich
ihres 75. Geburtstags, ihren Freunden und
Verehrern durch den Suhrkamp-Verlag
überreichen liess. Die wenigen Besitzer
dieses zweifarbigen, handgesetzten
Kunstdruckes in Diotima-Antiqua-Schrift dürfen
sich glücklich schätzen; nicht nur weil sie

etwas Seltenes, Schönes in Händen haben,
sondern auch weil ihnen die Dichterin eine
Art Testament ihres Daseins und ihres
Dichtertums überlassen hat. Sie erzählt
in dem erwähnten Zyklus die Geschichte
ihres Leidens, ihrer Angst und ihres Su-
chens. Und zugleich vermittelt sie uns in
diesen Gedichten einen Überblick über die
verschiedenen Stufen ihres künstlerischen
Schaffens, die sie als Suchende durchlaufen
und in sich aufgehoben hat. So werden wir
uns bei der Betrachtung dieses dichterischen

Testamentes immer wieder auf
frühere Gedichte oder Gedichtsammlungen
der Nelly Sachs zurückbesinnen müssen.
Es ist ohnehin charakteristisch für diese

Dichterin, dass sie in ihren späten Texten
auf früher schon Gesagtes anspielt. Ihr
Weg zum Spätwerk ist ein Weg zunehmender

Komplexität. Die Interpretation
solcher Spätwerke stösst angesichts dieser

Komplexität der Texte nicht selten auf
beinahe unlösbare Probleme. Aber wenn auch
manche Frage unbeantwortet bleiben muss,
so führt uns doch die Fragestellung selbst
immer wieder zurück auf den im Titel
angedeuteten Prozess des Suchens. Wir müssen
lernen, das Werk Nelly Sachs' als ein
Werdendes aufzufassen, ein Werdendes,
das dem nie versiegenden Quell menschlichen

Suchens entsprungen ist und - wenn
es auf verständnisvolle Leser stösst - noch
immer entspringt.

Grosse Dichter haben den Menschen
schon immer als Suchenden dargestellt und
sich auch mit solchen Suchenden identifiziert.

Odysseus, Don Quijote, Don Juan,
Faust, sie alle sind Suchende. Ihre Fahrten
und Abenteuer sind Ausdruck innerer
Unruhe. Suchende sind unbefriedigt über das,
was schon ist. Gärung und Ahnung treiben
sie unablässig vorwärts. Im folgenden soll
nun das Treibende dieser Gärung im Werk
der Nelly Sachs etwas genauer betrachtet
werden. Wir gehen aus vom ersten Gedicht
des erwähnten Zyklus Die Suchende:

Von der gewitternden Tanzkapelle
wo die Noten aus ihren schwarzen Nestern

fliegen
sich umbringen -

352



geht die Leidbesessene

auf dem magischen Dreieck des Suchens

wo Feuer auseinandergepflückt wird
und Wasser zum ertrinken gereicht -
Liebende sterben einander zu
durchädern die Luft -
In der Sonnenfinsternis
das Grün ist zu Asche verdammt
die Vögel ersticken in Angst
denn das Ungewisse ist im Annahen -
hinterrücks aus Nacht geschnitten
schleift der Lichttod
des Suchens Geschichte in den Sand -
Seefahrend zum Zenith
wo die weisse Lachmöve sitzt und wartet
kältet sie schon ihren zerfallenden Staub

Sternbild des Geliebten
vom Henker ausgeblasen
der Löwe vom Himmel gefallen -
Sie sucht sie sucht
brennt die Luft mit Schmerz an
die Wände der Wüste wissen von Liebe
die jung in den Abend steigt
diese Vorfeier auf den Tod -
Sie sucht den Geliebten
findet ihn nicht
muss die Welt neu herstellen
ruft den Engel
eine Rippe aus ihrem Körper zu schneiden
bläst sie mit göttlichem Atem an
weisses Palmenblatt im Schlaf
und die Adern träumend gezogen
Die Suchende in ihrer Armut
nimmt zum Abschied die Krume Erde in

den Mund
aufersteht weiter -

Der Anfang des Gedichts führt uns
zurück in Nelly Sachs' private, wohlbehütete,
noch keineswegs vom Suchen gehetzte
Kindheit und Jugendzeit. Das Bild der
Tanzkapelle lässt an Berlin denken, an
Kaffeehäuser am Kurfürstendamm, an das
vornehme Tiergartenviertel vielleicht, wo
die Dichterin eine sorglose Jugend
verbrachte. Doch die grossbürgerliche Satt¬

heit des alten Berlin trug ihren eigenen
Widerspruch schon in sich. Nelly Sachs

nennt die Tanzkapelle eine «gewitternde
Tanzkapelle» und spricht gleich danach
von den Noten, die «aus ihren schwarzen
Nestern fliegen», das heisst aus dem festen
Gefüge von Takt und Harmonie hinausgeworfen

werden. Ein Bild für die Zerstörung
der alten Gesellschaftsordnung durch ihre
eigenen Produkte: Krieg und Faschismus.
Doch nicht der alten Gesellschaftsordnung
trauert die Dichterin nach; ihre Angst und
Trauer ist zunächst ein ganz privates
Gefühl. Die erste Stufe ihres Suchens
entspringt dem privaten, persönlichen Leiden
nach dem Verlust der Familie, der Freunde,
des Geliebten.

In elementaren Bildern wird dieses Leid
in unserm Gedicht nachempfunden. Feuer,
Wasser und Luft bilden zusammen das
magische Dreieck des Suchens. Feuer, sonst
der Blüte vergleichbar, dem roten Mohn,
der roten Tulpe, wird in der Zeit des Terrors

und des Krieges auseinandergepflückt,
vielleicht im gigantischen Feuerwerk der
Bomben oder der Maschinengewehre.
Wasser, sonst dem Durstigen zum Trinken
gereicht, gereicht dem verängsteten, flüchtigen,

heimatlosen Menschen nur noch zum
Verderben, zum Ertrinken. Luft endlich
wird erfüllt von dem Rauch, der aus den
Schornsteinen der Verbrennungsöfen steigt.
Wir kennen dieses Motiv von den Gedichten

her, die Nelly Sachs während der ersten
Exiljahre in Schweden geschrieben hat und
die dann 1946 unter dem Titel In den

Wohnungen des Todes erschienen sind. Die in
die Luft steigenden Rauchsäulen sind in die
Luft geschriebene Grabschriften für die
Israeliten. Der Leib Israels zog, wie Nelly
Sachs in einem jener Gedichte sagt, in
jener schweren Zeit «aufgelöst in Rauch
durch die Luft». Auch in der ersten
Strophe unseres späten Gedichts drückt
sich Nelly Sachs ganz ähnlich aus :

Liebende sterben einander zu
durchädern die Luft -

Die Auflösung des Leibes in Rauch ist
furchtbar; und doch kündet sich in der
Wendung «sterben einander zu» die Mög-

353



lichkeit einer ganz anderen, mystischen
Vereinigung an. Vorerst allerdings befinden

wir uns noch nicht auf einer solchen
Stufe der mystischen Verwandlung,
sondern empfinden den Rauch als Grabschrift
und, wenn wir uns der zweiten Strophe
zuwenden, als Verdunkelung des Sonnenlichts.

Wenn wir die erste Strophe vom ersten
Gedichtband der Nachkriegszeit her
verstanden haben, so können wir zur Erläuterung

der zweiten nun die Gedichte von 1949
heranziehen. Schon der Titel dieser Sammlung

ist für die Deutung des Wortes
Sonnenfinsternis sehr hilfreich: er lautet
Sternverdunkelung. Sonnenfinsternis ist eine

besonders wirksame Art der
Sternverdunkelung. Menschen und Tiere verstummen

in Ungewissheit und Angst, weil der
Rauch ihnen das Lichtgestirn verdunkelt.
Im Lichttod erscheint alles nur noch
farblos-grau. Lichttod heisst hier wohl
zunächst Tod des Lichts, also eben
Sonnenfinsternis, Sternverdunkelung. Anderseits
meint Lichttod aber sicher auch den Tod,
den das Licht, als zerstörendes Feuer, uns
bereitet: Tod durch Verbrennung, durch
Bomben, durch Geschosse aus dem Hinterhalt.

Lichttod ist Tod des Lichts und tötendes

Licht :

hinterrücks aus Nacht geschnitten
schleift der Lichttod
des Suchens Geschichte in den Sand -

Lichttod ist das gewaltsame Auslöschen
jenes nach chassidischem Glauben in uns
wohnenden wunderbaren Funkens, der uns
überhaupt erst befähigt, so etwas wie Licht
wahrzunehmen. Was aber meint die Dichterin,

wenn sie sagt, der Lichttod schleife
des Suchens Geschichte in den Sand Was
ist das, des Suchens Geschichte?

Wir befinden uns hier nun bereits auf
einer höheren Stufe des Suchens. Nach dem
Suchen nach Verlorenem, also dem
objektbezogenen Suchen der ersten Strophe rückt
nun das Suchen selbst ins Blickfeld der
Suchenden. Die Suchende reflektiert auf
sich selbst und auf ihr eigenes Suchen, von
dem ja ihr Dasein geprägt ist. Der Gegenstand

des Suchens, etwa der tote Bräuti¬

gam, ist in dieser Reflexion auf das
Suchen selbst aufgehoben. Auf dieser Stufe
erhält das Suchen geschichtlichen Charakter.

Geschichte ist Geist als gebildeter
Geist. Anderseits ist geschichtlicher Geist
auch immer Geist, der sich erst bildet.
Die Wendung «des Suchens Geschichte»
meint nichts anderes als den gebildeten
und sich fortwährend neu bildenden Geist.
Wenn nun aber - nach den Worten der
Dichterin - die Geschichte des Suchens in
den Sand geschleift wird, ist dieser Prozess
des werdenden Geistes gestört. Nach chas-
sidischer Lehre, der Nelly Sachs sehr
nahestand, ist ja der Staub oder Sand der
Ursprung aller Dinge. Der Mensch aber ist in
die Welt gesetzt, dass er den Staub zum
Geist erhebe. Unfähigkeit oder eben eine

Katastrophe wie ein Krieg lassen den
Menschen aber immer wieder in diesem Prozess
der Erhebung scheitern, so dass alles in den
Staub zurücksinkt. Das Suchen hört auf,
wenn das suchende Subjekt, der Mensch,
versagt oder vernichtet wird.

Nun ist aUerdings das Zurücksinken des

menschlichen Geistes in Sand oder Staub
bei Nelly Sachs nicht zu verstehen als
endgültige Vernichtung des Geistes. Der Sand

trägt die Möglichkeit neuer Verwandlung,
neuen Suchens in sich. In den Sand sind die
Runen der Sehnsucht geschrieben. Rune
der Sehnsucht ist auch die Seefahrt zum
Zenit. In dem grossen Gedicht «Die
Stunde zu Endor», das in der Sammlung
Und niemand weiss weiter 1957 erschienen
ist, hat Nelly Sachs die Neugeburt des Geistes

besonders eindrücklich dargestellt.
Allerdings ist vorerst von der Geburt
«Wahnsinniger» die Rede:

«Wahnsinnige werden aus dem Zenit
deiner Stille geboren.» Aber das Bild der
weissen Lachmöve in unserem Gedicht
weist bereits auf eine Überwindung dieses

Wahnsinns hin. Die «Lachkeime in der
Kehle der Möwe» erscheinen nämlich in
einem andern Gedicht der Sammlung Und
niemand weiss weiter als Vorstufe der Sprache,

als Wurzel des Wortes Du. Staub wird
also Sprache. Sprache ist der geläuterte
Ausdruck des Schmerzes. Die Suchende
zerfällt zu Staub, aber aus dem Staub formt

354



sie das Du der Sprache und schafft somit
eine neue, erhabene Möglichkeit der
Vereinigung mit dem Geliebten, dessen Sternbild,

das Sternbild des Löwen, vom Himmel

gefaUen, das heisst auch zu Staub
geworden ist. Da der Geliebte tot ist, überträgt

die Suchende ihre Liebe auf den Sand,
in den der Tote sich aufgelöst hat. In der
Sammlung Flucht und Verwandlung (1959)
nennt sich die Dichterin einmal «Braut»,
die «fein gesiebt» wird «in den durstenden
Sand». Der Sand durstet nach Liebe, die
Suchende, die den Geliebten nicht findet
und die Welt neu herstellen möchte, nimmt
Sand in den Mund. Hier befinden wir uns
auf der höchsten Stufe des Suchens: Die
Welt soll neu hergestellt werden, aus dem
Wort. Zum Verständnis dieses schöpferischen

Vorgangs müssen wir ein Gedicht
aus der letzten grossen Sammlung «Glühende

Rätsel» beiziehen (1963):
Grade hinein in das Äusserste
nicht Versteckspielen vor dem Schmerz
ich kann euch nur suchen
wenn ich den Sand in den Mund nehme

um dann die Auferstehung zu schmecken
denn meine Trauer habt ihr verlassen

abgeschieden seid ihr von meiner Liebe
ihr meine Geliebten -

Die Suchende ist hier arm geworden: arm
an Objekten der Suche. Denn das Was des

Suchens hat sich ihr längst entzogen. Das
Suchen ist auf dieser höchsten Stufe objektfrei,

dafür aber total geworden. Der Sand
oder die Krume Erde, die die Suchende in
den Mund nimmt, ist Symbol für das To-
tum Erde. Im Munde der Suchenden aber
feiert die Erde ihre Auferstehung.

Die drei letzten Zeilen unseres
Gedichts umreissen das Dasein Nelly Sachs'
trefflicher als aUes bisher Gesagte und geben
uns zugleich einen Begriff von der
vollendeten Komplexität dieser Dichtung:

Die Suchende in ihrer Armut
nimmt zum Abschied die Krume Erde in

den Mund
aufersteht weiter -

Bruno Bolliger

Paul Celan

Das Gedicht Assisi ist 1954 geschrieben
worden und im Bändchen «Von Schwelle
zu Schwelle» 1955 erschienen.

Umbrische Nacht.
Umbrische Nacht mit dem Silber von

Glocke und Ölblatt.
Umbrische Nacht mit dem Stein, den du

hertrugst.
Umbrische Nacht mit dem Stein.

Stumm, was ins Leben stieg, stumm.
Füll die Krüge um.

Irdener Krug.
Irdener Krug, dran die Töpferhandfestwuchs.
Irdener Krug, den die Hand eines Schattens

für immer verschloss.
Irdener Krug mit dem Siegel des Schattens.

Stein, wo du hinsiehst, Stein.
Lass das Grautier ein.

Trottendes Tier.
Trottendes Tier im Schnee, den die nackteste

Hand streut.
Trottendes Tier vor dem Wort, das ins

Schloss fiel.
Trottendes Tier, das den Schlaf aus der

Handfrìssi.

Glanz, der nicht trösten will, Glanz.
Die Toten - sie betteln noch, Franz.

Das Gedicht fasziniert durch seine
klangliche Schönheit, durch die Musikalität

im Spiel der Laute und Rhythmen. Die
bildhaften Begriffe, im wechselnden
Zusammenhang mehrmals wiederholt, prägen
sich tief ein, ohne dass wir zunächst einen
Bedeutungszusammenhang zu erkennen
vermöchten. Was am ehesten fassbar wird,
ist die Anrufung des heihgen Franz von
Assisi. Mit dieser Gestalt hängt auch die
VorsteUung der «umbrischen Nacht» zu-

355



sammen, einer Dunkelheit voll vom Zauber

südlicher Landschaft: durchklungen
von Glockenschlägen, durchschimmert
vom Mondlicht in Olivenhainen. Warum
aber: «Umbrische Nacht mit dem Stein»?

Die Metapher kommt im Werk Paul
Celans häufig vor. So wird einmal vom
Wort, «das unsterblich ist», gesagt, es sei

«ein aufrechtes Schweigen, ein Stein». Das
Bild ist zunächst von der Imagination her
zu deuten. Stein hält die Form, er zerfliesst
nicht wie Wasser, zerrinnt nicht, verweht
nicht, verglüht nicht! In den Stein kann
man sich nicht hineinträumen, in ihm nicht
Leidenschaft empfinden oder Melancholie.
Er ist das schlechthin Gegenständige.
Wenn er Geheimnis birgt, dann tief innen,
er gibt es nicht preis!

An anderer Stelle lesen wir die Verse :

Die hellen
Steine gehen durch die Luft, die hell-
weissen, die Licht-
bringer.

Wenn der Stein durch die Luft fliegt,
scheint er federleicht. Im Aufschlag offenbart

er die ihm innewohnende Wucht. Es
ist möglich, dass Steine sich in der Luft treffen,

dann «klingen» sie - Symbol der
Begegnung.

Die Botschaft des heiligen Franz, die in
dieser Landschaft lebt, ist eine stumme. Sie
wird erfahrbar im Schweigen, nicht im
Gerede, wie alles, was aus dem Scheindasein
ins wirkliche Sein getreten ist. Dieses
Schweigen aber ist von höchster Intensität ;

so heisst es einmal: «ihr gebetsscharfen
Messer meines Schweigens». Wenn doch
der Mensch erfüllt wäre von solchem
Schweigen, von derart wirklichem Leben!

Stumm, was ins Leben stieg, stumm,
Füll die Krüge um.

Der Krug ist Metapher für den Menschen.
Er kann leer sein, er kann aufnehmen, er
kann er-füllt sein, er kann überschäumen.

Aus Erde ist der Mensch geformt, und
zu Erde wird er wieder zerfallen. Wohl
trägt er das Abbild seines Schöpfers, er ist
aber der Vergänglichkeit überantwortet.
Die Hand des Todes hat ihn verschlossen

und ihm das Siegel der Endlichkeit aufgeprägt.

Der Mensch ist in die Nacht des
Daseins gestellt. Diese Nacht aber ist heiter
von innen heraus für den, der die Botschaft
des heiligen Franz wahrzunehmen vermag.

Das Wort, die Wahrheit, ist überall
gegenwärtig:

Stein, wo du hinsiehst, Stein.

Aber der Mensch muss sie erschliessen :

Lass das Grautier ein.

Wieder stossen wir auf eine Metapher, die
uns zunächst mehr verbirgt als offenbart.
Im Gedicht «Sprachgitter» wird grau als
die Farbe des Herzens bezeichnet :

die Fliesen. Darauf,
dicht beieinander, die beiden
herzgrauen Lachen :

zwei
Mundvoll Schweigen.

Und an anderer Stelle ist die Rede vom
«graugeschlagenen Herzhammersilber».
Grau ist die Farbe des leidenden Herzens.
Das Grautier wird als ein «trottendes
Tier» bezeichnet. Dieser Begriff bildet die
Bewegung des Herzens ab, es ist eine
schwermütige Bewegung, und die Metapher

verdeutlicht nichts anderes als das
Bemühen des Menschen, in die im Dasein
verborgene Wahrheit einzudringen. Dieses
Bemühen gehört zum Allervertrautesten.
Das trottende Tier «frisst aus der Hand»,
es frisst «Schlaf» aus der Hand. «Wir
schliefen nicht mehr, denn wir lagen im
Uhrwerk der Schwermut» heisst es
einmal.

Die Schwermut verzehrt den Schlaf, sie

verunmöglicht das Vergessen, sie hält auf
ihre Weise die Erinnerung wach. Sie geht
den harten Weg «durch den Schnee», den
die «nackteste Hand» gestreut. Die
«nackteste Hand»: Bild für ein Wesen,
das dem Menschen vertraut und doch
ungeheuer fremd gegenübersteht.

Die Schwermut sucht das Wort zu
ergründen, das Wort - des Evangeliums viel-

356



leicht -, sie kann aber nicht zum Ziele kommen,

weil die absolute Wahrheit dem
Menschen verschlossen ist. Zwischen dem
Menschen und einem Wesen, das hier nicht mit
dem Namen genannt ist, stehen Geschehnisse,

die nicht zu begreifen sind. Die Frage
nach dem Sinn des Todes von Unschuldigen,

die ihr Leben noch nicht gelebt haben
(Celans Eltern und Schwester sind in
Konzentrationslagern ermordet worden), steht
hinter den letzten Zeilen dieses Gedichtes.
Alle Schönheit des Daseins, alle Wahrheit
einer Botschaft wie derjenigen des heiligen
Franz, sie vermögen nicht zu trösten,
solange diese Frage - noch - offenbleibt. So
wird die «umbrische Nacht» mit ihrer
Finsternis und ihrem Glanz, einem Glanz,
der ja erst auf dem Grunde der Finsternis
wahrnehmbar ist, zum Imaginationsraum
eines Menschen, der versucht, aus den
niederdrückenden Erfahrungen den Weg in
die Heiterkeit des Annehmens und
Vergebens zu finden. Es darf in diesem
Zusammenhang darauf hingewiesen werden, dass
die Figur des heiligen Franz an der Seite
Baalschems, einer ähnlich gearteten
Gestalt aus der chassidischen Vorstellungswelt,

bei Nelly Sachs eine grosse Rolle
spielt. Die inhaltliche Aussage findet ihre
formale Entsprechung in dem Ineinander
von anschaulicher Begrifflichkeit und
Dunkelheit des Sinns, im Widerspiel des
schwermütigen Rhythmus mit seinen Wiederholungen

und gedehnten Daktylen (stellenweise

scheinen sie in lauter Hebungen
überzugehen: «Füll die Krüge um») zur
klaren und differenzierten Fassung der
einzelnen Verse, die alle Dumpfheit, alles
Verschwommene ausschliessen. Dasein ist in
solcher Spannung als Geheimnis begriffen,
als ein Geheimnis, vor dem auch die
Interpretation haltmachen muss.

Einer der Gedichtbände Paul Celans
trägt den Titel «Sprachgitter», was leicht
missverständlich ausgelegt werden könnte.
Sprachgitter hat mit Geometrie nichts zu
tun, es meint lediglich, dass das Eigentliche
nicht in den Worten selber, sondern erst
hinter und zwischen ihnen liege. Goethe hat
dasselbe im Bild des Fächers ausgedrückt,
durch dessen Stäbe das Auge «ins Auge

blitzt». Hier wie dort Bilder, die derart
reich sind an möglichen Bezügen, dass sie

nicht anders denn als aus den Tiefen der
Ein-bild-ungskraft heraus verstanden werden

können. Die Bilder haben bei Celan
den Charakter des Mythos. In seiner Rede
«Der Meridian» sagt er:

«Das Gedicht heute zeigt... eine starke
Neigung zum Verstummen. Es behauptet
sich am Rande seiner selbst; es ruft und
holt sich, um bestehen zu können, unausgesetzt

aus seinem Schon-nicht-mehr in
sein Immer-noch zurück.»

Das gilt gewiss von seinen eigenen
Gedichten zuallererst.

Psalm

Niemand knetet uns wieder aus Erde
und Lehm,

niemand bespricht unsern Staub.
Niemand

Gelobt seist du, Niemand.
Dir zuliebe wollen
wir blühn.
Dir
entgegen.

Ein Nichts
waren wir, sind wir, werden
wir bleiben, blühend:
die Nichts-, die
Niemandsrose.

Mit
dem Griffel seelenhell,
dem Staubfaden himmelswüst,
der Krone rot
vom Purpurwort, das wir sangen
über, o über
dem Dorn.

Der Titel Psalm deutet auf religiösen
Gehalt hin, ebenso wie Assisi. Der Anfang
liest sich aber eher wie eine Negierung der
christlichen Genesis. Handelt es sich um
eine Parodie? Sind wir bei Brecht? Unvermutet

tritt der Ausdruck «niemand» aus

357



der Alltagssphäre in einen ganz andern
Bedeutungsraum hinüber. Gross steht er in
der dritten Zeile da. Wir haben es mit dem
Niemand zu tun, dem Niemand als unserem

Du, als unserem Schöpfer, der - die
ersten beiden Verse rücken jetzt ins richtige
Licht - uns aus Erde geknetet und uns den
Atem eingehaucht hat.

Nichts hindert uns, den Begriff
«Niemand» durch «Gott» zu ersetzen. Warum
tut Celan es nicht? Wohl weil er das
Grösste, die schöpferische Macht, ihr
unbegreifliches Wesen nur ahnend vergegenwärtigen,

aber nicht mit einem geläufigen
Begriff benennen kann.

In einem Gedicht aus dem Band «Die
Niemandsrose» stehen die Zeilen:

Gott, das lesen wir, ist
ein Teil und ein zweiter, zerstreuter:
im Tod
all der Gemähten
wächst er sich zu.

Auch im wahrhaft gelebten Leben wächst
Gott, ja «blüht» Gott sich zu. In vielen
Bildern hat Celan diese Gottbezogenheit
des Menschen ausgedrückt.

O du gräbst und ich grab, und ich grab
mich dir zu

Das Wesen des Menschen ist dadurch
bestimmt, dass er Gott entgegenblüht.
«Blühend» - im Partizip präsens ist das
dauernde Wesen den wechselnden Erscheinungen

in der Zeit: «waren wir, sind wir,
werden wir», eindrücklich gegenübergestellt.

Der Mensch ist zwar vor dem
Niemand ein Nichts, aber durch die Zuordnung

auf ihn hin auch geadelt: er darf mit
der Rose, dem Inbegriff der VoUkommenheit

verglichen werden. Die Nichtsrose,

das scheint paradox, die Niemandsrose
ebenfalls, es sind aber höchst sinnhafte
Metaphern, die das Geheimnis des menschlichen

Daseins bergen.
Und nun folgt, einer schweren Auf-

waUung von Gefühl abgerungen, fast
triumphierend zuerst, die Bestimmung des

menschlichen Wesens aus sich selbst heraus,

sein Weg von der «art pour l'art» zur
«art pour Dieu». Mit den Organen der
Seele und des Geistes vermag der Mensch
den Niemand zu erahnen. Staubfaden, das
deutet auf den Anfang hin, der Staubfaden
trägt die Pollen. Griffel, das meint das
Ziel: die Befruchtung. «Himmelswüst»
evoziert die Weite des Himmels, die
Leere, die dem Wesen des Niemand
entspricht. Tiefer aber erfasst der Mensch mit
dem Herzen. Er trägt dem Wesen über ihm
Verehrung und Liebe entgegen. Die Krone
der Rose ist rot vom Purpurwort - «Dornen

»krone schwingt mit, rot «wie Blut»
und Purpur«mantel».

Es gehört zum Adel des Menschen, dass

er über dem dunklen Grund von Leid den
Psalm zu singen vermag. Der Psalm zielt
auf das Ewige. Im Paradoxon dringen wir
über das Endliche hinaus. Aber das jenseits
angesprochene Wesen wird gleichzeitig als
Niemand bezeichnet. Darin spiegelt sich die
Not des Dichters in unserer Zeit.

Im Purpurwort, da ist die Erfahrung von
Auschwitz drin, aber sie ist in Schönheit
bewältigt. Ein aufmerksamer Leser hat von
der «verschwiegenen Zeitgemässheit» der
Gedichte Paul Celans gesprochen.

Die Niemandsrose: Mythos des
lyrischen Gedichts nach 1945. So «über dem
Dorn» und «einem Niemand entgegen»
haben vieUeicht selten vorher Menschen
leben und Dichter schreiben müssen.

Albert Hauser

KRISE IM SCHWEIZERISCHEN SCHRIFTSTELLER-VEREIN

Ein Bericht über das Kulturleben der
Schweiz dürfte heute keinesfalls an Ereignissen

vorübergehen, die auf den ersten
Blick als blamable Pannen erscheinen,

aber in Wahrheit viel wichtiger sind : Wendepunkte

in einem Prozess, der mit dem
lautstarken, mit allerlei bösen Nebengeräuschen

garnierten Auftakt des Zürcher

358



Literaturstreits im Jahre 1966 begonnen
hat und so bald noch nicht abgeschlossen
sein dürfte. Einer dieser Wendepunkte ist
der akute Ausbruch einer lange schon
schwelenden Krise im Schweizerischen
Schriftsteller-Verein, ausgelöst durch den
gemeinsamen Austritt von zweiundzwanzig
seiner namhaftesten Mitglieder. Ein anderer

wäre die Kontroverse um das
Schauspielhaus Zürich, die nach der missglückten
Episode Löffler im Streit um das Verhalten
des designierten Direktors Harry Buckwitz

zur Zeit des Naziregimes einen neuen
Höhepunkt erreicht hat. Es gibt
Nebenschauplätze, affilierte Verfahren und viel
publizistischen Kommentar dazu, übrigens

auch allerhand Klamauk. Aber die
Szene wird im Augenblick beherrscht durch
die Auseinandersetzung der Schweizer
Schriftsteller unter sich und durch die
Schwierigkeiten, der traditionsreichen
Bühne am Pfauen eine neue Zukunft zu
eröffnen. Demjenigen, den der Jargon der
Zeit als Literatur- und Kunstkonsumenten
zu bezeichnen liebt, kann nicht länger
zweifelhaft bleiben, dass eine Periode
verhältnismässiger Ruhe oder auch
eingespielter Routine abgeschlossen ist. Den
Bereichen der Kunst, des Schönen, des rein
Geistigen wird nicht länger ein Sonderdasein

zugebilligt. Sie sehen sich zum Verhör
befohlen, müssen sich ausweisen und werden

auf ihre gesellschaftliche Funktion
geprüft. Es handelt sich dabei um einen
notwendigen und nützlichen Prozess, der am
Ende das Wesen des Kulturellen (das
niemals das Ausgesparte, Feierabendliche
und im übrigen höchst Nebensächliche
sein kann) wieder freilegen muss. Zu hoffen

ist nur, dass er nicht als Schauprozess,
sondern in fairer Respektierung der
Parteien geführt wird.

Die gemeinschaftliche Erklärung, mit
der die zweiundzwanzig Dissidenten drei
Tage vor der ordentlichen Generalversammlung,

die auf den 23./24.Mai in Bad
Ragaz einberufen war, ihren Austritt mit
Hilfe von Presse, Radio und Fernsehen
vor der breitesten Öffentlichkeit begründeten,

gipfelt im Vorwurf an den Präsidenten,
Maurice Zermatten, er habe sich durch

seine Mitarbeit am Zivilverteidigungsbuch
(französische Fassung) und durch die
seinerzeitige Mitwirkung an der Theaterzensur

des Kantons Wallis als Repräsentant
des Schriftsteller-Vereins disqualifiziert.
Mindestens in ihrem zweiten Teil war diese

Begründung bekannt, als Maurice
Zermatten 1967 als Nachfolger von Hans
Zbinden zum Präsidenten gewählt wurde.
Niemand machte damals Bedenken
geltend. Die Wahl erfolgte mit Akklamation,
ebenfaUs ein Jahr später die Bestätigung
im Amt, obgleich 1967 und 1968 vereinzelt
Mitglieder der heutigen Dissidenten an den
Jahresversammlungen teilnahmen. Jetzt
liest man in ihrer Erklärung, unter dem
Präsidium Zermattens sei es nicht möghch,
«glaubhaft für die Opfer von Repression
und Zensur in anderen Staaten einzutreten».

Zum besseren Verständnis des
demonstrativen Austritts muss man wissen, dass
die zweiundzwanzig Schriftsteller ihren
Entschluss als Konsequenz aus dem Ergebnis

einer Umfrage verstehen, das anders
ausfiel, als sie gehofft haben mochten.
Und hier nun wird deutlicher als im
vordergründigen Streit um Zermatten und das

Zivilverteidigungsbuch sichtbar, woran der
Schweizerische Schriftsteller-Verein krankt,
seit langem und nicht erst seit dem Mai
1970. Von 438 Mitgliedern hatten 253 (58
Prozent) geantwortet. 208 davon sprachen
sich gegen eine ausserordentliche
Generalversammlung aus, an der das Zivilverteidigungsbuch

und die darin enthaltenen
Verdächtigungen und Angriffe an die Adresse
der Intellektuellen einziges Traktandum
gewesen wären. 43 waren dafür, 2 blieben
unentschieden. Es bleibt natürlich offen,
ob die 253 negativen Antworten bedeuten,
dass ihre Urheber damit gegen die Kritiker

Zermattens und des Zivilverteidigungsbuches

Stellung nehmen wollten. Und es

bleibt offen, ob die nicht antwortenden
Mitglieder das Zivilverteidigungsbuch für
gut oder für massig oder vielleicht nur für
aUzu unbedeutend hielten. Wahrscheinlich
hatten sie es ja auch nicht gelesen. Aber es

kann auch sein, dass sie von der Absicht
des Vorstandes Kenntnis hatten, das Thema

359



ohnehin auf das Programm der ordentlichen

Jahresversammlung vom Mai zu
setzen, weshalb sie Umtriebe und Kosten
einer ausserordentlichen Veranstaltung für
überflüssig hielten.

Jedenfalls ist es schade, dass die Autoren,

die ihren Austritt so bemerkenswert
genau tempiert und publizistisch versiert
(wie Meister der Branche) vollzogen, nicht
geschlossen in Bad Ragaz auftraten. Was
dort ohne ihre Anwesenheit geschah,
rechtfertigt kaum die nachträgliche
Feststellung, da sehe man's ja, der Immobilismus,

das satte Behagen an der blossen
Mitgliedschaft und Schlimmeres seien im
SSV in der Mehrheit. Dass dieser Eindruck
leider besteht und dass zum mindesten die
Generalversammlungen ihn immer wieder
bestätigt haben, entbindet kein Mitglied
von der Pflicht, sich um entsprechende
Korrektur mit den statutarisch festgelegten

Mitteln nachdrücklich zu bemühen.
Ein Eklat wie der gemeinsame Austritt
drei Tage vor der ordentlichen Generalversammlung

mutet sonderbar an, wenn man
weiss, dass die prominenten Dissidenten
höchst selten oder nie aktiv an der Gestaltung

der Geschicke des SSV teilzunehmen
pflegten.

Dazu hätte es in der Nachkriegszeit
Anlass genug gegeben. Wer die
Jahresversammlungen des Schriftsteller-Vereins
regelmässig verfolgt hat (ich versuche es seit
1957), dem kann nicht entgangen sein, dass
die Tendenz vorherrscht, heisse Eisen
liegen zu lassen und vor klaren Entscheidungen

lieber ins Allgemeine auszuweichen.

Ich erinnere mich lebhaft der
jammervollen Schwäche des Vereins, als es galt,
sich mit dem Problem der Mitgliedschaft
des Stalinpreisträgers André Bonnard
auseinanderzusetzen (es war, wenn man so
will, auch das ein Anlass zur Besinnung auf
das Prinzip der Geistesfreiheit), und ich
erinnere mich des stillschweigenden
Verzichts auf die ursprünglich geplante
Podiumsdiskussion über den Zürcher
Literaturstreit im Jahre 1966 aus Gründen, die
wir einmal diplomatisch nennen wollen.
Das nämlich, was der Schriftsteller-Verein
eigentlich sein müsste, ein Forum der of¬

fenen und freien, harten aber fairen Diskussion,

eine Gemeinschaft selbständiger,
origineller und klarer Geister, die Ansichten
und Meinungen zu vertreten wissen und
sich nicht vor Konfrontationen ängstlich
zurückziehen, eben das war er in all den
Jahren - und lange vor Zermatten als
Präsident - kaum. Es dominierten nicht
die originellen Köpfe, sondern die Biederen
und Behäbigen, und merkwürdigerweise
sahen sich die Nonkonformisten in dem
Kreise, in dem sie sich doch eigentlich
unter ihresgleichen hätten finden müssen,
noch einmal einem Establishment gegenüber,

das lieber die Kultur feierte und
zelebrierte, als dass es sich aktuellen und
brennenden Fragen steUte. Vor einem Jahr
erfuhr der Versuch einer Minderheit des

Vorstandes, statt des blossen Weinreisleins
ins Wallis mit pietätvollem Besuch der
Rilke-Stätten immerhin eine Aussprache in
Arbeitsgruppen über die RoUe des Schriftstellers

in der Gesellschaft als Alternativprogramm

anzubieten, nur massigen
Zuspruch. Wer in all den Jahren hoffte, im
Schriftsteller-Verein Aufschluss darüber
zu erhalten, wie die Schweizer Autoren,
die Romands, die Tessiner und die
Deutschschweizer, nicht nur einzelne von ihnen,
sondern das möglichst vollständige Spektrum

der verschiedenartigsten Individualitäten,

etwa über Fragen denken und für
sich entscheiden, die uns als Zeitgenossen
und als Bürger dieses Landes beschäftigen,
der sah sich leider enttäuscht.

Es besteht nicht der geringste Zweifel,
dass in diesem höchst spärlichen oder
fehlenden Interesse an wacher und entschiedener

Zeitgenossenschaft die Kehrseite
einer Literatur- und Kulturverehrung
sichtbar wird, hinter der sich unter anderem

auch die Angst vor Veränderung und
vor dem Wandel der Zeit verschanzt. Es

kommt ja nicht von ungefähr, wenn es
gerade die engagierten, die heute und jetzt
wichtigen SchriftsteUer sind, die in einer
Geste des Überdrusses dem Verein den
Rücken gekehrt haben. Man kann ihnen
vorwerfen, dass sie schon bei mancher
früheren Gelegenheit (und beispielsweise auch
bei Wahlen) nicht auf dem Posten waren,

360



als es galt, die Geschicke des Schriftsteller-
Vereins in der Nachkriegszeit mitzugestal-
ten und kritisch zu begleiten. Sie liessen
jene Kräfte im Stich, die innerhalb des
Vereins im Sinne des Aggiornamento zu
wirken versuchten. Aber um der Sache
willen, um die es ihnen geht, sollte man
solche Vorwürfe zurückhalten und vielmehr
hoffen, dass nach dem lauten Protest der
beharrliche Aufbau doch noch beginnen
könne. Die Ursachen der Krise sind älter
als der Streit um das Zivilverteidigungsbuch
und Maurice Zermatten, und falsch wäre,
dieDinge so engund so persönlich zu sehen.
Es ist eben kein Geheimnis, dass unter
denen, die im Verein verblieben sind, die
über sechzig Jahre alten Mitglieder mehr
als die Hälfte ausmachen, und 156 davon
sind sogar über siebzig. Das heisst: die
Altersstruktur des Vereins stimmt nicht
mehr, seine Fühlung mit der jungen Literatur

ist abgerissen. Nicht bloss die
Auseinandersetzung mit Tagesfragen, wie sie die
engagierten jüngeren Autoren mit Recht
bedrängen, auch die Diskussion neuer
Schreibweisen zum Beispiel, neuer
Formen, Gattungen, Entwicklungen der jüngsten

Zeit kann in seinem Kreis so lange
nicht aufkommen und - wie sie sollte -
permanent geführt werden, als die
Honoratioren, die Bewahrer und Traditionalisten

den Ton angeben. Für einen Schrift¬

steller-Verein ist das mehr als merkwürdig,
und man muss sagen, dass es auch nicht
immer so gewesen ist.

Was also soll geschehen? Ich hoffe auf
eine Erneuerung. Ich sehe nicht ein, warum
man nicht hüben und drüben das Problem
in seinem Kern erkennen und anpacken
sollte, und ich halte es für vollkommen
absurd, wenn etwa Prestigegründe verhindern
würden, dass endlich der Schritt in Richtung

auf ein offenes, von Verkrustungen
freies Kulturverständnis vollzogen werde,
das Literatur und Kunst nicht länger als
besondere Seinsmodalität betrachtet,
sondern - die Formulierung entstammt der
methodologischen Programmschrift eines

jungen Literaturwissenschaftlers - sie
versteht «als interessantes, wenn auch
unvollkommenes Instrument im Rahmen grösserer

Lebenszusammenhänge». Die
Konsequenzen sind klar. Es gibt für den Schriftsteller

so wenig einen Dispens von der
Gegenwart und ihren zahlreichen brennenden

Fragen wie für irgend einen anderen
Zeitgenossen. Darüber kann es keinen
Kompromiss geben, sofern Wesen und
Aufgabe eines Schriftsteller-Vereins davon
berührt werden. Es muss jetzt zum
Gespräch und zur Verständigung über diesen
Punkt kommen.

Anton Krättli

DAS SCHAUSPIEL AN DEN JUNIFESTWOCHEN

Der Festwochenprospekt des Schauspielhauses

kündigte Theater in sechs Sprachen
an. Neben dem «Teatro Stabile di Genova»,
das in Zürich seit Jahren bekannt und
beliebt ist, traten diesen Sommer das «Abbey
Theatre» aus Dublin, der «Cinoherni
klub» aus Prag und das «Théâtre Royal du
Parc» aus Brüssel im Rahmen der
internationalen Gastspiele auf, und ausserdem
gab es Begegnungen mit experimentellen
Theaterformen und Ensembles wie dem
Londoner «Theatre Machine», dem «Odin

Teatret» aus dem dänischen Holstebro,
der «New Troupe, formerly of The La
Mama Repertory Troupe» aus New York.
Man konnte sich informieren über das,

was an verschiedenen Orten in der Welt
auf dem Gebiet des Theaters von sich reden
macht. Die allgemeine Situation ist nicht
von der Art, dass man rundum Vollkommenes

erwarten dürfte. Der Versuch
herrscht vor, die Regisseure suchen nach
der neuen, der heute noch möglichen Form.
Oder sofern sie sich bewährter, überkom-

361



mener Formen annehmen, reflektieren und
analysieren sie sie.

Ein hervorragendes Beispiel dieser Art,
der Tradition mehr verpflichtet als der
Verlockung neuartiger Möglichkeiten
nachgebend, ist Luigi Squarzinas meisterhafte
Inszenierung der Rusteghi von Carlo
Goldoni. Squarzina lässt seine vorzüglichen

Darsteller wie die Instrumente eines
Orchesters zusammenklingen, wobei in
diesem Fall das Fagott (die Komödienfigur
des Polterers) vierfach besetzt ist. Es sind
tatsächlich in erster Linie Stimmen mit
eigenem Charakter, und sie sind eingeübt
auf das präziseste Zusammenspiel.
Genaueste Tempi, klar abgesetzte Tonlagen
und eine sorgfältig darauf abgestimmte
choreographische Führung der Figuren,
für die das Bühnenbild von Gianfranco
Padovani mit Stufen und Bodenwellen
glückliche Voraussetzungen schafft, zeichnen

die Aufführung des «Teatro Stabile di
Genova» aus. Innerhalb dieser strengen
Gesamtkonzeption entfaltet sich das
individuelle Spiel der Schauspieler, ihre stili-
siert-chargierte Gestik und Mimik.
Vergleicht man mit der Truppe des «Abbey
Theatre», die The Hostage von Brendan
Behan in der Inszenierung von Hugh Hunt
vorstellte, so wird deutlich, in wie hohem
Masse bei den Italienern Realität in Form
verwandelt ist. Die Dubliner Truppe pflegt
einen weniger reflektierten Realismus, und
die kabarettistischen Einlagen, die vielen
Balladen, die im Lauf des Abends gesungen

werden, wirken weniger im Sinne von
Abstraktionen als vielmehr wie
folkloristische Darbietungen. Brendan Behans
dramatisierte Geschichte von dem kleinen
englischen Soldaten, der von der illegalen
republikanischen Befreiungsarmee als Geisel

für einen zum Tode verurteilten RebeUen
gefangen gehalten wird, gibt manchen
Einblick in charakteristische Verhältnisse. Das
Stück ist ein Genrebild irischen
Selbstverständnisses, nicht ohne Selbstironie gemalt
und darum gerade da effektvoll, wo es

sozusagen exotische Zustände aufzeigt. Die
Form indessen, die das in Hugh Hunts
Inszenierung annimmt, ist unscharf und
flach. Versuche, wie sie Peter Stein im Bei¬

trag des Schauspielhauses mit der vergessenen

ehsabethanischen Tragödie Changeling

von Thomas Middleton und William
Rowley im Festwochenbeitrag des
Schauspielhauses angestellt hat, machen das nur
noch deutlicher.

Ich muss bei dieser Darbietung, die
zugleich eine Art Abschiedsvorstellung der
Mannschaft um Peter Löffler war, etwas
ausführlicher verweilen. Das rechtfertigt
sich einerseits, weil hier die lange schon
bestehende Absicht, statt eines Shakespeare
einmal einen anderen ehsabethanischen
Dramatiker vorzustellen, an einem
interessanten Beispiel realisiert wurde, und
anderseits, weil die Inszenierung ein
kritisches Nachwort auf das auslöst, was zu
Beginn der jetzt abgeschlossenen Spielzeit als
Vorstoss in eine neue Art der bewussten
Theaterarbeit proklamiert wurde.

Was das Stück betrifft, so gleicht es in
manchem den Mord- und Liebesgeschichten

der Zeit; aber bei aller vordergründigen
Abenteuer- und Moritatenlust ist «Changeling»

ein doppelbödiges Stück Theater,
schon dadurch, dass es in eine Haupt- und
eine Nebenhandlung geteilt ist. Peter Steins
Inszenierung trennt säuberlich auch im
Raum: die Haupthandlung spielt auf einer
gewaltigen, schräg nach hinten ansteigenden

Spielfläche (Wilfried Minks), die aus
grösserer Distanz wie ein schwarzer
Marmorblock aussieht. Darunter, in den
«Kasematten der Gesellschaft», hausen die
Irren, und manchmal steigen sie aus
Öffnungen in der Spielfläche ans Tageslicht
empor. Die Handlung in ihrem Bereich ist
von makaberer Komik. Das junge Weib
des Irrenarztes schafft sich Abwechslung
und Vergnügen in der Gesellschaft der
Wahnsinnigen und ihres Aufsehers.
Tragisch dagegen, oder sollte man sagen:
tragisch-satirisch ist die Haupthandlung.
Beatrice-Joanna, die Tochter des Burgherrn
Vermandero, verliebt sich in eben dem
Augenblick leidenschaftlich in einen
vornehmen jungen Mann mit Namen Alse-
mero, als ihr mitgeteilt wird, ihr Vater habe
ihre Verehelichung mit Don Alonzo de

Piracquo beschlossen. Um nun den Weg
für ihre Liebe freizulegen, die verhasste

362



Heirat aber abzuwenden, nimmt sie die
Dienste eines Finsterlings in Anspruch, den
sie wegen seines Äusseren verabscheut,
während er ihr auf Schritt und Tritt nachfolgt

und sich im Wunsch verzehrt, sie zu
besitzen. Er bringt Alonzo auf ihren Wink
auf grausame Weise um und fordert zum
Preis für seine Tat Beatrice selbst. Sie muss
sich ihm hingeben, will sie nicht als
Anstifterin des Verbrechens entdeckt werden.
Denn De Flores, der Mörder, droht ihr, die
Sache bekannt zu machen. DerVater,
ungehalten über die noch unerklärte Abwesenheit

Alonzos, gibt seine Tochter Alsemero
zur Frau. Wie soll Beatrice ihrem Gehebten

in der Hochzeitsnacht entgegentreten,
nachdem sie De Flores verfallen ist? Sie
schickt im Dunkeln die Magd Diaphanta
ins Brautgemach und hofft den Mann auf
diese Weise zu täuschen. Auch Diaphanta
muss nach dieser Nacht sterben, damit das
Geheimnis bewahrt bleibe. Das Ende ist
grässlich: De Flores und Beatrice sterben
gemeinsam einen blutigen Tod. Der Fluch
ihres Komplotts schlägt über ihnen
zusammen.

Es ist eine Fabel, die als dick aufgetragene

Moral, als Ballung leidenschafthcher,
grausamer, intriganter und dramatischer
Szenen verstanden werden kann. Man denkt
an satte Farben, turbulente Bewegung, an
Theater in höchster Potenz. Ich ertappe
mich bei dem Gedanken, was etwa ein
Roger Planchon daraus gemacht hätte:
eine Theatersache par exellence ohne Zweifel.

Nicht so Peter Stein. Er geht kühl,
gedanklich, mit Zirkel und Massstab sozusagen

ans Werk. Er gibt sich hochästhetisch,
lässt die Figuren in einer Art stummen
Vorspiels abgezirkelte Gänge abschreiten (und
wer die Stein-Inszenierungen dieser Spielzeit

aufmerksam verfolgt hat, dem wird das
nachgerade nicht mehr neu sein). Die
Kostüme (Susanne Raschig) sind Wunderwerke

historisierender Kopie nach
Gemälden der Frührenaissance. Streng stilisiert

sind Mimik, Gestik und Sprache der
DarsteUer. Es ist zum Beispiel von
staunenswerter Könnerschaft und auch von
beträchtlichem Reiz, den ganzen Abend lang
zu verfolgen, mit welcher Sicherheit und

Disziplin etwa Edith Clever die Beatrice
als reine Kunstfigur (nicht als psychologi-
sierende, naturalistische Studie) durchhält.

Ebenso Bruno Ganz als De Flores,
Jutta Lampe in der Rolle der albernen und
lüsternen Arztfrau, Günter Lampe als
rächender Bruder des ermordeten Bräutigams.

Kein Zweifel, da werden Wirkungen
erreicht, die weit über das durchschnitthche
Mass hinausreichen. Ein Höhepunkt:
Beatrice entrüstet sich über das Ansinnen
des Mörders, sie körperlich zu besitzen.
Sie tut es im Stil und mit den Ausdrücken
des fassadenhaften Anstandes, hinter dem -
man weiss es - Mord und Totschlag vor sich
gehen. Das ist überzeugend, das ist grossartig

herausgearbeitet: die Frau, die sich
längst ausserhalb des sittlichen Gesetzes
gesteUt hat, manipuliert mit Leerformen. De
Flores spottet ihrer mit Recht.

Dennoch, die Frage drängt sich auf,
welches denn die künstlerische Funktion
der preziösen Manier sei, die diese
Inszenierung kennzeichnet. Nicht anders hat
Stein den anstössigen Bond («Early
Morning») inszeniert, nicht anders Goethes

«Tasso», nämlich in der gleichen ge-
schmäcklerischen, ästhetisierenden
Stilisierung. Es ist wie eine Farblösung, in die
der Regisseur diese höchst verschiedenartigen

Stücke getaucht hat. Die gleichmässige
Einfärbung (das ist nun wirklich nicht
politisch gemeint!) erweckt den Anschein der
stilistischen Stimmigkeit. Aber wächst,
was sich so aufdringlich bemerkbar macht,
je aus dem Stück? Im Rückblick auf die
umstrittene Spielzeit der Direktion Löffler,
deren künstlerische Geschichte
massgebend von Peter Stein und seinen
Schauspielern geschrieben wurde, wird vollends
deutlich, dass da das Heterogenste über den

gleichen Leisten geschlagen wurde. Und
das ist erst noch ein Leisten, den sich die
vermeintlichen Revolutionäre des Theaters
nicht selber geschnitzt haben. Überblickt
man von «Changeling» her diese Arbeit,
dann zweifelt man ebensowenig an der
Begabung und am Können dieser Künstler
wie an der Eintönigkeit, der sie verfallen
scheinen. Und zwar wird dieser Eindruck
noch verstärkt durch den schleppenden

363



Rhythmus ihrer Darbietungen. Auf die
Dauer wirkt er ermüdend. Schwerverständlich,

warum Peter Stein «Changeling»
nicht kräftiger gekürzt hat, warum er nicht
den ganzen langen Schluss nach dem Tod
des verbrecherischen Paares wegliess. Tat
er es nicht, weil er auf seine Zirkelschwünge
fixiert ist? Weil er die einzelne Geste und
den einzelnen Satz durchgestaltet, den
Bogen, der alles überwölben müsste,
jedoch vernachlässigt?

Glanz und Elend der Episode Löffler am
Schauspielhaus Zürich ist in dieser immerhin

bemerkenswerten Abschiedsvorstellung
enthalten. Ich würde mich nicht wundern,
wenn das Publikum, das zu Anfang der
Spielzeit murrte, weil ihm «ansprechendes
Theater» vorenthalten wurde, mit dieser

Inszenierung zufrieden wäre. Aber nicht
darum, sondern weil sie alles andere als

revolutionär, weil sie in Hinsicht auf ihre
künstlerischen Mittel ein Treten an Ort ist,
bedeutet sie für Peter Stein und seine engeren

Mitarbeiter keinen Fortschritt. Die
Gefahr, die schon ihre früheren Zürcher
Inszenierungen bedrohte (von ideologischen
Fixierungen einmal ganz abgesehen), ist
gerade in der Aufführung von «Changeling»

besonders virulent: künstlerische
Sterilität. Hier waren nicht Revolutionäre
des Theaters am Werk, sondern preziose
Spätlinge, Kunsthandwerker. Was sie zu
geben hatten, war nicht ein Anfang; es

hatte alle Merkmale der Endzeit.

Lorenzo

DAS SCHWEIZER TONKÜNSTLERFEST IN LUGANO

Schwierig auszumachen, ob die alljährlichen

Schweizer Tonkünstlerfeste künstlerische,

gesellschaftliche oder nur vereins-
mässige Bedeutung haben. Verbunden mit
der Generalversammlung des Schweizerischen

Tonkünstlervereins sind zwei oder
drei Konzerte und ein Empfang durch den
einladenden Ort. Beim diesjährigen 71.
Tonkünstlerfest in Lugano lag der Akzent
zweifellos beim landschaftlichen Reiz: die
nächtliche Dampferfahrt nach Campione
mit dem Empfang im Casino wird - so leid
es einem für die Schweizer Musik im
allgemeinen und den STV im besonderen tun
kann - als markantestes Ereignis bei den
Schweizer Tonkünstlern haften.

Der STV - dem Komponisten,
Interpreten und Musikschriftsteller angehören -
vertritt die Schweizer Musik im In- und -
wenn auch bescheiden nur - im Ausland.
Stipendien an junge Talente und der -
nicht alljährlich vergebene - Komponistenpreis

an bejahrte Komponisten sind die
aufwendigsten Leistungen des Vereins. Die
Schallplattenserie mit Schweizer Musik,

die seit der EXPO 1964 läuft, darf als
respektable Tat gewertet werden.

Die Tonkünstlerfeste geben bei den
Konzerten jeweils eine Leistungsschau in
der Art einer Retrospektive. Diesmal in
Lugano war die Auswahl so getroffen,
dass - was in den letzten Jahren noch nie
vorgekommen ist - auffallend viele junge
und noch wenig bekannte Komponisten
vorgestellt wurden. Von den sechzehn
aufgeführten Komponisten waren zehn unter
35 Jahren. Dazu kam eine stilistische
Breitenstreuung, die vom traditionellen
Klaviertrio in spätromantischem Zuschnitt bis
zur Experimentalmusik mit instrumentalem
Theater reichte. Aber Experiment und
Klischee, Begabung und Dürftigkeit liessen
nicht nicht generations- und schulmässig
voneinander scheiden wie die Schafe von
den Böcken.

Alfred Kellers, des neben Erich Schmid
einzigen Schweizer Schönberg-Schülers,
«Variationen für Orchester» aus dem Jahr
1964 stehen stilistisch in unpersönlicher
Webern-Nachfolge, handwerkssicher, sub-

364



til ausgehört, nicht ohne wenn auch
verschleierte Kontraste, aber unspezifisch.
Des Solothurners Jost Meier «Mouvements

dans l'immobile» für Kammerorchester
haben nichts gemeinsam mit dem

spekulativ-klugen Einführungstext im
Programmheft; sie laufen leer in
langweiligstereotypen Imitationsfolgen, asthmatischer

Kurzmotivik in der Manier seines
Lehrers Frank Martin, primitiven
Oktavgängen ohne strukturellen Sinn. Unreflek-
tiert auf heutige Möglichkeiten gibt sich
Richard Sturzeneggers «Trio für Violine,
Violoncello und Klavier»: Einflüsse von
den Franzosen des späten 19. Jahrhunderts
bis zu Hindemith ergeben ein spielfreudiges,

klangsattes, sogar abwechslungsreiches
und stimmtechnisch beherrschtes Pastiche,
dem nur des Komponisten Vergleich mit
Schuberts Kammermusik als Zumutung
anzukreiden ist.

Der im letzten Herbst verstorbene Hugo
Pfister wurde mit seinem belanglosen, in
Leerlauf dahinklingelnden Bläserquintett
über das Mensuralfragment aus der Handschrift

Ottobeuren II 389 schlecht geehrt.
Der 1943 geborene Bündner Martin De-
rungs dürfte mit «Quasi für Geige und
Cembalo» vom Material her die
avancierteste Position vertreten haben; doch
sein «erstes Stück, das nicht naiv direkt
gemeint ist, sondern die Diskrepanz von
Intendiertem und Dargestelltem bewusst
in Kauf nimmt», zeigte sich trotz des
bemühten Geigers Hansheinz Schneeberger
als zehn ewige Minuten, die nichts anderes
bieten als einen additiven Materialkatalog
von Ton-, Klang- und Geräuschmöglichkeiten

zweier Saiteninstrumente, die sich
auch schlagen, streichen, zupfen und
poltern lassen.

Aufhorchen liessen des Lausanners
Jean Balissat «Variations concertantes»
für drei Schlagzeuger und Kammerorchester

in ihrer direkten, unreflektierten
Zielstrebigkeit: achtteilig, gestalten- und
abwechslungsreich, über rhythmische Muster
von Strawinsky und Bartók spielerisch
gebietend und stets tonalen Bezügen zustrebend,

gaben sie dem Orchester der Radio
della Svizzera Italiana unter dem bemüht

sorgfältigen Marc Andreae die Möglichkeit

zu gefällig musikantischer Bewährung.
Anspruchsvoller in Material und
Formniveau war Eric Gaudiberts «Epibolie» für
Flöte und Streicher mit dem exzellenten
Alexandre Magnin : sie arbeitet - trotz der
seit Boulez grassierenden Flötenmanieren
und dem frei permutierten Zwölftongeflecht

- die traditionelle Dualität von
konzertant-virtuosem Solostück mit beglei-
tend-kontrastierendem Tuttihintergrund
durch und erreicht Steigerungsbögen von
spannungsreichen Bezügen.

Stil gewordene Monotonie sind Jean
Derbes' «Trois mélodies sur des textes de
Charles Baudelaire» für Altstimme und
Klavier: der Gesang verlässt kaum die
Prosodie von Debussy und Poulenc, während

der Begleitpart, meist in Tieflage,
akkordisch geballt, mit einem Hang zum
Verkrampft-Hektischen, durch wuchtig
dramatische Attacken - wenn auch an der
unpassenden Textvorlage - einen Musikszeni-
ker vermuten lässt. Des Zürchers Peter
Wettstein siebengliedriger Zyklus «Gelöstes

Haar» für Alt und Streichquartett
musiziert - stilistisch an Weberns Frühwerk
orientiert, aber auch an Spannungsräume
von Bartôks Fünftem Streichquartett
erinnernd - Toyotama Tsunos bildschönen
Versen in der Übersetzung Manfred
Hausmanns entlang.

Heinz Martis im Auftrag eines Zürcher

Kirchenchors komponierter «Psalm
130» für Sopran- und Bariton-Solo,
gemischten Chor und Orgel interessiert
dadurch, wie er die Idee herkömmlicher
Gebrauchsmusik erschüttert durch knappe,
harte Formulierung des Tonmaterials und
die lapidare Verstrickung - eindrücklich
realisiert vom Chor der RSI unter Edwin
Löhrer - von gesungenem und gesprochenem

Chorklang. In Klaus Hubers «Psalm
of Christ» für Bariton und acht Instrumente

- 1967 am «Brighton Festival»
uraufgeführt und in Lugano zum Schluss des

Festes von Kurt Widmer in Wiederholung
kompetent geboten - zeigten sich - trotz
oder gerade wegen der bis zu physischer
Pein getriebenen Verhärtung des farblichen,

klanglichen, dynamischen Materials -

365



Augenblicke geradezu dramatischer Explo-
sivbaUungen.

Ein Stück bedarf besonderer Betrachtung:

des 1914 im Tessin geborenen Carlo
Florindo Semini Cantata drammatica «I
mercenari». Dürftigeres, DiUetantische-
res, Einfältigeres ist seit langem an einem
STV-Fest nicht mehr wiedergegeben worden.

Eintönig, kontrastlos reiht sich plump
additiv Nummer an Nummer, wobei der
Liedertafelstil dieser Chorsätze schon um
die Jahrhundertwende mit Brahms und
Hegar längst verstaubt war. Genau so
kunstlos naiv waren die instrumentalen
Ritornellsätze mit Flöte, Klarinette, Horn:
hätte dieser Musikant in seinem Leben
auch nur eine Kontrapunktstunde genossen,

er könnte nichts so Schülerhaft-Biederes
hinschreiben - und hinterher auch noch

aufführen lassen. Gegen die Begründung,
dass halt jeder Ort, der ein STV-Fest
beherberge, Anspruch darauf erheben könne,
einen seiner Komponisten da aufgeführt
zu hören, bedürfte es angesichts solchen
Schwachsinns vorherigen Protestes. Die
Buhrufe am Schluss kamen zu spät.

EbenfaUs zu Protest schien auf der
Extremseite das «Concert de Musique
expérimentale» zu verleiten. Nur blieb er
still: nach einer Stunde entströmten die
Zuhörer und -schauer in Scharen. Glaubte
man zu Anfang, diese «Aktionen zur
Meinungsbildung von und mit Pierre Mariétan,
Giuseppe Giorgio Englert, Rainer Boesch,
Urs Peter Schneider und anderen mehr»
würden auf der Schnittlinie der Zeit liegen,
so zeigte sich schon nach kurzer Zeit, dass
diese Schweizer Avantgarde - oder was
sich zumindest dafür halten mochte - nicht
erfüllte, was bei solchem Aufwand an Zeit,

Mittel und Goodwill hätte erreicht werden
können. Die musikalische Erfindung war
dürftig, das instrumentale Theater bheb in
Ansätzen stecken. Witzige Einfälle - wie
der rücklings vom Pubhkum wegschreitende

Flötenspieler oder die Rechenstunde
à la Ionesco zwischen Vibraphonist und
seiner Gehilfin - walzten sich zu gähnender

Langeweile aus. Am geistreichsten waren

eingelegte Zitatsätze wie «Nette Mädchen

heissen Franziska», «Gewisse Dinge
finde ich der Rede wert», «Wer hier
verstehen will, hat nicht verstanden», «So, ii
bii fertig». Dabei blieb es: himmelweit
entfernt von Anstrengungen, wie sie von
Schnebel und Kagel bekannt sind und
bereits Schule gemacht haben. Zu befürchten
bleibt nur, dass vielen Schweizer
Tonkünstlern meistens die Vergleichsmöglichkeiten

fehlen.
Schweizer Tonkünstlerfesten würde

vielleicht der grössere Dienst erwiesen, wenn
sie - ab und zu - über die Grenzen der
Schweiz hinausblicken könnten und damit
weitere Vergleiche zuliessen. Das diesjährige

STV-Fest erlaubte sich zwar die
Darstellung der Extreme und verpasste - mit
wenigen Ausnahmen - die Qualität. Doch
Massstäbe in einer Zeit ohne Massstäbe
für Quahtät könnten sich eben nur erarbeiten

lassen durch Vergleiche, Diskussionen,
Gegenüberstellungen. Sonst bleibt es beim
aUjährlichen Eindruck bei diesen
Veranstaltungen: wenig Bedenkliches, noch weniger

Festwürdiges, aber viel Durchschnittliches,

gleichgültig, ob der Komponist in
C-Dur oder mit Geräuschkulissen hantiert.

Rolf Urs Ringger

366


	Kulturelle Umschau

