Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 3

Artikel: Eine objektive Theorie des historischen Verstehens
Autor: Popper, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162474

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine objektive Theorie
des historischen Verstehens

KARL POPPER

Die verschiedenen abendlindischen Philosophien sind fast durchwegs
Variationen iiber das Thema des Dualismus von Leib und Seele. Abwei-
chungen von diesem dualistischen Thema waren meistens Versuche, einen
Monismus einzufiithren. Diese Versuche waren meiner Meinung nach erfolg-
los. Immer wieder finden wir, dass sich unter dem Schleier monistischer Be-
teuerungen ein Dualismus von Leib und Seele verbirgt.

Der Pluralismus und die dritte Welt

Es gab aber nicht nur monistische Abweichungen von der Generallinie, son-
dern auch pluralistische. Das kann man deutlich im Polytheismus sehen und
sogar in seinen monotheistischen und atheistischen Varianten. Dennoch
kann man zweifeln, ob die verschiedenen religiosen Interpretationen der
Welt eine Alternative zum Dualismus von Kdorper und Geist bieten konnen.
Denn die Gotter, unbeschadet ihrer Anzahl, sind ja doch entweder Geister
in unsterblichen Korpern oder reine Geister, im Gegensatz zum Menschen.

Einige Philosophen haben aber einen echten Pluralismus vertreten: Sie
behaupteten die Existenz einer dritten Welt. Platon, die Stoiker und einige
neuzeitliche Denker wie Leibniz, Bolzano und Frege gehdren zu diesen
Philosophen (aber nicht Hegel, der starke monistische Tendenzen hatte).

Platons Welt der Formen oder Ideen war keine Welt des Bewusstseins oder
der Bewusstseinsinhalte, sondern eine objektive, autonome Welt von logi-
schen Gehalten, die neben der physischen Welt und der Welt des Bewusst-
seins als eine dritte, objektive und autonome Welt existierte. Diese plurali-
stische Philosophie der dritten Welt will ich hier vertreten, obwohl ich weder
ein Platoniker noch ein Hegelianer bin.

Nach dieser Philosophie besteht unsere Welt zumindest aus drei ontolo-
gisch verschiedenen Teilen; oder, wie man auch sagen kann, es gibt drei
Welten. Die erste ist die physische Welt oder die Welt der physischen Zu-
stinde; die zweite ist die Welt des Bewusstseins oder die Welt der geistigen

207



Zustidnde; und die dritte ist die Welt der Ideen im objektiven Sinn. Es ist die
Welt der Theorien an sich und ihrer logischen Beziehungen, die Welt der
Argumentationen an sich, der Probleme an sich und der Problemsituationen
an sich.

Eine der fundamentalen Fragen dieser pluralistischen Philosophie be-
trifft die Beziehungen zwischen diesen drei Welten.

Die drei Welten sind dadurch verbunden, dass die erste und die zweite
in Wechselwirkung stehen kdonnen und ebenso die zweite und die dritte. Das
bedeutet, dass die zweite Welt, die Welt der subjektiven oder persdnlichen
Erlebnisse, mit jeder der beiden anderen in Wechselwirkung treten kann. Die
erste und die dritte Welt konnen nicht direkt in Wechselwirkung treten,
aber sie konnen es durch die Vermittlung der zweiten Welt, der Welt der
subjektiven oder personlichen Erlebnisse.

Es scheint mir wichtig, dass die Beziehungen der drei Welten in dieser
Weise beschreibbar sind, das heisst mit der zweiten Welt in der Rolle eines
Vermittlers zwischen der ersten und der dritten Welt.

Es waren die Stoiker, die als erste die wichtige Unterscheidung machten
zwischen dem drittweltlichen und objektiven logischen Gehalt dessen, was
wir sagen, und den Gegenstdnden, iiber die wir sprechen. Diese Gegenstinde
konnen ihrerseits zu jeder der drei Welten gehoren: Wir konnen erstens iiber
die physische Welt sprechen — iiber physische Gegenstdnde oder auch iiber
physische Zustdnde; zweitens iiber psychologische Zustidnde, einschliesslich
unseres Verstdndnisses von Theorien; und drittens iiber den logischen Ge-
halt von Theorien — zum Beispiel von arithmetischen Sidtzen — und insbe-
sondere iiber ihre Wahrheit und Falschheit.

Es ist von Wichtigkeit, dass die Stoiker die Theorie der dritten Welt von
den platonischen Ideen auf die Theorien und Sitze ausdehnten. Aber sie
fiihrten noch andere drittweltliche sprachliche Objekte ein wie Probleme,
Argumente, Untersuchungen; und sie unterschieden weiter solche Objekte
wie Gebote, Ermahnungen, Bitten, Vertrage und Erzdhlungen. Auch unter-
scheiden sie sehr klar zwischen einem personlichen Zustand der Aufrichtig-
keit oder Wahrheit und der objektiven Wahrheit von Theorien oder von
Satzen — das heisst Theorien oder Sitze, die unter das drittweltliche Pradikat
«objektiv wahr» fallen.

Ich will nun zwischen zwei Gruppen von Philosophen unterscheiden.
Die erste besteht aus jenen, die, wie Platon, eine autonome dritte Welt akzep-
tieren und sie als iibermenschlich ansehen und daher als gottlich und ewig.

Die zweite Gruppe besteht aus jenen, die, wie Locke oder Mill oder Dil-
they, darauf hinweisen, dass die Sprache und was sie «ausdriickt» oder
«mitteilt» Menschenwerk ist. Daher sehen sie die Sprache und alles Sprach-
liche als zu den beiden ersten Welten gehorig an und verwerfen die Annahme
einer dritten Welt. Es ist recht interessant, dass die meisten Geisteswissen-

208



schaftler und insbesondere die Kulturhistoriker zur Gruppe derer gehoren,
die die dritte Welt verwerfen.

Die erste Gruppe, die der Platoniker, stiitzte sich darauf, dass es ewige
Wahrheiten gibt: Ein unzweideutig formulierter Satz ist entweder wahr oder
falsch; und er ist das in einem zeitlosen Sinn. Diese Tatsache scheint ent-
scheidend zu sein: Ewige Wahrheiten miissen wahr gewesen sein, bevor es
Menschen gab; sie konnen also nicht von uns stammen.

Die Philosophen der zweiten Gruppe stimmen darin iiberein, dass solche
ewige Wahrheiten nicht von uns stammen konnen; aber sie schliessen daraus,
dass es ewige Wahrheiten nicht gibt.

Ich glaube, dass es mdglich ist, eine Position einzunehmen, die von beiden
dieser Gruppen abweicht. Ich schlage vor, die Realitit oder (falls man diesen
Ausdruck bevorzugt) die Autonomie der dritten Welt zu akzeptieren — das
heisst ihre Unabhingigkeit von menschlicher Willkiir —, aber gleichzeitig
zuzugeben, dass die dritte Welt urspriinglich ein Produkt menschlicher
Tatigkeit war. Man kann zugeben, dass die dritte Welt Menschenwerk ist
und gleichzeitig iibermenschlich, in einem vollig klaren Sinn.

Dass die dritte Welt keine Fiktion ist, sondern «wirklich» existiert, wird
klar, wenn man sich nur iiberlegt, wie gross ihre Wirkung — vermittelt durch
die zweite Welt — auf die erste Welt ist. Man denke nur an die Wirkung der
Theorie der elektrischen Kraftiibertragung oder der Atomtheorie auf unsere
anorganische und organische physische Umwelt, oder an die Wirkung von
O0konomischen Theorien auf Entscheidungen wie die, ein Schiff oder ein
Flugfeld zu bauen.

Die Position, die ich hier vorschlage, besagt, dass die dritte Welt, genau
so wie die menschliche Sprache, ein Produkt der Menschen ist, so wie Honig
ein Produkt der Bienen. Wie die Sprache (und wie auch vermutlich der
Honig) ist auch die dritte Welt ein unbeabsichtigtes und ungeplantes Neben-
produkt menschlicher (oder tierischer) Handlungen.

Betrachten wir zum Beispiel die Zahlentheorie. Im Gegensatz zu Kron-
- ecker sehe ich die Zahlenreihe der ganzen Zahlen als Menschenwerk an.
Sie ist ein Produkt der menschlichen Sprache und des menschlichen Den-
kens. Dennoch gibt es unendlich viele ganze Zahlen und daher mehr — un-
endlich viel mehr - als je von Menschen ausgesprochen oder von einem Com-
puter verwendet werden kénnen. Und es gibt unendlich viele wahre Glei-
chungen zwischen solchen Zahlen und unendlich viele falsche Gleichungen,
mehr als wir je als «wahr» oder «falsch» bezeichnen konnen. Sie alle sind
Objekte der dritten Welt.

Aber noch wichtiger ist, dass neue und unerwartete Probleme als unbe-
absichtigte Nebenprodukte in der Folge der natiirlichen Zahlen auftreten ; zum
Beispiel die ungelosten Probleme der Primzahltheorie (wie zum Beispiel die
Goldbachsche Vermutung). Diese Probleme sind offenkundig autonom. Sie

209



sind von uns unabhéngig, sie werden von uns entdeckt. Sie existieren, unent-
deckt, bevor wir sie entdecken. Auch gibt es unter diesen ungeldsten Proble-
men solche, die unlosbar sind.

In unserem Bemiihen, diese oder andere Probleme zu 156sen, bauen wir
neue Theorien auf. Diese Theorien sind unser Werk: Sie sind das Resultat
unseres kritischen und schopferischen Denkens. Aber jede neue Theorie
schafft aus sich selbst neue, unbeabsichtigte und ungeahnte Probleme — auto-
nome Probleme, die von uns entdeckt werden konnen.

Das erklért, wie es moglich ist, dass die dritte Welt genetisch unser Werk
ist, obwohl sie in einem anderen Sinn («ontologisch») wenigstens teilweise
autonom ist. Es erklart, wie es moglich ist, dass wir auf die dritte Welt ein-
wirken konnen, dass wir einen Beitrag zur dritten Welt leisten konnen, dass
wir ihr Wachstum beeinflussen konnen, obwohl es keinen Menschen gibt,
der auch nur den kleinsten Winkel dieser Welt geistig vollig iiberblickt. Wir
alle tragen zum Wachstum der dritten Welt bei, obwohl der Beitrag jedes
einzelnen verschwindend klein ist. Wir alle versuchen, die dritte Welt zu ver-
stehen, und wir konnen nicht leben, ohne mit ihr in Wechselwirkung zu
stehen, denn wir alle machen Gebrauch von der Sprache.

Die dritte Welt ist nicht nur iiber das Verstindnis eines jeden einzelnen
hinausgewachsen, sie ist sogar iiber das Verstdndnis aller Menschen hinaus-
gewachsen, in einem scharf fassbaren Sinn.! Thr Einfluss auf unser geistiges
Wachstum und damit auch auf ihr eigenes Wachstum ist noch grosser und
noch wichtiger als unser sehr wichtiger schopferischer Einfluss auf sie.
Denn fast alles geistige Wachstum des Menschen ist das Resultat einer
Riickkoppelung: Sowohl unser eigenes intellektuelles wie auch das Wachs-
tum der dritten Welt kommt daher, dass ungelGste Probleme uns zu Lésungs-
versuchen herausfordern; und da viele Probleme fiir immer ungel6st und
unentdeckt bleiben, so wird es immer Gelegenheit fiir kritisches und schop-
ferisches Wirken geben, obwohl - oder gerade weil — die dritte Welt auto-
nom ist.

Das Problem des Verstehens, insbesondere in der Geschichte

Ich hatte hier einige Griinde anzufiihren, die die These von der Existenz
einer autonomen dritten Welt erkldren und unterstiitzen, weil ich beabsich-
tige, das alles auf das sogenannte Problem des Verstehens anzuwenden.
Dieses Problem wird seit langem von den Geisteswissenschaftlern als eines
ihrer Kernprobleme betrachtet.

Ich will hier kurz die These vertreten, dass die Hauptaufgabe der Geistes-
wissenschaften das Verstehen von Dingen ist, die zur dritten Welt gehoren.
Es scheint mir, dass diese These in einem ziemlich scharfen Gegensatz zu

210



einem Dogma steht, das von fast allen Geisteswissenschaftlern und insbe-
sondere von den meisten Historikern als fundamental akzeptiert wird, und
insbesondere von jenen, die am Verstehen interessiert sind. Das Dogma,
auf das ich hier anspiele, besagt, dass die Objekte des Verstehens als Pro-
dukte menschlichen Handelns der zweiten Welt angeh6ren und dass sie daher
hauptsachlich mit den Mitteln der Psychologie (einschliesslich der Sozial-
psychologie) zu erfassen und zu erkléaren sind.

Ich gebe gerne zu, dass der Akt oder der Prozess des Verstehens eine
subjektive oder personliche oder psychologische Komponente enthilt.
Aber wir miissen den Akt von seinem mehr oder weniger erfolgreichen Resul-
tat unterscheiden: von dem vielleicht nur provisorischen Resultat, dem er-
zielten Verstdndnis, der Interpretation. Obwohl auch die Interpretation als
ein subjektiver Akt angesehen werden kann, so entspricht ihr doch auch ein
drittweltliches Objekt. Ich behaupte, dass dieses von entscheidender Bedeu-
tung ist. Als drittweltliches Objekt betrachtet ist die Interpretation immer
eine Theorie. Sehen wir zum Beispiel eine Geschichtsinterpretation, eine
geschichtliche Erklarung an. Sie kann mit einer Kette von Argumenten unter-
stiitzt werden sowie durch Dokumente, Inschriften und andere geschicht-
liche Belege. Damit erweist sich die Interpretation als eine Theorie und, wie
jede Theorie, als verankert in anderen Theorien und anderen drittweltlichen
Objekten. Ferner entsteht ein drittweltliches Problem: das Problem des
Erkenntniswertes einer Interpretation und ihres Wertes fiir das Verstehen.

Aber sogar der subjektive Akt des Verstehens kann seinerseits nur in sei-
nen Beziehungen zu drittweltlichen Objekten verstanden werden. Denn ich
behaupte iiber diesen subjektiven Akt des Verstehens folgendes:

1. dass jeder solche Akt in der dritten Welt verankert ist;

2. dass fast alle wichtigeren Bemerkungen, die wir iiber einen solchen
Akt machen koénnen, darin bestehen, dass wir Bezichungen zu drittweltli-
chen Objekten aufzeigen; und

3. dass ein solcher Akt selbst in nichts anderem besteht als darin, dass
wir mit drittweltlichen Objekten wie mit physischen Dingen operieren.

Ein Beispiel fiir historisches Verstehen im objektiven Sinn

Alles das gilt insbesondere fiir das historische Verstehen. Das Hauptziel
des historischen Verstehens ist die hypothetische Rekonstruktion einer ge-
schichtlichen Problemsituation.

Ich will diese These mit Hilfe von ein paar (notwendigerweise kurzen)
historischen Bemerkungen iiber Galileis Theorie von Ebbe und Flut illu-
strieren. Diese Theorie hat sich als «verfehlt» herausgestellt (da sie den Ein-
fluss des Mondes auf die Gezeiten leugnet), und Galilei wurde sogar noch in

211



unserer Zeit personlich angegriffen, weil er an einer so offenkundig falschen
Theorie so hartnickig festhielt.

Galileis Theorie erklirt, in Kiirze, die Gezeiten als Folge von Beschleuni-
gungen, die ihrerseits eine Folge der Erdbewegung sind. Wenn ndmlich die
gleichmissig rotierende Erde um die Sonne kreist, dann ist die Geschwindig-
keit eines Oberflichenpunktes, der sich auf der von der Sonne abgewandten
Seite befindet, grosser als die Geschwindigkeit desselben Punktes, wenn er
sich auf der der Sonne zugewandten Seite befindet. (Denn wenn B die Bahn-
geschwindigkeit der Erde ist und R die Rotationsgeschwindigkeit eines Punk-
tes am Aquator, dann ist die Geschwindigkeit dieses Punktes B+R um

+\B
O r(OJR

Sonne Erde

Mitternacht und B— R am Mittag.) Diese Geschwindigkeitsdnderungen be-
deuten, dass periodische Verzogerungen und Beschleunigungen auftreten
miissen. Aber periodische Verzogerungen und Beschleunigungen eines
Wasserbeckens fiihren, sagt Galilei, zu Erscheinungen wie Ebbe und Flut.
(Galileis Theorie ist plausibel, aber in dieser Form unrichtig: Ausser den
konstanten Rotationsbeschleunigungen — das heisst Zentripetalbeschleuni-
gungen —, die auch dann auftreten, wenn B gleich 0 ist, treten keine weiteren
Beschleunigungen auf, also insbesondere keine periodischen Beschleuni-
gungen. 2)

Was kOnnen wir tun, um unser historisches Verstindnis dieser so oft miss-
deuteten Theorie zu vertiefen ? Ich behaupte, dass der erste und entscheidend
wichtige Schritt ist, uns zu fragen: Was war das drittweltliche Problem, das
Galilei mit seiner Theorie zu 16sen versuchte ? Und was war die Situation, in
der das Problem auftrat, die logische Problemsituation?

Das Problem war, einfach die Gezeiten zu erkldren. Aber die Problem-
situation ist nicht so einfach.

Es ist klar, dass Galilei an dem, was ich hier eben sein Problem genannt
habe, gar nicht unmittelbar interessiert war. Denn es war ein ganz anderes
Problem, durch das er zum Gezeitenproblem gefiihrt wurde: das Problem
der Erdbewegung, das Problem der Wahrheit oder Falschheit der ko-
pernikanischen Theorie. Was Galilei hoffte, war, dass er in einer erfolg-
reichen Gezeitentheorie ein entscheidendes Argument fiir die kopernika-
nische Erdbewegung finden wiirde.

212



Was ich die Problemsituation nenne, stellt sich daher als ein Komplex
heraus: Die Problemsituation enthit das Gezeitenproblem, aber in der spezi-
fischen Rolle eines Priifsteines der kopernikanischen Theorie. Aber auch das
geniigt noch nicht zum Verstindnis von Galileis Problemsituation. |

Galilei wurde zunéchst, als echter Kosmologe und Theoretiker, von der
unglaublichen Kiihnheit und Einfachheit des kopernikanischen Grundge-
dankens angezogen, dass die Erde, so wie die andern Planeten, gewisser-
massen ein Mond der Sonne ist.

Die Erklarungskraft dieses kiihnen Gedankens war gross, und als Galilei
in seinem Teleskop die Jupitermonde entdeckte und in ihnen ein Miniatur-
modell fiir das kopernikanische Sonnensystem erkannte, so fand er hier eine
empirische Bestdtigung dieser kithnen und fast aprioristischen Idee. Auch
gelang es ihm, eine Voraussage auf die Probe zu stellen. Denn die kopernika-
nische Theorie sagte voraus, dass die inneren Planeten Phasen zeigen miis-
sen, entsprechend den Phasen des Mondes; und Galilei entdeckte die Phasen
der Venus.

Die kopernikanische Theorie war im wesentlichen ein geometrisch-kosmo-
logisches Modell, konstruiert mit geometrischen (und kinematischen)
Mitteln. Aber Galilei war Physiker. Er wusste, dass es in letzter Linie um
eine mechanisch-physikalische Erkliarung ging; und er fand einige wichtige
Elemente dieser Erkldrung, insbesondere das Trégheitsgesetz und den ent-
sprechenden Erhaltungssatz fiir rotierende Bewegungen.

Mit diesen beiden Gesetzen versuchte Galilei durchzukommen, obwohl
er sich der Liickenhaftigkeit seines physikalischen Wissens voll bewusst
war. Damit war er methodisch vollig im Recht; denn nur wenn wir ver-
suchen, unsere fehlerhaften Theorien bis zur dussersten Grenze ihrer Lei-
stungsfiahigkeit auszuniitzen, konnen wir hoffen, aus ihren Schwichen zu
lernen.

Das erklirt, warum Galilei, obwohl er von Keplers Schriften wusste, an
der Hypothese der Kreisbewegung festhielt; und er war darin gerechtfertigt.
Es wird oft gesagt, dass er die Schwierigkeiten der kopernikanischen Kreise
verbarg und dass er die kopernikanische Theorie in unerlaubter Weise ver-
einfachte; auch dass er Keplers Gesetze hitte akzeptieren sollen. Aber das
alles sind Fehler des historischen Verstehens, Fehler in der Analyse der dritt-
weltlichen Problemsituation. Galilei war vollig im Recht, wenn er mit kiih-
nen Ubervereinfachungen arbeitete: Keplers Ellipsen waren ebenso kiihne
Ubervereinfachungen; nur hatte Kepler das Gliick, dass seine Uberverein-
fachungen spidter von Newton als Priifstein der Zweikorpertheorie ver-
wendet werden konnten und damit erklart wurden.

Warum aber verwarf Galilei in seiner Gezeitentheorie den Einfluss des
Mondes? Diese Frage fiihrt zu einer iiberaus wichtigen Komponente der
Problemsituation. Erstens war Galilei ein Gegner der Astrologie, die die

213



Planeten als Gotter interpretiert; in diesem Sinn war er ein Aufklidrer und
ein Gegner der Astrologie Keplers, obwohl er Kepler bewunderte.3 Zwei-
tens arbeitete er mit einem mechanischen Erhaltungssatz der Rotationsbe-
wegung, und dieser schien interplanetare Einfliisse auszuschliessen. Es war
methodisch vollig richtig, ernsthaft zu versuchen, die Gezeiten auf dieser
engen Basis zu erklidren; ohne diesen Versuch hétte man niemals wissen
konnen, dass die Erklirungsbasis zu eng war und dass eine weitere Idee,
Newtons Idee der Attraktion (und damit die der Kraft), eingefiihrt werden
musste ; eine Idee, die fast astrologischen Charakter hatte und von Aufkla-
rern und Aufgeklirten (und von Newton selbst) als okkult empfunden
wurde.

Die Analyse von Galileis Problemsituation fiihrt auf diese Weise zu einer
rationalen Erkldrung von Galileis Vorgehen in mehreren Punkten, in denen
er von verschiedenen Historikern angegriffen worden ist, und damit zum
besseren Verstindnis von Galilei. Psychologische Erkldrungsgriinde wie
Ehrgeiz, Eifersucht, Sensationslust, Streitlust und «Besessenheit» von einer
fixen Idee werden iiberfliissig.

Ahnlich wird es iiberfliissig, Galileis Festhalten an der Kreisbewegung als
«dogmatisch» zu kritisieren, oder die «geheimnisvolle Kreisbewegung»
(Dilthey) als eine archetypische Idee einzufiihren oder zu psychologisieren.
Denn Galilei ging vollig richtig vor, wenn er versuchte, mit dem Satz von der
Erhaltung der Rotationsbewegung auszukommen. (Es gab ja noch keine
Dynamik.)

Verallgemeinerung

An die Stelle psychologischer Erklarungsprinzipien treten also drittweltliche
und hauptsiichlich logische Uberlegungen, und darin zeigt sich, dass unser
historisches Verstdndnis gewachsen ist.

Diese drittweltliche Methode des historischen Verstehens und Erkldrens
kann auf alle historischen Probleme angewendet werden; ich habe sie die
«Methode der Situationsanalyse» (oder der «Situationslogik») genannt.4 Es
ist eine Methode die iiberall, wo es moglich ist, an Stelle von psychologisie-
renden Erkldrungen drittweltliche, und zwar grossenteils logische Bezie-
hungen als Grundlage des historischen Verstehens und Erklérens heranzieht,
einschliesslich den Theorien oder Hypothesen, die von den handelnden
Menschen vorausgesetzt wurden.

Die These, die ich hier unterbreiten wollte, méchte ich abschliessend
folgendermassen zusammenfassen: Die Theorie des Verstehens muss ihre
psychologisierende Methode aufgeben und auf einer Theorie der dritten
Welt aufgebaut werden.

214



1 Denn es ldsst sich zeigen (A. Tarski,
A. Mostowski, R. M. Robinson, Un-
decidable Theories, Amsterdam 1953,
siche besonders Anm. 13 auf S.60f.), dass
das (volistandige) System aller wahren
Sitze der Arithmetik der ganzen Zahlen
nicht axiomatisierbar und (wesentlich) un-
entscheidbar ist. Es folgt daraus, dass es in
der Arithmetik immer unendlich viele un-
geloste Probleme geben wird. Es ist inter-
essant, dass wir solche ungeahnte und von
unserem Bewusstsein ganz unabhingige
Entdeckungen iiber die dritte Welt machen
konnen. (Dieses Resultat geht im wesent-
lichen auf eine bahnbrechende Arbeit von
Kurt Godel zuriick.) - 2 Man koénnte sa-
gen, dass Galileis kinematische Theorie dem
sogenannten Galileischen Relativitdtsprin-

zip widerspricht. Aber diese Kritik wire hi-
storisch und theoretisch verfehlt, da dieses
Prinzip sich nicht auf rotierende Bewegun-
gen bezieht. Galileis physikalische Intuiti-
on — dass die Erdrotation nicht-relativisti-
sche mechanische Konsequenzen hat — war
richtig; und obwohl diese Konsequenzen
(Kreiselbewegung, Foucaultsches Pendel
usw.) die Gezeiten nicht erkldren, so ist
zumindest die Corioliskraft nicht ohne
Einfluss auf sie. Uberdies erhalten wir
periodische kinematische Beschleunigun-
gen, sobald wir die Krimmung der Erd-
bahn einbeziechen. — 2 Siehe dazu mein
Buch «Conjectures and Refutations». —
4 Siche meine Biicher «Das Elend des
Historizismus» und «Die offene Gesell-
schaft und ihre Feinde».

Der vorliegende, bisher unverdiffentlichte Aufsatz ist eine Erweiterung eines Vortrages,
der am 3.September 1968 in der Plenarsitzung des XIV.Internationalen Kongresses fiir
Philosophie in Wien gehalten wurde. (Siehe auch meinen Aufsatz «On the Theory of the
Objective Mind» im ersten Band des Kongressberichtes.) Copyright by Karl R. Popper 1970.

Ist eine nationale Forschungspolitik
mit unserer politischen Tradition vereinbar?

CHARLES TAVEL

Die tiefgreifenden und raschen Verdnderungen, denen die Welt durch die
Entwicklung von Wissenschaft und Technik heute ausgesetzt ist, stellen ein
kleines Land wie das unsrige vor noch nie dagewesene und grundlegende
Probleme, und diese kommen in so bedringender Folge auf uns zu, dass
manches, was vor zehn Jahren noch kaum ins Bewusstsein gedrungen war,
nun auf politischer Ebene bereits dringend ein Eingreifen erfordert. Wenn
die Schweiz neuerdings an die Konzeption einer umfassenden Forschungs-
politik herangehen muss, so ist das nur ein Beispiel fiir dieses Phianomen,

215



	Eine objektive Theorie des historischen Verstehens

