
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 50 (1970-1971)

Heft: 3

Artikel: Eine objektive Theorie des historischen Verstehens

Autor: Popper, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162474

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162474
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine objektive Theorie
des historischen Verstehens

KARL POPPER

Die verschiedenen abendländischen Philosophien sind fast durchwegs
Variationen über das Thema des Dualismus von Leib und Seele.

Abweichungen von diesem dualistischen Thema waren meistens Versuche, einen
Monismus einzuführen. Diese Versuche waren meiner Meinung nach erfolglos.

Immer wieder finden wir, dass sich unter dem Schleier monistischer
Beteuerungen ein Dualismus von Leib und Seele verbirgt.

Der Pluralismus und die dritte Welt

Es gab aber nicht nur monistische Abweichungen von der Generallinie,
sondern auch pluralistische. Das kann man deutlich im Polytheismus sehen und
sogar in seinen monotheistischen und atheistischen Varianten. Dennoch
kann man zweifeln, ob die verschiedenen religiösen Interpretationen der
Welt eine Alternative zum Dualismus von Körper und Geist bieten können.
Denn die Götter, unbeschadet ihrer Anzahl, sind ja doch entweder Geister
in unsterblichen Körpern oder reine Geister, im Gegensatz zum Menschen.

Einige Philosophen haben aber einen echten Pluralismus vertreten : Sie

behaupteten die Existenz einer dritten Welt. Piaton, die Stoiker und einige
neuzeitliche Denker wie Leibniz, Bolzano und Frege gehören zu diesen

Philosophen (aber nicht Hegel, der starke monistische Tendenzen hatte).
Piatons Welt der Formen oder Ideen war keine Welt des Bewusstseins oder

der Bewusstseinsinhalte, sondern eine objektive, autonome Welt von
logischen Gehalten, die neben der physischen Welt und der Welt des Bewusstseins

als eine dritte, objektive und autonome Welt existierte. Diese pluralistische

Philosophie der dritten Welt will ich hier vertreten, obwohl ich weder
ein Platoniker noch ein Hegelianer bin.

Nach dieser Philosophie besteht unsere Welt zumindest aus drei ontolo-
gisch verschiedenen Teilen; oder, wie man auch sagen kann, es gibt drei
Welten. Die erste ist die physische Welt oder die Welt der physischen
Zustände ; die zweite ist die Welt des Bewusstseins oder die Welt der geistigen

207



Zustände; und die dritte ist die Welt der Ideen im objektiven Sinn. Es ist die
Welt der Theorien an sich und ihrer logischen Beziehungen, die Welt der
Argumentationen an sich, der Probleme an sich und der Problemsituationen
an sich.

Eine der fundamentalen Fragen dieser pluralistischen Philosophie
betrifft die Beziehungen zwischen diesen drei Welten.

Die drei Welten sind dadurch verbunden, dass die erste und die zweite
in Wechselwirkung stehen können und ebenso die zweite und die dritte. Das
bedeutet, dass die zweite Welt, die Welt der subjektiven oder persönlichen
Erlebnisse, mit jeder der beiden anderen in Wechselwirkung treten kann. Die
erste und die dritte Welt können nicht direkt in Wechselwirkung treten,
aber sie können es durch die Vermittlung der zweiten Welt, der Welt der
subjektiven oder persönlichen Erlebnisse.

Es scheint mir wichtig, dass die Beziehungen der drei Welten in dieser
Weise beschreibbar sind, das heisst mit der zweiten Welt in der Rolle eines
Vermittlers zwischen der ersten und der dritten Welt.

Es waren die Stoiker, die als erste die wichtige Unterscheidung machten
zwischen dem drittweltlichen und objektiven logischen Gehalt dessen, was
wir sagen, und den Gegenständen, über die wir sprechen. Diese Gegenstände
können ihrerseits zu jeder der drei Welten gehören: Wir können erstens über
die physische Welt sprechen - über physische Gegenstände oder auch über
physische Zustände; zweitens über psychologische Zustände, einschliesslich
unseres Verständnisses von Theorien; und drittens über den logischen
Gehalt von Theorien - zum Beispiel von arithmetischen Sätzen - und
insbesondere über ihre Wahrheit und Falschheit.

Es ist von Wichtigkeit, dass die Stoiker die Theorie der dritten Welt von
den platonischen Ideen auf die Theorien und Sätze ausdehnten. Aber sie

führten noch andere drittweltliche sprachliche Objekte ein wie Probleme,
Argumente, Untersuchungen; und sie unterschieden weiter solche Objekte
wie Gebote, Ermahnungen, Bitten, Verträge und Erzählungen. Auch
unterscheiden sie sehr klar zwischen einem persönlichen Zustand der Aufrichtigkeit

oder Wahrheit und der objektiven Wahrheit von Theorien oder von
Sätzen - das heisst Theorien oder Sätze, die unter das drittweltliche Prädikat
«objektiv wahr» fallen.

Ich will nun zwischen zwei Gruppen von Philosophen unterscheiden.
Die erste besteht aus jenen, die, wie Piaton, eine autonome dritte Welt akzeptieren

und sie als übermenschlich ansehen und daher als göttlich und ewig.
Die zweite Gruppe besteht aus jenen, die, wie Locke oder Mill oder

Dilthey, darauf hinweisen, dass die Sprache und was sie «ausdrückt» oder
«mitteilt» Menschenwerk ist. Daher sehen sie die Sprache und alles Sprachliche

als zu den beiden ersten Welten gehörig an und verwerfen die Annahme
einer dritten Welt. Es ist recht interessant, dass die meisten Geisteswissen-

208



schaftler und insbesondere die Kulturhistoriker zur Gruppe derer gehören,
die die dritte Welt verwerfen.

Die erste Gruppe, die der Platoniker, stützte sich darauf, dass es ewige
Wahrheiten gibt: Ein unzweideutig formulierter Satz ist entweder wahr oder
falsch; und er ist das in einem zeitlosen Sinn. Diese Tatsache scheint
entscheidend zu sein: Ewige Wahrheiten müssen wahr gewesen sein, bevor es

Menschen gab; sie können also nicht von uns stammen.
Die Philosophen der zweiten Gruppe stimmen darin überein, dass solche

ewige Wahrheiten nicht von uns stammen können; aber sie schliessen daraus,
dass es ewige Wahrheiten nicht gibt.

Ich glaube, dass es möghch ist, eine Position einzunehmen, die von beiden
dieser Gruppen abweicht. Ich schlage vor, die Reahtät oder (falls man diesen

Ausdruck bevorzugt) die Autonomie der dritten Welt zu akzeptieren - das

heisst ihre Unabhängigkeit von menschlicher Willkür -, aber gleichzeitig
zuzugeben, dass die dritte Welt ursprünglich ein Produkt menschlicher
Tätigkeit war. Man kann zugeben, dass die dritte Welt Menschenwerk ist
und gleichzeitig übermenschlich, in einem völlig klaren Sinn.

Dass die dritte Welt keine Fiktion ist, sondern «wirklich» existiert, wird
klar, wenn man sich nur überlegt, wie gross ihre Wirkung - vermittelt durch
die zweite Welt - auf die erste Welt ist. Man denke nur an die Wirkung der
Theorie der elektrischen Kraftübertragung oder der Atomtheorie auf unsere
anorganische und organische physische Umwelt, oder an die Wirkung von
ökonomischen Theorien auf Entscheidungen wie die, ein Schiff oder ein

Flugfeld zu bauen.
Die Position, die ich hier vorschlage, besagt, dass die dritte Welt, genau

so wie die menschliche Sprache, ein Produkt der Menschen ist, so wie Honig
ein Produkt der Bienen. Wie die Sprache (und wie auch vermutlich der

Honig) ist auch die dritte Welt ein unbeabsichtigtes und ungeplantes
Nebenprodukt menschhcher (oder tierischer) Handlungen.

Betrachten wir zum Beispiel die Zahlentheorie. Im Gegensatz zu Kronecker

sehe ich die Zahlenreihe der ganzen Zahlen als Menschenwerk an.
Sie ist ein Produkt der menschlichen Sprache und des menschlichen
Denkens. Dennoch gibt es unendlich viele ganze Zahlen und daher mehr -
unendlich viel mehr - als je von Menschen ausgesprochen oder von einem Computer

verwendet werden können. Und es gibt unendlich viele wahre
Gleichungen zwischen solchen Zahlen und unendlich viele falsche Gleichungen,
mehr als wir je als «wahr» oder «falsch» bezeichnen können. Sie alle sind

Objekte der dritten Welt.
Aber noch wichtiger ist, dass neue und unerwartete Probleme als

unbeabsichtigte Nebenprodukte in der Folge der natürlichenZahlen auftreten ; zum
Beispiel die ungelösten Probleme der Primzahltheorie (wie zum Beispiel die
Goldbachsche Vermutung). Diese Probleme sind offenkundig autonom. Sie

209



sind von uns unabhängig, sie werden von uns entdeckt. Sie existieren, unent-
deckt, bevor wir sie entdecken. Auch gibt es unter diesen ungelösten Problemen

solche, die unlösbar sind.
In unserem Bemühen, diese oder andere Probleme zu lösen, bauen wir

neue Theorien auf. Diese Theorien sind unser Werk: Sie sind das Resultat
unseres kritischen und schöpferischen Denkens. Aber jede neue Theorie
schafft aus sich selbst neue, unbeabsichtigte und ungeahnte Probleme -
autonome Probleme, die von uns entdeckt werden können.

Das erklärt, wie es möglich ist, dass die dritte Welt genetisch unser Werk
ist, obwohl sie in einem anderen Sinn («ontologisch») wenigstens teilweise
autonom ist. Es erklärt, wie es möglich ist, dass wir auf die dritte Welt
einwirken können, dass wir einen Beitrag zur dritten Welt leisten können, dass

wir ihr Wachstum beeinflussen können, obwohl es keinen Menschen gibt,
der auch nur den kleinsten Winkel dieser Welt geistig völlig überblickt. Wir
alle tragen zum Wachstum der dritten Welt bei, obwohl der Beitrag jedes
einzelnen verschwindend klein ist. Wir alle versuchen, die dritte Welt zu
verstehen, und wir können nicht leben, ohne mit ihr in Wechselwirkung zu
stehen, denn wir alle machen Gebrauch von der Sprache.

Die dritte Welt ist nicht nur über das Verständnis eines jeden einzelnen
hinausgewachsen, sie ist sogar über das Verständnis aller Menschen
hinausgewachsen, in einem scharf fassbaren Sinn.1 Ihr Einfluss auf unser geistiges
Wachstum und damit auch auf ihr eigenes Wachstum ist noch grösser und
noch wichtiger als unser sehr wichtiger schöpferischer Einfluss auf sie.

Denn fast alles geistige Wachstum des Menschen ist das Resultat einer
Rückkoppelung: Sowohl unser eigenes intellektuelles wie auch das Wachstum

der dritten Welt kommt daher, dass ungelöste Probleme uns zu
Lösungsversuchen herausfordern ; und da viele Probleme für immer ungelöst und
unentdeckt bleiben, so wird es immer Gelegenheit für kritisches und
schöpferisches Wirken geben, obwohl - oder gerade weil - die dritte Welt autonom

ist.

Das Problem des Verstehens, insbesondere in der Geschichte

Ich hatte hier einige Gründe anzuführen, die die These von der Existenz
einer autonomen dritten Welt erklären und unterstützen, weil ich beabsichtige,

das alles auf das sogenannte Problem des Verstehens anzuwenden.
Dieses Problem wird seit langem von den Geisteswissenschaftlern als eines
ihrer Kernprobleme betrachtet.

Ich will hier kurz die These vertreten, dass die Hauptaufgabe der
Geisteswissenschaften das Verstehen von Dingen ist, die zur dritten Welt gehören.
Es scheint mir, dass diese These in einem ziemlich scharfen Gegensatz zu

210



einem Dogma steht, das von fast allen Geisteswissenschaftlern und
insbesondere von den meisten Historikern als fundamental akzeptiert wird, und
insbesondere von jenen, die am Verstehen interessiert sind. Das Dogma,
auf das ich hier anspiele, besagt, dass die Objekte des Verstehens als
Produkte menschlichen Handelns der zweiten Welt angehören und dass sie daher
hauptsächhch mit den Mitteln der Psychologie (einschliesslich der
Sozialpsychologie) zu erfassen und zu erklären sind.

Ich gebe gerne zu, dass der Akt oder der Prozess des Verstehens eine

subjektive oder persönliche oder psychologische Komponente enthält.
Aber wir müssen den Akt von seinem mehr oder weniger erfolgreichen Resultat

unterscheiden: von dem vielleicht nur provisorischen Resultat, dem
erzielten Verständnis, der Interpretation. Obwohl auch die Interpretation als
ein subjektiver Akt angesehen werden kann, so entspricht ihr doch auch ein
drittweltliches Objekt. Ich behaupte, dass dieses von entscheidender Bedeutung

ist. Als drittweltliches Objekt betrachtet ist die Interpretation immer
eine Theorie. Sehen wir zum Beispiel eine Geschichtsinterpretation, eine

geschichtliche Erklärung an. Sie kann mit einer Kette von Argumenten unterstützt

werden sowie durch Dokumente, Inschriften und andere geschichtliche

Belege. Damit erweist sich die Interpretation als eine Theorie und, wie
jede Theorie, als verankert in anderen Theorien und anderen drittweltlichen
Objekten. Ferner entsteht ein drittweltliches Problem: das Problem des

Erkenntniswertes einer Interpretation und ihres Wertes für das Verstehen.
Aber sogar der subjektive Akt des Verstehens kann seinerseits nur in

seinen Beziehungen zu drittweltlichen Objekten verstanden werden. Denn ich
behaupte über diesen subjektiven Akt des Verstehens folgendes :

1. dass jeder solche Akt in der dritten Welt verankert ist;
2. dass fast alle wichtigeren Bemerkungen, die wir über einen solchen

Akt machen können, darin bestehen, dass wir Beziehungen zu drittwelth-
chen Objekten aufzeigen; und

3. dass ein solcher Akt selbst in nichts anderem besteht als darin, dass

wir mit drittweltlichen Objekten wie mit physischen Dingen operieren.

Ein Beispielfür historisches Verstehen im objektiven Sinn

Alles das gilt insbesondere für das historische Verstehen. Das Hauptziel
des historischen Verstehens ist die hypothetische Rekonstruktion einer
geschichtlichen Problemsituation.

Ich will diese These mit Hilfe von ein paar (notwendigerweise kurzen)
historischen Bemerkungen über Galileis Theorie von Ebbe und Flut
illustrieren. Diese Theorie hat sich als «verfehlt» herausgestellt (da sie den
Einfluss des Mondes auf die Gezeiten leugnet), und Galilei wurde sogar noch in

211



unserer Zeit persönlich angegriffen, weil er an einer so offenkundig falschen
Theorie so hartnäckig festhielt.

Galileis Theorie erklärt, in Kürze, die Gezeiten als Folge von Beschleunigungen,

die ihrerseits eine Folge der Erdbewegung sind. Wenn nämlich die
gleichmässig rotierende Erde um die Sonne kreist, dann ist die Geschwindigkeit

eines Oberflächenpunktes, der sich auf der von der Sonne abgewandten
Seite befindet, grösser als die Geschwindigkeit desselben Punktes, wenn er
sich auf der der Sonne zugewandten Seite befindet. (Denn wenn B die
Bahngeschwindigkeit der Erde ist und R die Rotationsgeschwindigkeit eines Punktes

am Äquator, dann ist die Geschwindigkeit dieses Punktes B-\-R um

Sonne Erde

Mitternacht und B—R am Mittag.) Diese Geschwindigkeitsänderungen
bedeuten, dass periodische Verzögerungen und Beschleunigungen auftreten
müssen. Aber periodische Verzögerungen und Beschleunigungen eines
Wasserbeckens führen, sagt Galilei, zu Erscheinungen wie Ebbe und Flut.
(Galileis Theorie ist plausibel, aber in dieser Form unrichtig: Ausser den
konstanten Rotationsbeschleunigungen - das heisst Zentripetalbeschleunigungen

-, die auch dann auftreten, wenn B gleich 0 ist, treten keine weiteren
Beschleunigungen auf, also insbesondere keine periodischen Beschleunigungen.

2)

Was können wir tun, um unser historisches Verständnis dieser so oft
missdeuteten Theorie zu vertiefen? Ich behaupte, dass der erste und entscheidend
wichtige Schritt ist, uns zu fragen: Was war das drittweltliche Problem, das
Galilei mit seiner Theorie zu lösen versuchte? Und was war die Situation, in
der das Problem auftrat, die logische Problemsituation

Das Problem war, einfach die Gezeiten zu erklären. Aber die Problemsituation

ist nicht so einfach.
Es ist klar, dass Galilei an dem, was ich hier eben sein Problem genannt

habe, gar nicht unmittelbar interessiert war. Denn es war ein ganz anderes
Problem, durch das er zum Gezeitenproblem geführt wurde: das Problem
der Erdbewegung, das Problem der Wahrheit oder Falschheit der
kopernikanischen Theorie. Was Galilei hoffte, war, dass er in einer
erfolgreichen Gezeitentheorie ein entscheidendes Argument für die kopernika-
nische Erdbewegung finden würde.

212



Was ich die Problemsituation nenne, stellt sich daher als ein Komplex
heraus: Die Problemsituation enth^t das Gezeitenproblem, aber in der
spezifischen Rolle eines Prüfsteines der kopernikanischen Theorie. Aber auch das

genügt noch nicht zum Verständnis von Galileis Problemsituation.
Galilei wurde zunächst, als echter Kosmologe und Theoretiker, von der

unglaublichen Kühnheit und Einfachheit des kopernikanischen Grundgedankens

angezogen, dass die Erde, so wie die andern Planeten, gewissermassen

ein Mond der Sonne ist.
Die Erklärungskraft dieses kühnen Gedankens war gross, und als Galilei

in seinem Teleskop die Jupitermonde entdeckte und in ihnen ein Miniaturmodell

für das kopernikanische Sonnensystem erkannte, so fand er hier eine

empirische Bestätigung dieser kühnen und fast aprioristischen Idee. Auch
gelang es ihm, eine Voraussage auf die Probe zu stellen. Denn die kopernikanische

Theorie sagte voraus, dass die inneren Planeten Phasen zeigen müssen,

entsprechend den Phasen des Mondes ; und Galilei entdeckte die Phasen
der Venus.

Die kopernikanische Theorie war im wesentlichen ein geometrisch-kosmo-
logisches Modell, konstruiert mit geometrischen (und kinematischen)
Mitteln. Aber Galilei war Physiker. Er wusste, dass es in letzter Linie um
eine mechanisch-physikalische Erklärung ging; und er fand einige wichtige
Elemente dieser Erklärung, insbesondere das Trägheitsgesetz und den
entsprechenden Erhaltungssatz für rotierende Bewegungen.

Mit diesen beiden Gesetzen versuchte Galilei durchzukommen, obwohl
er sich der Lückenhaftigkeit seines physikahschen Wissens voll bewusst

war. Damit war er methodisch völlig im Recht; denn nur wenn wir
versuchen, unsere fehlerhaften Theorien bis zur äussersten Grenze ihrer
Leistungsfähigkeit auszunützen, können wir hoffen, aus ihren Schwächen zu
lernen.

Das erklärt, warum Galilei, obwohl er von Keplers Schriften wusste, an
der Hypothese der Kreisbewegung festhielt; und er war darin gerechtfertigt.
Es wird oft gesagt, dass er die Schwierigkeiten der kopernikanischen Kreise
verbarg und dass er die kopernikanische Theorie in unerlaubter Weise
vereinfachte; auch dass er Keplers Gesetze hätte akzeptieren sollen. Aber das

alles sind Fehler des historischen Verstehens, Fehler in der Analyse der
drittweltlichen Problemsituation. Galilei war völlig im Recht, wenn er mit kühnen

Übervereinfachungen arbeitete: Keplers Ellipsen waren ebenso kühne
Übervereinfachungen ; nur hatte Kepler das Glück, dass seine Übervereinfachungen

später von Newton als Prüfstein der Zweikörpertheorie
verwendet werden konnten und damit erklärt wurden.

Warum aber verwarf Galilei in seiner Gezeitentheorie den Einfluss des

Mondes? Diese Frage führt zu einer überaus wichtigen Komponente der
Problemsituation. Erstens war Galilei ein Gegner der Astrologie, die die

213



Planeten als Götter interpretiert; in diesem Sinn war er ein Aufklärer und
ein Gegner der Astrologie Keplers, obwohl er Kepler bewunderte.3 Zweitens

arbeitete er mit einem mechanischen Erhaltungssatz der Rotationsbewegung,

und dieser schien interplanetare Einflüsse auszuschliessen. Es war
methodisch völlig richtig, ernsthaft zu versuchen, die Gezeiten auf dieser

engen Basis zu erklären; ohne diesen Versuch hätte man niemals wissen

können, dass die Erklärungsbasis zu eng war und dass eine weitere Idee,
Newtons Idee der Attraktion (und damit die der Kraft), eingeführt werden
müsste ; eine Idee, die fast astrologischen Charakter hatte und von Aufklärern

und Aufgeklärten (und von Newton selbst) als okkult empfunden
wurde.

Die Analyse von Galileis Problemsituation führt auf diese Weise zu einer
rationalen Erklärung von Galileis Vorgehen in mehreren Punkten, in denen

er von verschiedenen Historikern angegriffen worden ist, und damit zum
besseren Verständnis von Galilei. Psychologische Erklärungsgründe wie
Ehrgeiz, Eifersucht, Sensationslust, Streitlust und «Besessenheit» von einer
fixen Idee werden überflüssig.

Ähnlich wird es überflüssig, Galileis Festhalten an der Kreisbewegung als

«dogmatisch» zu kritisieren, oder die «geheimnisvolle Kreisbewegung»
(Dilthey) als eine archetypische Idee einzuführen oder zu psychologisieren.
Denn Galilei ging völlig richtig vor, wenn er versuchte, mit dem Satz von der
Erhaltung der Rotationsbewegung auszukommen. (Es gab ja noch keine
Dynamik.)

Verallgemeinerung

An die Stelle psychologischer Erklärungsprinzipien treten also drittweltliche
und hauptsächlich logische Überlegungen, und darin zeigt sich, dass unser
historisches Verständnis gewachsen ist.

Diese drittweltüche Methode des historischen Verstehens und Erklärens
kann auf alle historischen Probleme angewendet werden; ich habe sie die
«Methode der Situationsanalyse» (oder der «Situationslogik») genannt.4 Es

ist eine Methode die überall, wo es möglich ist, an Stelle von psychologisie-
renden Erklärungen drittweltliche, und zwar grossenteils logische
Beziehungen als Grundlage des historischen Verstehens und Erklärens heranzieht,
einschliesslich den Theorien oder Hypothesen, die von den handelnden
Menschen vorausgesetzt wurden.

Die These, die ich hier unterbreiten wollte, möchte ich abschliessend

folgendermassen zusammenfassen: Die Theorie des Verstehens muss ihre
psychologisierende Methode aufgeben und auf einer Theorie der dritten
Welt aufgebaut werden.

214



1 Denn es lässt sich zeigen (A. Tarski,
A. Mostowski, R. M. Robinson, Un-
decidable Theories, Amsterdam 1953,
siehe besonders Anm. 13 auf S.60f.), dass
das (voUständige) System aller wahren
Sätze der Arithmetik der ganzen Zahlen
nicht axiomatisierbar und (wesentlich) un-
entscheidbar ist. Es folgt daraus, dass es in
der Arithmetik immer unendlich viele
ungelöste Probleme geben wird. Es ist
interessant, dass wir solche ungeahnte und von
unserem Bewusstsein ganz unabhängige
Entdeckungen über die dritte Welt machen
können. (Dieses Resultat geht im wesentlichen

auf eine bahnbrechende Arbeit von
Kurt Godei zurück.) - 2 Man könnte
sagen, dass Galileis kinematische Theorie dem
sogenannten Gahleischen Relativitätsprin¬

zip widerspricht. Aber diese Kritik wäre
historisch und theoretisch verfehlt, da dieses

Prinzip sich nicht auf rotierende Bewegungen

bezieht. Galileis physikalische Intuition

- dass die Erdrotation nicht-relativistische

mechanische Konsequenzen hat - war
richtig; und obwohl diese Konsequenzen
(Kreiselbewegung, Foucaultsches Pendel
usw.) die Gezeiten nicht erklären, so ist
zumindest die Corioüskraft nicht ohne
Einfluss auf sie. Überdies erhalten wir
periodische kinematische Beschleunigungen,

sobald wir die Krümmung der
Erdbahn einbeziehen. - 3 Siehe dazu mein
Buch «Conjectures and Refutations». -
4 Siehe meine Bücher «Das Elend des

Historizismus» und «Die offene Gesellschaft

und ihre Feinde».

Der vorliegende, bisher unveröffentlichte Aufsatz ist eine Erweiterung eines Vortrages,
der am 3. September 1968 in der Plenarsitzung des XIV. Internationalen Kongresses für
Philosophie in Wien gehalten wurde. (Siehe auch meinen Aufsatz «On the Theory of the

Objective Mind» im ersten Band des Kongressberichtes.) Copyright by Karl R. Popper 1970.

Ist eine nationale Forschungspolitik
mit unserer politischen Tradition vereinbar?

CHARLES TAVEL

Die tiefgreifenden und raschen Veränderungen, denen die Welt durch die
Entwicklung von Wissenschaft und Technik heute ausgesetzt ist, stellen ein
kleines Land wie das unsrige vor noch nie dagewesene und grundlegende
Probleme, und diese kommen in so bedrängender Folge auf uns zu, dass

manches, was vor zehn Jahren noch kaum ins Bewusstsein gedrungen war,
nun auf politischer Ebene bereits dringend ein Eingreifen erfordert. Wenn
die Schweiz neuerdings an die Konzeption einer umfassenden Forschungspolitik

herangehen muss, so ist das nur ein Beispiel für dieses Phänomen,

215


	Eine objektive Theorie des historischen Verstehens

