
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 11: Leistungsgesellschaft

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher

DIE LEISTUNGSGESELLSCHAFT UND IHRE KRITIKER

Die «Neue Linke» und ihre Dogmen

Wer sich mit dem Phänomen der «Neuen
Linken» beschäftigt, findet in der literarischen

Produktion - nicht zuletzt in
Taschenbuchreihen - wohl eine Fülle
einschlägiger Dokumentation, aber nur spärlich

wissenschaftlich fundierte kritische
Auseinandersetzung. Eine der umfassendsten

Antworten auf die gesellschaftskritischen

Theorien, in denen sich wissenschaftliche

und ideologische Elemente auf
schwer durchschaubare Weise mischen,
hat der Kölner Soziologe Erwin K. Scheuch
1968 vorgelegt. Die kürzlich veranstaltete
zweite, erweiterte Auflage dieser «kritischen

Untersuchung der <Neuen Linken>
und ihrer Dogmen» belegt ein offenkundiges

Interesse an klärender Orientierung1.
Dreizehn Autoren - Politologen,

Soziologen, Nationalökonomen, Theologen
und Historiker - haben eine reichhaltige
Dokumentation zusammengetragen,
vielfältig nicht allein in der thematischen
Aufgliederung, sondern auch in der
unterschiedlichen und gelegentlich widersprüchlichen

Betrachtensweise. Dass gerade der
Anspruch auf Wissenschaftlichkeit, dem
die neomarxistischen Theorien ihre
Anziehungskraft verdanken, in diesem ebenfalls

wissenschaftlich angelegten Sammelband

derart uneinheitliche Reaktionen
hervorruft, weist indessen auf eine der wesentlichen

Ursachen des Ideologiebedarfs hin,
der insbesondere unter Studenten virulent
ist: Von einem Selbstverständnis der
Wissenschaft als «arbeitsteilige Erklärung
von Realphänomenen nach Spielregeln» her,
wie es der Herausgeber vertritt, bleibt der

Blick leicht an vordergründigen
Erscheinungsformen der radikal und gewalttätig
in Erscheinung tretenden Protestbewegung
haften, und jeglicher Anspruch auf Deutung

von Zusammenhängen wird als
«Weltanschauung» und damit als vorwissenschaftlich

abgelehnt. So nimmt denn
bereits der attraktive Haupttitel des Buches,
«Die Wiedertäufer der Wohlstandsgesellschaft»,

eine in diesem Sinn einschränkende

Wertung vorweg. Er soll die «böse
historische Kontinuität der Vergewaltigung

des Mitmenschen aus Gesinnung»
ansprechen und die Protestbewegung als

eine «Säkulartheologie» charakterisieren.
Nun lassen sich allerdings bei weitem nicht
alle Aufsätze auf diesen Nenner bringen,
vielmehr wird durch das ganze Buch
hindurch ein Kontrast fühlbar, der in geradezu

irritierender Weise die Mängel einer

lediglich im Bekenntnis zum Wertpluralismus

übereinstimmenden Gesellschaftstheorie

aufzeigt.
Wie weit die Ansätze eines liberal

genannten Demokratieverständnisses
auseinandergehen, sei an der Gegenüberstellung

zweier Beiträge illustriert. Erwin K.
Scheuch rechnet mit dem Gesellschaftsbild
der «Neuen Linken» gründlich ab, indem
er es mit den Erkenntnissen der empirischen

Sozialwissenschaften konfrontiert
und die destruktive Zielsetzung der linken
Kritik an der bürgerlichen Demokratie
und Gesellschaft aufzeigt. Ihre simplifizierenden

Vorwürfe seien ja keineswegs neu.
Dass der Parlamentarismus in einer Krise
stecke, dass machtvolle Oligarchien
bestünden, dass die Verfassungswirklichkeit
von den Idealvorstellungen erheblich ab-

1033



weiche, dass es auch in der Politik zu einer
Arbeitsteilung habe kommen müssen und
dass der politische Prozess im wesentlichen

ein Aushandeln von Interessen sei,
habe die Politische Wissenschaft schon
lange festgestellt, aber - so gibt Scheuch
zu bedenken - Demokratie bedeute eben
für den empirischen Wissenschaftler lediglich

ein System von Spielregeln; transzendentale

Gemeinsamkeiten dürften nicht
mehr vorausgesetzt werden und Politik sei
als Optimierung von Interessen angesichts
von hauptsächlich wirtschaftlichen
Zielkonflikten zu verstehen. Von diesem allein
noch pluralistisch pragmatischen
Demokratiebegriff her ist für «Weltanschauung»
allerdings kein Verständnis zu erwarten.
Scheuch spart nicht mit Polemik gegen den
revolutionären Herrschaftsanspruch, der
in der elitären Berufung auf ein «richtiges
Bewusstsein» freilich unverkennbar ist,
und der sich ebenso unbestreitbar in der
dialektischen «Umfunktionierung» der
Sprache, in der agitatorischen Rhetorik
und in den terroristischen Provokationsmethoden

der extremen Linken äussert.
Nachdrücklich weist er auf die Verwandtschaft

der «Neuen Linken» mit
Nationalsozialismus und Faschismus hin.

Der an der Katholischen Theologischen

Hochschule Amsterdam lehrende
Soziologe Harry Hoefnagels dagegen geht
davon aus, dass Gesellschaftskritik
erforderlich sei, um die Gefährdung von Menschlichkeit,

Freiheit und Demokratie in einer
von Irrationalität getriebenen Gesellschaft
überhaupt zu erkennen. Seine Kritik trifft
sich mit derjenigen Scheuchs und der anderen

Autoren im Vorwurf an die «Neue
Linke», dass sie auf den Konsens, auf die
freie Zustimmung aller - oder doch einer
Mehrheit - als Bedingung für jede Änderung

der Gesellschaftsordnung verzichtet,
da sie von einer jeglicher Diskussion
entzogenen Idee ausgeht und diese allenfalls
mit Gewalt durchzusetzen sich für berechtigt

hält. Die Tatsache jedoch, dass die
Gesellschaftskritik der «Neuen Linken»
einen Glaubensakt voraussetzt, gestattet es

jedoch in der Sicht Hoefnagels noch nicht,
sie als irrational abzulehnen, denn der

Glaube an die Möglichkeit, die Gesellschaft

menschlicher zu gestalten, liege
jeder ernsthaften Kritik zugrunde.
Wissenschaftlich vertretbar sei ein solcher Glaube
indessen nur, solange er sich den
Bedingungen der Rationalität unterwirft.
Hoefnagels versucht damit einen Weg zwischen
dem wissenschaftlichen Wertrelativismus
und dem Anspruch auf absolut gesicherte
Wahrheit, der den dialektischen
Wissenschaftsbegriff der «Neuen Linken»
kennzeichnet, zu finden; er stellt der normativen
Kraft des Faktischen die Verbindlichkeit
der ideellen Grundlagen der freiheitlichen
Gesellschaft gegenüber.

In diese Spannweite zwischen
engagierter Wertsetzung und wertneutralem
Positivismus ordnen sich die übrigen
Beiträge ein. Dass eine Diskrepanz zwischen
demokratischem Leitbild und politischer
Wirklichkeit besteht, wird der «Neuen
Linken» mehrfach zugute gehalten, etwa
in Ulrich Lohmars Untersuchung über ihr
Verhältnis zu den Institutionen der Demokratie

oder in Eugen Kogons Aufsatz über
«Klassen und Revolution im Denken der
<Neuen Linken >». Auf die Bedeutung des

«existentiellen Ekels» in der jugendlichen
Sozialkritik weist Peter Christian Ludz hin.
Christian Watrin und Erik Boettcher analysieren

sachlich die ökonomischen Theorien,

Klaus Reblin das Geschichtsverständnis,
den zu Marx im Widerspruch stehenden

Voluntarismus der «Neuen Linken».
Mit weiteren Beiträgen zu den hochschulpolitischen

Forderungen Wilhelm Hennis),
zum Soziologiemissverständnis (M. Rainer
Lepsius), zum Demokratismus (Manfred
Hättich), zum historischen Standort des
Revolutionismus der «Neuen Linken»
(Zbigniew K.Brzezinski) sowie zur
Geschichte der «direkten Demokratie» und
des Rätewesens (Gerhard A.Ritter) präsentiert

sich der Band als ein breites Spektrum
vielfältiger Aspekte, die nicht nur eine
Orientierungshilfe in der an mehreren
Fronten zu führenden Auseinandersetzung
mit demokratiefeindlichem und totalitärem

Gedankengut, sondern auch Anlass
zur Selbstbesinnung jenen zahlreichen
kritischen Fragen gegenüber geben, deren Be-

1034



rechtigung die «Neue Linke» erst zu einer
unruhestiftenden Erscheinung gemacht hat.

Ulrich Pfister

1 Die Wiedertäufer der Wohlstandsgesellschaft.
Eine kritische Untersuchung der «Neuen Linken»
und ihrer Dogmen, hg. von Erwin K. Scheuch, 2.

ergänzte und erweiterte Auflage, Markus-Verlag,
Köln.

Grundfragen unserer Wirtschaftsordnung

Während die Verleihung des Nobelpreises
an zwei Vertreter der Ökonometrie eine
triumphale Bestätigung für die wachsende
Bedeutung des mathematisch-exakten
Zweigs der Wirtschaftswissenschaften
brachte, wächst gleichzeitig die Zahl der
Publikationen, die sich eingehend und oft
recht kritisch mit den Grundfragen unserer
Wirtschaftsordnung auseinandersetzen.
Die seit langem bestehende innere Polarität

der Wirtschaftswissenschaft, von der
der eine Zweig das wirtschaftliche Geschehen

mit den «wertfreien» Methoden einer
exakten Wissenschaft zu erfassen und oft
mit Hilfe von mathematischen Modellen
darzustellen versucht, die andere Richtung
dagegen Nationalökonomie als eine
Geisteswissenschaft betrachtet, die sich der
Verantwortung des Urteilens und Wertens
nicht entziehen kann, scheint für unsere
Zeit eine neue Aktualität zu gewinnen. Die
radikale Ablehnung des marktwirtschaftlichen

Systems zusammen mit allem andern,
was als bisherige Ordnung gilt, durch die
Vertreter der «Neuen Linken» hat das
Interesse für eine grundsätzliche Diskussion

der Ziele und der Funktionsweise dieses

Wirtschaftssystems zusätzlich erhöht.
Das «Jahrbuch für die Ordnung von

Wirtschaft und Gesellschaft ORDO» hat
in den vergangenen Jahren stets wesentliche

Beiträge zur Klärung dieser Grundfragen

unserer Wirtschaftsordnung
erbracht. Der neuerschienene, zwanzigste
Band setzt diese Tradition fort1. Hans Herbert

Götz, Brüssel, beleuchtet in einer
interessanten Studie die Entstehungsgeschichte

und Tendenzen der vieldiskutierten Enzyklika

«Populorum Progressio». Wenn dieser

Enzyklika mangelndes Verständnis für
das liberale Wirtschaftssystem vorgeworfen

wird, so führt dies Götz auf die
Tatsache zurück, dass sie sich in erster Linie
an die Adresse von Entwicklungsländern
richtet, in denen unter freier Wirtschaft
viel eher ein feudalistisches Herrschaftssystem

als eine funktionierende
Marktwirtschaft verstanden wird. Helmut Wit-
telsberger, Köln, und Clive S. Beed,
Melbourne, befassen sich mit Problemen der
modernen Unternehmung. Wittelsberger
stellt fest, dass eine Reform der
Unternehmensverfassung nach dem Modell der
sozialistischen Marktwirtschaft nicht
wünschenswert ist; das heutige Grundprinzip,
wonach der Arbeiter ein vertraglich
bestimmtes Einkommen, der Kapitalbesitzer
dagegen ein Residualeinkommen bezieht
und damit mit der Verantwortung auch
das Hauptrisiko trägt, scheint sowohl im
Interesse der Arbeitnehmer als auch der
gesamtwirtschaftlichen Effizienz den Vorzug
zu haben. Beed widerlegt die bereits seit den
dreissiger Jahren verbreitete These, wonach
die tatsächliche Kontrolle über die modernen

Kapitalgesellschaften von den
Kapitalbesitzern an die Manager übergegangen sei ;

er weist anhand von Beispielen nach, dass

schon ein Anteil von wenigen Prozenten
am Aktienkapital genügt, um einen
kontrollierenden Einfluss auf eine Unternehmung

auszuüben. Egon Tuchtfeldt, Bern,
setzt sich kritisch mit der These einer
Konvergenz der Wirtschaftsordnungen in West
und Ost auseinander. Auch wenn in gewissen

Einzelheiten eine Parallelität festzustellen

ist, so bleibt doch die Tatsache
entscheidend, dass die kommunistische
Wirtschaftsordnung Ausfluss eines totalitären
politischen Systems ist, welches auf den

Zwang nicht verzichten kann, ohne sich
selbst aufzugeben.

Zum gleichen negativen Schluss in
bezug auf die Konvergenzhypothese kommt
George N.Halm, Medford (Massachusetts),
in einer Studie unter dem Titel «Will
Market Economies and Planned Economies

Converge?». Dieser Aufsatz findet

1035



sich in einer Festschrift zu Ehren des grossen

Liberalen Friedrich A. von Hayek, die
unter dem Sammeltitel «Roads to
Freedom» von Erich Streissler, Wien,
herausgegeben wurde2. Bemerkenswert ist in
diesem Band unter anderem der Beitrag von
Fritz Machlup, Princeton, über «Liberalism

and the Choice of Freedoms». Machlup

wendet sich vor allem gegen die
moderne Tendenz, die Freiheit, etwas zu tun,
mit der materiellen Möglichkeit, diese Freiheit

zu benützen, gleichzusetzen.
Ein weiterer Sammelband unter dem

Titel «Ethik und Politik» mit Aufsätzen des

Freiburger Professors Arthur F. Utz ist
geeignet, den Standpunkt der katholischen
Soziallehre zu den aktuellen Fragen der
Wirtschaftsordnung darzulegen3. Utz wendet

sich entschieden gegen die Norm der
reinen Marktwirtschaft, wonach allein die
Freiheit des individuellen Konsums Umfang

und Art des Güterangebots bestimmen

soll. Die letzte Entscheidung darüber,
wohin die Produktion zu streben habe, ist
aus seiner Sicht nach ethischen Gesichtspunkten

zu fällen, die nicht der freien
Wahl des Konsumenten überlassen werden
dürfen.

Schliesslich liegen zwei Neuerscheinungen

vor, welche um eine allgemeinverständliche

Darstellung der Probleme der
Marktwirtschaft bemüht sind. Von Diether Stolze
und Michael Jungblut stammt ein reich
illustrierter und dokumentierter Band
«Kapitalismus - von Manchester bis Wall
Street»4; es handelt sich hier um den vier¬

ten und letzten Teil der im Verlag Kurt
Desch erschienenen Sammlung «Mächte
und Kräfte unseres Jahrhunderts», deren
bereits vorhandene drei Bände den Faschismus,

den Sozialismus und den Kommunismus

behandelten. Stolze und Jungblut
betrachten den Kapitalismus als ein System,
«das man akzeptiert, weil es sehr gut
funktioniert - nicht eine Idee, für die man sich
begeistern oder gar opfern könnte». Ihr
Rückblick auf die Wirtschaftsgeschichte
der westlichen Länder erscheint gleichsam
als Beleg dafür, dass in diesem System Taten

mehr zählen als Worte und Ideen. Als
eine sehr gelungene populärwissenschaftliche

Darstellung kann sodann der Band
« Soll und Haben - Skizzen zum Verständnis

der Wirtschaft» von Hans Otto Wese-

mann bezeichnet werden5. Es handelt sich
hier um Auszüge aus einer Sendereihe des

Westdeutschen Rundfunks, in denen der
Autor seit rund zwanzig Jahren in einer
Weise zu aktuellen Wirtschaftsfragen Stellung

genommen hat, die sich durch eine
aussergewöhnliche Formulierungskunst
auszeichnet und darum auch einem breiteren

Publikum leicht verständlich ist.

Hanspeter Enderlin

1 Hg. von Franz Böhm, Friedrich A.Lutz und
Fritz W.Meyer. Verlag Küpper Bondi, Düsseldorf
und München. - 2 Roads to Freedom, essays in
honour of Friedrich A. von Hayek, herausgegeben
von Erich Streissler, Routledge & Kegan Paul Ltd.,
London. - 3 Hg. von Heinrich B. Streithofen, See-

wald-Verlag.Stuttgart. - " Verlag Kurt Desch, München.

- 5 Verlag Wissenschaft und Politik. Köln.

«IST GOTT MITLÄUFER?»

Die Aktionen, Demonstrationen,
Flugschriften und Stellungnahmen der
deutschen Theologieprofessoren, Studentengemeinden,

Pfarrer und Synoden, der vielen
Arbeitsgemeinschaften, Notgemeinschaften,

Bewegungen und Bruderschaften in
der deutschen evangelischen Kirche kommen

dem Schweizer Zeitungsleser nur zum

kleinen Teil zu Gesicht. Unsere Redaktionen

üben eine vom gesunden Menschenverstand

geführte Zensur aus, so dass das
erhebliche Geschrei nur dosiert in unser
Land dringt. Wer eine Zusammenstellung
des babylonischen Stimmengewirrs
kennenlernen will, sei auf das jüngste Buch
von Hans Georg von Studnitz, eines Redak-

1036



tors der Wochenzeitschrift «Christ und
Welt », hingewiesenl. Von Studnitz wünscht
sich eine andere Kirche, eine, die
das Gewissen bildet, sich aber von konkreten

Urteilen und Stellungnahmen, die in
komplizierte Sachzusammenhänge
eingreift, zurückhält. Sein Wunsch ist der
laizistische Staat, in den nicht die
sogenannte «kritische Kirche» oder selbstbe-
wusste Synoden und Kirchenleitungen mit
Denk- und andern Schriften, mit Reden
und Verlautbarungen Weisung gebend
eingreifen. Sein Anliegen ist eine
kirchlichere Kirche, welche baulich, liturgisch
und theologisch um das Evangelium
konzentriert, den Menschen die Seelsorge und
die Besinnung bietet, welche die Welt
braucht.

Das Buch entwirft mit einem bunt
gemischten Material das Bild einer verworrenen

Theologenschaft. Der Eindruck stimmt,
auch wenn er allzusehr hochgespielt wird.
Eine systematische Durchdringung fehlt
allerdings. Er würde erlauben, das ganze
Durcheinander nach wenigen, immer
wiederkehrenden Standpunkten zu ordnen.
Das gäbe auch die Möglichkeit, in eine
grundsätzliche Diskussion einzutreten. Es
ist eine Verzeichnung, wenn die getadelte
Aktivität einfach als Anbiederung an die
protestierende Jugend bezeichnet wird.
Auch wenn von Studnitz mit Recht die
Manie rügt, als Kirche sich vom sogenannten

Establishment und schliesslich über¬

haupt vom realen Staat der Bundesrepublik
zu distanzieren, so können wir mit ihm
doch nicht einig gehen, wenn er einfach
auf eine Kirche der Stillen im Lande
hintendiert.

Was dem deutschen Protestantismus
fehlt, das ist die Erarbeitung und
Klarstellung wichtiger Leitgedanken für das

politische Handeln und die besonnene
Zurückdrängung eines saloppen Journalismus,

der sich als christliche Kritik
ausgibt, aber nichts anderes als Pöbelei und
Wichtigtuerei ist. Die Theologen verfallen
einem Kritizismus, einem Diogenismus
und einer durchgängigen Staatsmüdigkeit,
wodurch eine konstruktive Mitarbeit am
politischen Urteil und Handeln nicht mehr
möglich ist. Von Studnitz bringt dafür eine
Fülle von Beispielen. Aber er geht der
Herkunft dieser Erscheinung nicht auf den
Grund. Darum sind viele seiner Verurteilungen

zu oberflächlich. Nur als
Materialsammlung kommt dem Werke eine
gewisse Bedeutung zu. Um vollständig zu
sein, müsste allerdings auch ein Überblick
über die grundsätzlichen Bücher derjenigen
Theologen geboten werden, auf die sich die
theologischen Kritiker von Gesellschaft
und Politik berufen.

Max Schoch

1 Hans Georg von Studnitz. Ist Gott Mitläufer?
Die Politisierung der evangelischen Kirche. Seewald-
Verlag, Stuttgart.

«LES SENTIERS DE LA CREATION»

Schöpferische Menschen zur Besinnung
über ihr Schaffen anzuhalten, auf dass der
nicht spezialisierte Leser etwas erfahre
von den oft verwischten Pfaden, auf denen
der Einfall zum Kunstwerk gelangt ist:
darin besteht wohl das Ziel dieser neuen
Reihe von Albert Skira, deren grossangelegter

Plan Autoren vereinigt, von denen
wir nur Bestes erwarten, so Miguel-Angel
Asturias, Roland Barthes, René Char,
Friedrich Dürrenmatt, Michel Foucault,

Max Frisch, Julien Gracq, Roman Jakobson,

Henri Michaux, Gaétan Picon, Francis

Ponge, Jacques Prévert, Alain Robbe-
Grillet, Claude Simon, Philippe Sollers,
Jean Starobinski, um nur die bekanntesten
Namen zu nennen. Auch Maler, Musiker,
Architekten werden zum Worte kommen -
jährlich acht illustrierte Bände in der
gepflegten Ausführung eines Kunstbuches,
broschiert oder gebunden.

Seit Mitte November liegen die ersten

1037



vier Bände vor: «Découvertes» von Eugène
Ionesco; «Je n'ai jamais appris à écrire ou
les incipit » von Aragon ; « La mise en mots »
von Eisa Triolet; «Les mots dans la
peinture» von Michel Butor.

Aragon und Elsa Triolet

Die Auskünfte dieser beiden Autoren, die
sich über das Entstehen ihrer Romane
befragen, sind eher karg ; oft ist ihr Werk mehr
Apologie als kritische Reflexion. Wenn
Aragon schreibt, jeder seiner Romane sei in
kritischem Widerspruch zum
vorangegangenen entstanden, so wird man ihm
Glauben schenken, demonstriert er diese
sein Schaffen stets antreibende Freude an
der Dialektik doch ausgiebig innerhalb des

vorliegenden Bandes. Schreiben ist für ihn
nicht in erster Linie ein Akt des Bewusst-
werdens oder der Selbstverwirklichung,
sondern es entspricht dem Wunsch, «etwas

anderes als das Gedachte zu sagen,
Geheimnisse ans Licht zu bringen und
zu fixieren». Aragon will nie eine
Geschichte geschrieben haben, deren Verlauf
ihm zum voraus bekannt war; stets sei er
nur ein Leser gewesen, der Begebnisse,
Menschen, Charaktere, Schicksale erst sah,
wenn sie vor ihm auf dem Papier lagen. Für
ihn entspringt der Gedanke dem Geschriebenen,

dem Sev'ttscharakter zukommt:
«Une constellation de mots, appelée
ordinairement phrase, joue ainsi le rôle du destin,

pour la pensée1.»
Allmählich und ohne Plan fügen sich

die Sätze zum Roman, definiert als «Orgie»,

bei der sich die Wörter auf alle
möglichen Arten kreuzen und paaren: «Le
roman [...] existe et mérite son nom par la
multiplicité permise de ses participants, la
liberté potentielle des rapports entre eux,
passant de la nature verbale à la nature
humaine.»

An einem konkreten Beispiel, dem
ersten Kapitel des dritten Bandes der Romanfolge

Les Communistes, zeigt der Autor,
wie sich ein zunächst rein beschreibender
Text zum Romanbeginn verwandelt: eine
Person, ursprünglich ein Name nur, ge¬

langt, ähnlich wie bei PirandeUo, doch
lediglich durch Einschöbe auf dem Papier,
zu einer Geschichte, einem Milieu, einer
Rolle. Aragon spricht vom « Mechanismus
der Maschine»; gerade hier beginnt man
an der mehrmals beteuerten Unvoreinge-
nommenheit des Schreibenden zu zweifeln,
denn wo man von einer «Maschine»
spricht, besteht auch ein Plan. Seine
Grunderfahrung als Schriftsteller drückt Aragon
mit folgenden Worten aus: «Ainsi aussi, je
le puis dire, dans les plus apparemment
étudiés de mes livres, là où, semble-t-il, la
documentation l'emporte sur l'invention,
je, l'auteur, me, se trouve dans la situation
(que j'ai) depuis longtemps ici décrite:
il n'écrit pas, il lit, il lit ce roman qui
s'écrit, et tous les autres qu'il a écrits, et sa

vie, et peut-être même pourrais-je dire
ceux qu'il écrira.» Sein Werk mündet aus
in einer begeisterten Würdigung Raymond
Roussels und Samuel Beckets, dessen
«Anfänge kein Ende nehmen».

Elsa Triolets Weg zur Schöpfung
verwirklicht sich über das Echo, das heisst im
Zentrum steht für sie die Beziehung
zwischen dem Schreibenden und dem Leser:
«Trouver. Une trouvaille c'est quelque
chose sur quoi on est tombé sans qu'on
l'ait cherché, quelque chose d'inattendu et
d'heureux. Le contraire d'une découverte,
résultat de recherches. Le talent dans le
domaine de l'art, c'est de reconnaître la
trouvaille comme telle quand elle se
présente. Savoir trouver. Comme les cochons
trouvent les truffes. Il y a trouvaille, si une
œuvre entre en communication avec
d'autres mortels; l'œuvre n'est que noix
creuse si ces mortels répondent <il n'y a

pas d'abonné au numéro que vous avez
demandé) Nous, on cherche le numéro
de l'abonné sans avoir l'annuaire. On le
trouve aussi rarement qu'un trésor. Que le
talent d'entendre. Créer est aussi difficile
que d'être libre.»

Der Romanschriftsteller muss in seinem
Werk alle Rollen spielen, alle Masken
tragen, den Dekor erfinden, Beleuchtung,
Gefühle, Leidenschaften. Und doch bleibt
alles toter Buchstabe, wenn das Gedruckte
nicht einem aufmerksamen Leser begegnet.

1038



Dieser hat in seinem Bewusstsein neu zu
schaffen, was im Buch vorliegt, ja er ist gar
die Hauptperson. Der Autor hat vor seiner
Existenz einen Vorhang zugezogen, er
versteckt sich hinter dem «Text».

Dieser Text besteht aus Wörtern; wie
seltene Münzen werden sie vom Schriftsteller

sorgsam ausgewählt und zueinander
in Beziehung gesetzt; so erhalten sie einen
noch grösseren Wert. Stets, sagt Elsa Triolet,

hat der Dichter zu wenig Wörter, um
« das Unendliche der Dinge auszudrücken » ;
Schreiben ist bei ihr ein Akt der Beschränkung.

Das Lesen, können wir beifügen, ist
eine Form von Übersetzung, und von dieser

sagt die zweisprachige Autorin: «On
est ici au comble de l'indiscrétion, de la
pénétration intime de l'acte de créer chez
l'autre. Suivant le cheminement des mots
à partir de la pensée jusqu'à leur apparition
sur le papier, l'évolution, en particulier
d'un poème, dicte presque toujours la
réponse au pourquoi du choix des mots, de la
tournure d'un vers, du sens général, essentiel.»

Der Übersetzer muss mit der Sorgfalt

eines Banknotenfälschers ans Werk
gehen! Gleich den Linien des Originalpapiers

sind die Wörter und Sätze des Dichters

unregelmässig angelegt, gegen die
Gewohnheit, gegen die «stehenden
Wendungen». Der Schriftsteller stellt die Wörter,

er befragt sie, horcht sie aus, weist
ihnen ihren Platz zu: so verstehen wir den
Titel «La mise en mots».

Eugène Ionescos «Entdeckungen»

Die Schriften zum Theater, Interviews und
Vorträge, das «Journal en miettes» und
«Passé présent / présent passé» haben
bereits gezeigt, dass der grösste französische
Dramatiker unserer Zeit viel über sich
selbst nachdenkt, und zwar ohne die den
meisten Schriftstellern eigene
Selbstgefälligkeit. Seinen «Découvertes» merkt
man den Auftrag in keiner Weise an, ja sie
könnten den Anstoss zur ganzen Reihe
gegeben haben.

Einmal mehr geht Ionesco seiner Beru¬

fung zum literarischen Schaffen nach: sie

reicht bis in die früheste Jugend zurück.
Der Dichter erinnert sich mit Freude an das

kindliche Staunen vor der Schöpfung und
gründet darauf seine ganze Metaphysik.
Er betont mehrmals, dass bei ihm Staunen
und Denken dem sprachlichen Ausdruck
vorangingen, wohl wissend, dass eine solche

Ansicht nicht «modern» ist. Deshalb
sieht er sich auch veranlasst, die leergewordene

Sprache - inflationäres Papiergeld -
anzuprangern, denn sie ist Ausdruck einer
inneren Leere. Die Dichtung ist immer
«parole» im Sinne Saussures: «Pour créer
de la parole, il faut être seul. Les autres le

[le poète] reprennent. Mais le poète est asocial

- le social le couvre et l'empêche de se

découvrir.» Hier wird für einmal nicht
vom Engagement gesprochen, sondern von
der zum Schaffen unerlässlichen Freiheit.
Für Ionesco, der sich nicht viel von einer
Revolution erhofft, ist die Literatur nicht
Spiel, nicht System, nicht Ideologie, nicht
Provokation, sondern «ein Gespräch des

Schreibenden mit sich selbst über einen

Gegenstand, ein Gespräch über einen
Gegenstand mit andern, die Formulierung
der Frage < was soll das heissen > », die er an
die Schöpfung und an das Dahinterlie-
gende richtet. Er will die Welt umschreiben,

einzirkeln: «Oui, c'est cela 'l'expression),

à la fois marque de l'effort de
connaître l'objet, effort de le saisir, au moins
de le cerner, et de le dire, c'est-à-dire de
le restituer.»

Ionesco gehört nicht zu jenen, denen die
Gedanken durch die Begegnung mit Wörtern

zufliessen; er will, er muss etwas
aussagen. Wer das Gegenteil behauptet,
verneint nach ihm jegliche Metaphysik: «Identifier

le parler et le penser, c'est parfois vouloir

nier la spiritualité, ou tout dualisme.»
Neben das Staunen vor der Schöpfung

tritt bei ihm alsogleich die Angst vor dem
Tod, empfunden als Finsternis, als Schlund.
Die Dichtung ist für ihn ein Gebäude aus

Fragen, auf die es keine definitiven
Antworten gibt; nicht die Antworten erleuchten

uns schliesslich, sondern die Fragen.
Ionescos autobiographische Schriften sind
eine Suche nach Licht ; er möchte selbst er-

1039



fahren, wie sich seine Traumvorstellungen
zu einem Ganzen gefunden haben, wie
Licht von Wörtern eingefangen oder gar
geschaffen werden kann. «C'est pour parler
de cette lumière, c'est pour parler de cet
étonnement, d'une lumière, d'un ciel, d'un
étonnement plus fort que l'angoisse, dominant

l'angoisse, que j'ai fait de la littérature.»

Man denkt an Georges Bernanos,
dessen ganzes Werk eine Suche nach der
verlorenen Kindheit war. Ionesco, der sein
Schreiben eine «quête» nennt, formuliert
sein Anliegen so: «[...] l'effort de trouver
les moyens de dire c'est-à-dire le moyen de
sortir de soi ce qui y est ancré le plus
profondément. Ecrire c'est inventer, c'est
imaginer, c'est-a-dire inventer et construire
à la fois, c'est cela l'imagination, mais
imaginer ce n'est que retrouver, découvrir,
recréer ce qui a été, ce que l'on veut
atteindre car ce qui a été sera, c'est-à-dire
est. Ecrire, c'est découvrir.»

In «Découvertes» wohnen wir dem Be-
wusstwerden («une sorte de tragique, de
terrible séparation») eines grossen Künstlers

bei: «A sept ans enfin, j'ai revécu le
péché originel. Je me suis regardé dans la
glace et j'ai vu que j'étais nu, c'est-à-dire
j'ai vu que j'étais différent, que je n'étais pas
les autres, que je n'étais pas comme les

autres.»
Wir hoffen, das vom Autor selbst

illustrierte, äusserst aufschlussreiche Werk
werde bald auch in deutscher Sprache
vorliegen, denn Ionesco hat die Grenzen Frankreichs

schon längst überschritten.

Peter Grotzer

1 Aragon. Je n'ai jamais appris à écrire ou les

incipit. - 2 Eisa Triolet, La mise en mots. - 3

Eugène Ionesco, Découvertes. - 4 Michel Butor, Les
mots dans la peinture. Alle in der Reihe «Les Sentiers

de la Création» im Verlag von Albert Skira.
Genf 1969.

STATIONEN AUF DEM WEGE

Als der Dichter Otto von Taube am 22. Juni

1969 seinen neunzigsten Geburtstag
begehen konnte, rief die «Bayerische
Akademie der schönen Künste» Carl J.Burck¬
hardt herbei, damit er die Laudatio für den
Jubilar spreche. Am Schlüsse seiner Rede
sagte Burckhardt: «Sie haben es, wie so
treffend gesagt wurde, gewagt, den Lebenskampf,

ganz auf sich selbst gestellt, allein
aufzunehmen und dem Unverlierbaren zu
dienen! Ihr Werk beweist, dass Sie diesen
Kampf gewonnen haben. Wie die Jahresringe

eines mächtigen Baumes lassen sich
die überstandenen Winter, die Ihnen
immer wieder vom Naturgeschehen
geschenkten Frühlinge, die heissen Sommer
und die Zeiten des gedankenvollen Herbstes

ablesen.» Damit wird angedeutet,
welchen Weg dieser Dichter gegangen ist.
Er selbst hat einzelne Stationen seines
Lebens in seinen Büchern festgehalten. In
zwei Bänden «Im alten Estland, Kindheits¬

erinnerungen» (1949) und «Wanderjahre,
Aus meiner Jugendzeit» (1950) berichtet
er von seinen frühen Erlebnissen und
Erfahrungen. Hier ist ein neuer Band der
Selbstdarstellungen anzuzeigen: «Stationen

auf dem Wege, Erinnerungen an meine
Werdezeit vor 1914»1. Der Band umfasst
das Jahrzehnt von 1905 bis 1914, jenen
Zeitraum also, von dem immer wieder
gesagt wurde, wer ihn nicht erlebt habe, der
wisse nicht, wie köstlich und reich das
Leben sein könne. Wenn wir heute Otto von
Taubes Buch lesen, finden wir diesen
Eindruck bestätigt. Der aus einem begüterten
Hause stammende Verfasser konnte sich
noch unbeschwert dem Studium der
Kunstgeschichte widmen und nach diesem
Studium die Länder Europas durchreisen,
um den Reichtum des abendländischen
Erbes aus unmittelbarer Begegnung mit
den Kunstwerken kennen zu lernen.
Italien, Spanien, Portugal, Nordafrika, Hol-

1040



land, England und Russland werden
bereist, und da Taube ein aufgeschlossener
und genauer Beobachter dessen war, was
sich ihm darbot, vermitteln uns diese

Erinnerungen ein lebendiges Bild der
europäischen Welt vor dem Beginn des Ersten
Weltkriegs. Überdies war Taubes
Verwandtschaft und Freundeskreis sehr
vielseitig, so dass der Menschenkenner uns
mit zahllosen Menschen aller Gesellschaftsschichten

bekannt macht, darunter so
bedeutenden Gestalten wie Eduard und
Hermann von Keyserling, Georg Simmel, Heinrich

Wölfflin, Karl Wolfskehl, Hugo von
Hofmannsthal, Rudolf Alexander Schröder,

Alfred und Helene von Nostitz, um
nur einige Namen herauszugreifen.

Taube ist ein geborener Erzähler, er
erinnert sich vieler Einzelheiten, so dass wir,
die wir heute unter völlig anderen
Bedingungen leben müssen, mitunter das
Gefühl haben, er berichte ein wenig zu viel;
das heisst, wir könnten uns vorstellen, das
Buch hätte da und dort durch eine Straffung

des Textes gewonnen. Dennoch aber
sind wir natürlich für diese Erinnerungen
dankbar, insofern sie zeigen, in welcher
Situation unsere abendländische Welt sich
vor den grossen Zusammenbrüchen
befand, und insofern sie deutlich zu machen
vermögen, welche geistigen, politischen
und gesellschaftlichen Kräfte und Mächte
in ihr formend und bildend wirksam waren.
Natürlich hören wir auch von Taubes
persönlichem Werden und Wachsen, von der
Arbeit an seinen frühen Erzählungen und
Romanen. Wenn der Band damit endet,
dass der Verfasser am 3.August 1914 Sol¬

dat wird und zu der Einsicht gelangt: «Es
war mir ein sympathischer Gedanke, Soldat

- einer unter den anderen, unter
Bayern zu sein», so empfinden wir sehr

deutlich, dass damit nicht nur ein
Abschnitt im Leben dieses Mannes, eines

Balten-Deutschen, sondern eine Epoche
der europäischen Geschichte zu Ende
ging. Die grossbürgerliche und die
aristokratische Gesellschaft, von der in diesen

Erinnerungen so viel die Rede ist, stand

vor ihrer Bewährungsprobe, der nur
wenige standgehalten haben, in der das

«Alte Europa» unterging. Taube kehrte,
das wissen wir aus seinem Leben und
seinem Werk, als ein äusserlich Verarmter,
innerlich Verwandelter und Bereicherter
zurück. Er hat dann diesen harten und
schweren Kampf auf sich genommen,
von dem Carl J. Burckhardt sprach,
er hat dabei ein Werk geschaffen, das
bei weitem noch nicht in seinem reichen
Gehalt und seiner Fülle erkannt wurde.
Vor allem aber hat er immer wieder daran
erinnert, welch reiches Erbe aus den
Jahrhunderten uns überkommen ist. Seine

Absicht, in diesen «Stationen auf dem

Wege» das innere und äussere Bild der
durchlebten und durchwanderten Epoche
nicht nur darzustellen, sondern gleichzeitig
auch das Überzeitliche in Erinnerung zu
bringen, kann als wohlgelungen bezeichnet

werden und verdient unseren Dank.

Otto Heuschele

1 Otto Freiherr von Taube : Stationen auf dem
Wege. Erinnerungen an meine Werdezeit vor 1914.

Lothar-Stiehm-Verlag. Heidelberg 1969.

HINWEISE

Theologie und Kirche

Charles Davis, der ehemals führende katholische

Theologe Englands, erregte im
Dezember 1966 durch seinen Austritt aus der
Kirche grosses Aufsehen in der ganzen

christlichen Welt. Davis blieb weiterhin
Christ, doch trat er keiner anderen Kirche
bei. Jetzt legt er einen grösseren
Rechenschaftsbericht über seinen Entschluss vor,
der nun auch auf deutsch vorliegt:
«Katholizismus heute? - Was ich meinen

1041



Kritikern zu sagen habe » (Nymphenburger-
München 1969). In dieser bekenntnishaften
Schrift, die auf persönliche Einzelheiten
mitunter allzusehr eingeht, entwirft Davis
doch eine konstruktive Kritik der Kirche,
obwohl er - im Gegensatz zu seinem
Freund Hans Küng - der Meinung ist,
dass die Kirche «nur noch eine Revolution
ins Zeitalter der Moderne führen könnte».
Kleriker und Laien aller Konfessionen,
denen das weltliche Gesicht nicht nur der
Kirche, sondern des Christentums nicht
gleichgültig ist, werden Davis'
Auseinandersetzung mit Gewinn lesen.

Hans Küng, der durch sein mutiges Eintreten

für die Reform der Kirche bekannt
gewordene katholische Theologe, ein Freund
des aus der Kirche ausgetretenen englischen
Theologen Charles Davis, unterzieht in
seinem Buch «Wahrhaftigkeit - Zur
Zukunft der Kirche» (Verlag Herder, Freiburg

i. Br.) die Kirche unter dem Aspekt
der Wahrhaftigkeit einer scharfen Kritik.
Er deckt schonungslos die Züge der Heuch-
lerei in Struktur, Klerus und Theologie auf
und fordert die Verwirklichung des konzili-
aren Geistes, damit aber die innere
Erneuerung und Neuorientierung der Kirche.
Die Enzyklika über die Geburtenregelung
bezeichnet er als «fehlerhaft» und wirft den
kirchlichen Instanzen Dilettantismus und
Inkompetenz in weltlichen, besonders in
wissenschaftlichen Fragen vor. Eine harte
Gewissensforschung, gewiss, doch Küng
steht innerhalb der Kirche, die er bereits
in verschiedenen Untersuchungen
darstellte. Er warnt auch die Protestanten
davor, die Wahrhaftigkeit zum einseitigen
Prinzip zu erheben und die Wahrheit ohne
Rücksicht auf Schaden bei Mensch und
Kirche stur durchfechten zu wollen. Seine

Annahme, dass die geistigen Äusserungen
der Gegenwart wie Philosophie, Literatur,
Kunst und Architektur im Gegensatz zu
früheren Zeiten weitgehend wahrhaftig
sind, ist allerdings höchst fraglich. Doch
Küngs klar und pointiert formulierte Analyse

wird jeder Katholik oder Protestant
lesen müssen, dem die Gesundung der
Christenheit am Herzen liegt.

Als Erneuerung der Theologie in der
katholischen Kirche ist auch die Intention zu
werten, aufdie «Quellen» des Christentums
und die Ursprünge der Tradition
zurückzugreifen. Zwischen den Aposteln und den
ersten anerkannten Kirchenvätern steht
Origenes, den die Kirche bis heute etwas
stiefmütterlich behandelt hatte. Theologen
wie Hans Urs von Balthasar wiesen jedoch
auf seine grosse Bedeutung hin, wurden
doch seine Ansichten in der Gegenwart
überraschend aktuell. Balthasar gibt nun
in eigener Übersetzung die grosse,
wissenschaftlich äusserst gründlich fundierte
Untersuchung Henri de Lubacs über
Origenes heraus: «Geist aus der Geschichte -
Das Schriftverständnis des Origenes»
(Johannes-Verlag, Einsiedeln). Die
sinnbildliche Auslegung der Schöpfungsgeschichte,

Christus als der «geistige Sinn»
der Geschichte, die auf Verwirklichung und
Vollendung seines mystischen Leibes hin
angelegt ist, die Eschatologie nun nicht als

Naherwartung, sondern als Hoffnungsglaube

- das sind einige Gesichtspunkte,
die die Aktualität Origenes' verdeutlichen.
Lubac liegt es in erster Linie daran, mit den
Vorurteilen gegen Origenes aufzuräumen
und nachzuweisen, wie sein Geist die ganze
christliche Theologie meistens unerkannt
prägte.

1042


	Bücher

