Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 11: Leistungsgesellschaft

Artikel: Unbehagen an der Leistungsgesellschaft
Autor: Schoch, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162381

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162381
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

hat, das nicht iiber kurz oder lang auf eine der drei genannten, lingst abgewirtschafteten Ord-
nungsvorstellungen hinausliefe. Aber eine Antwort auf die Herausforderung bietet eine
solche Feststellung nicht.

Die Kritik an der Leistungsgesellschaft ernst nehmen heisst vor allem einmal die Kritik
differenzieren. Nicht alle Kritik geht auf eine radikale Zuriickweisung des Leistungsprinzips
aus, sondern manches, vielleicht das meiste, ist Kritik an den Formen seiner aktuellen Ver-
wirklichung und begehrt letztlich — bewusst oder unbewusst — eine Verbesserung dieser For-
men. Es ist nicht nur berechtigt, sondern geradezu unerlisslich, sich immer wieder zu fragen,
ob denn nicht die Realitit unserer Leistungsgesellschaft hinter dem Ideal einer durch das
Leistungsprinzip gegliederten Gesellschaft nachhinkt.

Zu diesem Heft

Dieses Heft entstand aus der Beschiftigung mit jener ernstzunehmenden Form der Kritik,
die auf dem Boden des Leistungsprinzips selbst steht und dessen Verwirklichung in unserer
Zeit zu verbessern wiinscht. Da geht es zuniichst einmal um eine Diagnose des Unbehagens an
der Leistungsgesellschaft und seiner Hintergriinde. Es geht sodann darum zu zeigen, welche
Postulate im Sinn des Leistungsprinzips heute wieder oder zusdtzlich erhoben werden miissen.
Und schliesslich ist auf gewisse negative Folgen hinzuweisen, die unsere Leistungsgesellschaft
geschaffen hat und deren Bewdiltigung sich aufdringt. Die Uberlegenheit des Leistungsprinzips
darf uns vor allem nicht blind machen fiir die Gefahren, die ihm gerade in der voll technisier-
ten Welt immanent sind. Lisst es im Zeitalter totaler Organisation und Planung noch Raum
fiir das zweckfreie Spiel? Ist nicht in seinem Zeichen Homo faber im Begriff, seinen Bruder,
den Homo ludens, auszutreiben?

Natiirlich kann hier nur eine kleine Auswahl all der Aspekte zur Sprache gelangen, die in
der heutigen Auseinandersetzung um Sinn oder Widersinn der Leistungsgesellschaft anvisiert
werden, und mehr als eine Anregung zu weiterem Nachdenken michte dieses Heft auch nicht
bieten. Doch Nachdenken und mehr als das : eine laufende Neubewidltigung der Idee des Lei-
stungsprinzips tut mehr not als je zuvor. Denn wir laufen heute zum erstenmal Gefahr, dass
die Nachlissigkeit und die Denkfaulheit der einen den Irrtiimern und der arroganten Dumm-
heit der anderen so lange das Feld iiberlisst, bis die grosse abendlindische Errungenschaft
«Leistungsgesellschaft» demoliert ist.

Unbehagen an der Leistungsgesellschaft

MAX SCHOCH

Das Luzerner Kunstmuseum enthilt ein Kupferstichkabinett, dessen ein-
zelne Bilder von fleissigen Vorfahren gesammelt und gedufnet wurden. In
diesem Sommer wurde es ausgeriumt und einer Diisseldorfer Kiinstler-

994



gruppe zur Verfiigung gestellt, die in die Ecken des kleinen Raumes gelbe
Fetthaufen pflasterte. In andern Riumen lagen Berge von Sand, schnarch-
ten iber atmenden Blasbilgen Tierfelle, und an Tiiren prangten obszone
Schmierereien, wie sie Offentliche Abtritte zieren. Die Ausstellung war nur
eine unter vielen andern Veranstaltungen in der Welt, die man nach dem
Beispiel der Amerikaner als «pop art» zu bezeichnen pflegt. Sie gehort zu
einer Bewegung, die sich manchmal abstossend, zuweilen auch humorvoll
oder satirisch dussert. Sie sucht den Biirger zu provozieren. Sie verulkt nicht
nur den Kunstbetrieb. Sie will ihn tiefer treffen, indem sie Ideale und Bestre-
bungen im Leben der Arbeit, der Politik und der Kultur iiberhaupt angreift.
Davon zeugt das Theater, die Schriftstellerei und nicht zuletzt selbst die
Theologie. Die bekannten Maschinen Tinguelys, von denen eine an der
Expo in Lausanne zu sehen war, eine andere in New York die Selbstzer-
stérung demonstrierte, gehdéren darunter zu den anstdndigeren Beispielen.
Darin und in vielen Ausserungen des jugendlichen Protestes tritt das in Er-
scheinung, was wir als Unbehagen an der modernen Leistungsgesellschaft
bezeichnen. Der Ausdruck der Unzufriedenheit hat sich im Lauf der sech-
ziger Jahre andauernd gesteigert. Am Anfang steht die sich selbst zersto-
rende Maschinerie, die Jean Tinguely 1960 vorfiithrte. Am Ende steht das
Sprengstoffattentat in einer Landwirtschaftsbank zu Mailand im Dezember
1969, das 15 Tote forderte.

Der Aufstand gegen die biirgerliche Ordnung

Die siebziger Jahre miissen von einer wachsenden Zerstorungswut gekenn-
zeichnet sein, wenn nicht eine Wende herbeigefiihrt wird. Hochwirksame
Sprengmittel sind in immer konzentrierterer und darum stets weniger auf-
falligen Form zu beschaffen. Anarchistische Ziige kénnen sich immer leich-
ter ausbreiten, weil die philosophischen und religiosen Tendenzen stets
weniger von Ordnung wissen wollen. Die offentliche Ordnung erscheint da-
her in zunehmendem Masse als Erfindung der daran interessierten Gesell-
schaft. Der Glaubenshintergrund schwindet. Darum scheint der Schutz der
Ordnung, Gesetze und Polizei, auf ein blosses Interesse zuriickzugehen. Der
Modephilosoph der rebellierenden Jugend, der Soziologe Herbert Marcuse,
hat fiir die geltende Ordnung die Bezeichnung « Repression» gefunden. Der
eindimensionale Mensch, der Mensch ohne metaphysischen Hintergrund,
ohne Offenbarung, ohne Gott, welcher nur die gesellschaftliche Wirklichkeit
anerkennt, interpretiert die Ordnung als Zweckerfindung, welche das den
gegenwirtigen Macht- und Herrschaftsverhiltnissen Feindliche unterdriickt,
nicht weil es an sich bése wire, sondern weil es storend ist. Im Namen einer
Freiheit, welche sich als Befreiung der Triebe versteht, wird die Geltung der
Normen befehdet.

995



Die Steine, die man gegen die Ordnungswelt wirft, werden aus den alten
Steinbriichen des Marxismus und des Freudismus geholt. Ob damit Karl
Marx oder Sigmund Freud richtig verstanden werden, tut dabei wenig zur
Sache. Thre Gedanken bieten jedenfalls Argumente, mit denen die Normen
als falsche Konventionen bezeichnet werden konnen. Von Marx wird die
gewaltsame Verdnderung der Gesellschaft gerechtfertigt. Von Freud borgt
man sich die Rechtfertigung der Triebe. Aus diesem Gemisch der Ideen er-
steht die Aggression als erlaubter, ja als erwiinschter Trieb, der Altes stiirzt
und Neues hervorbringt. Paddagogische Theorien fordern fiir die Kinder und
die Jugendlichen den Raum, um ihre Aggressivitit ausleben zu lassen. Die in
alten Ladenlokalen untergebrachten Kinderhorte der Berliner Studenten
huldigen dem Postulat solcher repressionsfreien Erziehung. Dass dem Kind
und dem jungen Menschen inmitten einer durch polizeiliche und gesellschaft-
liche Verbote, inmitten einer von den Erwachsenen durchorganisierten
Stadt freier Raum geschaffen werden muss, gibt halbwegs begreifliche Argu-
mente her. Halbwahrheiten sind iiberhaupt das Kennzeichen dieser Revolu-
tion.

Im Rahmen des mit Freud und Marx genidhrten Programms spielt die
Sexualitit eine grosse Rolle, weil ihre soziale Domestizierung als Musterbei-
spiel von Konventionen erscheint, die religiés begriindet, aufgewertet und
ausgeputzt wurden, wie man sagt. Sex wird damit plotzlich zu einem Politi-
kum. Die geschlechtlichen Tabus, die Ideale der Keuschheit, der Einehe,
der Enthaltsamkeit werden von den Rebellen unserer Tage als die raffinier-
testen Instrumente der Unterdriickung entlarvt. Mit ihnen schafft die herr-
schende Schicht in den minder Privilegierten das schleichende schlechte Ge-
wissen, das Siindenbewusstsein. Die Sexualordnung domestiziert den Men-
schen, macht ihn gefligig und dressiert ihn zu einem glaubigen Wesen, das
willig von oben annimmt, was ihm aufoktroyiert wird. Darum wird der
Durchbruch durch die sexuelle Tabuwelt mit allen Mitteln bis zum Gruppen-
sex, zur Exhibition und zur Pornographie geiibt.

Die Bewegung ist ein einziger Aufstand gegen die von biirgerlichen Idea-
len lebende Welt mit ihrem Pflichtbewusstsein, mit ihrer Arbeitsaskese und
threm von der Konkurrenz vorangetriebenen Leistungswillen, Prestigebe-
diirfnis, Macht- und Geldstreben. Die Menschen, die sich dem versagen,
sind je nachdem, ob sie mehr Marx oder mehr Freud folgen wollen, ent-
weder zur Gewaltsamkeit oder zur Gewaltlosigkeit geneigt. Gewalttitige
Demonstrationen, die gerade das Gegenteil der Gewalt, den Frieden, auf
thren Plakaten tragen, gehoren zum bekannten Bild, das absurd scheint, wenn
man es nicht als das versteht, was es sein will: Rebellion gegen die beste-
hende Gesellschaft. Es gibt aber solche, die den marxistischen Aspekt ab-
lehnen und tatséchlich mit Blumen und Liebe kimpfen wollen. Sie entziehen
sich der Arbeit, der Pflichtwelt und gaukeln sich eine Bediirfnislosigkeit vor,

996



welche allerdings durch die No6tigung, betteln zu miissen, doch das Paradie-
sische nicht erreicht. Fluchtmittel sind die psychedelischen Parties, Traum-
parties mit Hilfe von schwicheren oder starkeren Mitteln, die von den das
Gemiit hebenden Psychopharmaka bis zu den eigentlichen Rauschgiften rei-
chen.

Es ist nicht notig, diese Erscheinungen ndher zu beschreiben und zu zih-
len. Sie sind ja jedem bekannt, der sich als Besucher grosser Stidte oder als
Leser der gidngigen, blithenden Kioskliteratur etwas in der Welt umsieht.
Wichtiger ist es, diese Erscheinungen zusammenzusehen, auch wenn sie sich
unterscheiden oder gar miteinander im Gegensatz und im Streit liegen. Nicht
vergessen werden darf all das, was sich im Bereich der Kunst abspielt. Auf
allen Gebieten konstatiert man eine Emporung gegen das, was bisher als
dsthetische Anforderung unwidersprochen galt. Oberhalb der gewollten Pro-
vokation, die sich in fragwiirdige Niederungen nihilistischer Gehaltlosigkeit
begibt, dabei aber mehr sucht als den Schock, nimlich die Demaskierung der
Gesellschaft, oberhalb der Popliteratur und der popigen Bildnerei zeigt sich
in der mit einem #sthetischen Anspruch auftretenden Kunst und Literatur
ein deutlicher Stilwandel. Der Stil gehort zum Teil zu den unbewussten Aus-
prigungen und verrdt ebensoviel und oft mehr als die ausgedriickten Ge-
danken, was in der Tiefe vor sich geht. Der Wortschatz verkiimmert. Worter
verdndern ihren Sinn. Der Satzbau wird primitiver. Die in der Grammatik
liegenden Moglichkeiten, feine logische Zusammenhdnge, Nuancen des
Gemiits, des Verhiltnisses zur Wirklichkeit auszudriicken, werden nicht ge-
nutzt. Grammatik wird als Zwang empfunden und darum gemieden, oder
ihre Regeln werden verletzt. Die Sprache der modernen Lyrik wird zum
Schrei, zur knappen Meldung oder zum Geplapper zuriickgebildet. Aber
diese Sprache kommt bei jungen Menschen an. Sie wird als die ihren eigene
angenommen. Selbst die am klassischen Vorbild geschulte dltere Generation
passt sich, um die neue Generation zu erreichen, deren Ausdrucksformen an.
Ja, sie wird unsicher, ob nicht in der Tat, wie die Rebellen sagen, die wohlge-
setzte, kultivierte Sprache und das schone Bildwerk unverbunden neben der
Wirklichkeit stehen und Trug sind.

Freilich ist am Stilprotest nicht alles und jedes als Unbehagen an der
Leistungsgesellschaft zu erkldren. Er ist ja gerade von deren Lebensformen
beeinflusst und bringt in der Ruhelosigkeit und Hast des Ausdrucks, in der
Weise, wie Worte zu Markierungen werden, die wenige, unbewusst mitschwin-
gende Untertone zulassen, und wie in der Manier eines Puzzlespiels einander
stossende und ziehende Begriffe die Stelle verbaler Konstruktionen in grossen
Satzperioden einnehmen, den Geist des Computerzeitalters zum Bewusst-
sein. Aber auch in der provokativen Literatur und Kunst kommt im Stil
eine wirkliche, die Mingel der Leistungsgesellschaft iiberwindende Kraft
der Seele, der inneren Krifte, des Gemiits und des Gewissens nicht zum

997



Vorschein. Gerade hier offenbart sich doch im Protest selbst die Verddung,
gegen die jener sich erhebt. Die Emporung verrit selbst ihre Abkunft aus den
negativen Seiten der Leistungsgesellschaft. Die Aggressivitét, die Verrohung,
die Primitivisierung ist eigenster Ausfluss dieser Gesellschaft. Sie schaut ihre
eigene innere Armut in jenen Schreien, jenem Lérm. Der Protest ist ihr
eigenes Produkt. Damit ist auch gesagt, dass so und auf diesem Weg nichts
iiberwunden wird. Die Hohlheit wird gezeigt. Die Seelendiirftigkeit wird
Offentlich. Das ist alles.

Desertion aus der Arbeit

Es gab in den zwanziger Jahren das soziale Gedicht. Brecht sang es in einem
Chor von vielen andern. Es war marxistisch, oder es hatte einen evangelisch-
sozialen Charakter. Es gab die soziale Anklage durch Zeichner und Maler.
Aber was sich heute dussert, ist anders. Damals artikulierten die Kiinstler
einen Protest gegen den Kapitalismus und bejahten doch die Arbeit. Sie
formten das Lied des Arbeiters. Das individuelle Elend schien ihnen im
Rahmen der Wirtschaft und der Industrie korrigierbar. Fiir den heutigen
Kiinstler ist nicht das Soziale die Kennote. Die Hohlheit des Lebens selbst
ist sein Thema. Alles scheint sinnlos. Das wahre Leben wird in einer
Desertion aus der Leistungsgesellschaft als solcher gesucht, werde sie nun
wirklich vollzogen durch beabsichtigtes Nichtstun oder vollziehe sie sich in
einer inneren Desertion, indem zwar der Lebensunterhalt oder gar hoher Ver-
dienst gesucht wird, die Seele sich aber aus der Arbeit zuriickzieht. Die Seele
zu retten, zu erlosen, gibt der heutigen Kunst einen eigentiimlichen quasi-
religiosen Zug.

Es zeigen sich religiose, mystische Praktiken. Hippies suchen Kontakt
mit Gurus am Himalaja oder schaffen sich solche im eigenen Kreis. Christus
selbst wird auf der eigenen Seite gesehen und als erster Provo gepriesen,
welcher der Gesellschaft den Fehdehandschuh hinwirft. Das kirchliche
Establishment wird zwar gelegentlich angegriffen. Aber es leitet die Kritiker
nicht das Gedankengut der Freidenker des letzten Jahrhunderts, sondern
das Bediirfnis nach besserer Religion, nach wahrerem Christentum. Das gilt
auch noch, wenn das Vaterunser persifliert wird:

Kapital unser, das Du bist im Westen
Amortisiert werde Deine Investition
Dein Profit komme

Deine Kurse steigen

Wie in Wallstreet also auch in Europa
Unsern tdglichen Umsatz gib uns heute
Und verldngere unsere Kredite

Wie wir sie stunden unsern Gldubigern

998



Und fiihre uns nicht in Konkurs

Sondern erldse uns von den Gewerkschaften
Denn Dein ist die halbe Welt

Und die Macht und der Reichtum

Seit zweihundert Jahren - Mammon.

Vereinzelte Versuche sogenannter Neomarxisten, eine Kirchenaustrittsbe-
wegung durch die Verteilung vorgedruckter Kirchenaustrittserkldrungen
anzufachen, haben fehlgeschlagen. Viel typischer ist fiir die heutige Situa-
tion, dass viele junge Theologen mit der Ausserparlamentarischen Opposi-
tion sympathisieren und dass hervorragende Kirchenfiihrer wie Martin Nie-
moller und Joseph Hromadka Trager des Leninpreises wurden. Evangelische
Studentengemeinden gehdren zum Kern der oppositionellen Studenten.
Dabei muss man sich immer vergegenwartigen, dass diese Negation der Ge-
sellschaft sich in einer Atmosphére des steigenden Wohlstandes dussert, dass
die Vollbeschiftigung und die soziale Marktwirtschaft gerade im Rahmen
der freien Konkurrenz mit Erfolg das friithere Proletarierelend beseitigt
haben und auch den Schwachen, Invaliden, Kranken und Alten durch
immer reichlicher fliessende Renten so zu Hilfe kommen wie noch nie in der
Geschichte der Menschheit. Gerade die technisch-industrielle Leistungsge-
sellschaft scheint den Traum einer allgemeinen Wohlfahrt zu verwirklichen.
Es besteht begriindete Aussicht, dass gerade sie und keine andere Macht
noch die gewaltige Aufgabe wird 16sen konnen, den Hungernden der
Dritten Welt wirksam zu helfen. Jede verniinftig auf die sozialen Aufgaben
gerichtete Uberlegung wird also die Struktur dieser grossen menschlichen
Leistungsgemeinschaft bejahen miissen. Ihre Negation entspringt daher irra-
tionalen Momenten. Die Frustrationen haben einen seelischen Grund.

Nicht alle negieren. Als die Studenten an der Ruhr-Universitdt Bochum
eine Rote Fahne hissten, drohten thnen die Bauarbeiter mit Fausten und
zwangen sie, die Fahne niederzuholen. So scheint das Unbehagen vor allem
die Intellektuellen zu treffen. Man konnte vermuten, dass sie im Grunde den
Verlust ihrer fritheren Ausnahmestellung beklagen. Akademische Bildung
fiihrt nicht mehr die Aussicht auf einen hoheren Stand mit sich. Akademische
Berufe schenken nicht mehr ein hoheres Mass an Freiheit, nicht mehr eine
langere Freizeit. Der Verlust eines zum voraus gewidhrten Ranges spielt
zweifellos bei den studentischen Protesten eine unterschwellige Rolle, auch
wenn die Bedeutung dieses Faktors nie ausgesprochen und gegebenenfalls so-
gar geleugnet wiirde. Trotzdem darf man sich damit die Erkldrung des Unbe-
hagens nicht zu leicht machen, dass man es auf eine soziale Unbefriedigtheit
der Intellektuellen allein zuriickbezieht.

Das Unbehagen ist auch bei andern da, welche nicht iiber die geistigen
Voraussetzungen verfiigen, um es zu formulieren. Wenn ein Setzer eines
Tages alle Tische seines Arbeitsplatzes mit dem Satz verschmiert « Wir sind

999



alle verriickt» und dazu keine andere Erkldrung abzugeben weiss als ein
Licheln und Achselzucken, wenn ein Lehrling aus seiner larmenden Maschi-
nenhalle flieht und sich bei seiner Plattensammlung einsam oder gemeinsam
mit andern — fluchend iiber die Fron der tiglichen Arbeit — erholt, wenn eine
Verkiuferin mit naiver Uberzeugung, dass ein Unrecht geschieht, dariiber
klagt, dass sie so viele Stunden fiir eine so kurze Spanne der Freizeit schuften
miisse, dann liegt darin ein &hnliches Gefiihl vor: die Ablehnung der ganzen
Betriebsamkeit, der diese Menschen keinen Sinn abgewinnen kdnnen.

Arbeit und Lebenssinn

Der Leistungsgesellschaft liegt eine protestantische Entscheidung zugrunde:
die Verwerfung des Klosters zugunsten der bduerlichen und biirgerlichen
Arbeit als wahrem Gottesdienst in der Welt. Noch in unserem Jahrhundert
hat Emil Brunner geschrieben: «Jede Arbeit wie iiberhaupt jeder Lebensakt
ist vom Glauben aus und im Glauben getan: Gottesdienst. Wir gehéren ja
nicht uns selbst. Wir sind Gottgehorige. Also gehort auch unsere Arbeit
thm. Welche Arbeit ist denn ein Gottesdienst? Darauf gibt die Bibel und
darauf gab die Reformation die ganz eindeutige und ungeheuer befreiende
Antwort: jede Arbeit.» Die innerweltliche Askese des Luthertums und sein
Ethos, die Pflichtethik des Kalvinismus haben in sikularisierter Form ihre
Fortsetzung gefunden im Glauben an einen Selbstwert der Arbeit. Es ist
aber zu beachten, dass der Glaube an diesen Selbstwert von der Theologie
in Zweifel gezogen wird. Fiir den Christen ist die Arbeit nicht selbst der
Sinn des Lebens. Es verhélt sich vielmehr umgekehrt, indem das Leben und
der in ithm wirksame Glaube jeder Arbeit den ihr zukommenden Wert und
Sinn gibt oder verweigert.

Daher ist tatsidchlich die Leistungsgesellschaft in sich selbst nicht sinn-
voll. Die blosse Hingabe an ihre Forderungen und die Erfiillung der Pflich-
ten, welche mit der Teilnahme an ihrem Rhythmus verbunden sind, ent-
behren jedes Sinnes. Dass der Gottesdienst innerweltlich in Arbeit und ande-
ren Lebensakten sich erfiillen soll, darf nicht so verstanden werden, als
konnte die Gesellschaft selbst Gott ersetzen und iiberfliissig machen. Der
Gottesdienst hat zwar gesellschaftliche Aspekte; aber die gesellschaftlichen
Aspekte machen aus der Arbeit noch keinen Gottesdienst. Er ist zwar immer
Menschendienst; aber Menschendienst ist nicht immer Gottesdienst. Das
Unbehagen an der Leistungsgesellschaft hingt mit deren Absolutsetzung
zusammen. Es ist ein religidoses und nicht nur ein soziales oder, wie es die
moderne Situation nahelegt, arbeitshygienisches Problem. Die Losung der
sozialen Frage und auch die Erfiillung der Postulate, welche durch die Arbeits-
hygiene vorgebracht werden, macht die Arbeit in der Leistungsgesellschaft
noch nicht sinnvoll.

1000



Dabei ist nicht zu leugnen, dass soziale Ziele erreicht werden sollen und
auch tatsichlich erreicht worden sind. Es soll nicht geleugnet werden, dass
diese sehr viel mit der Uberwindung des Unbehagens zu tun haben. Es soll
die Bedeutung der Arbeitshygiene nicht unterschitzt werden, die fiir das
psychische und korperliche Wohlbefinden eine grosse Rolle spielt. Letztlich
kann jedoch auch der bestgestaltete Arbeitsplatz, das angenechmste Arbeits-
klima und die befriedigendste menschliche Beziehung die religiose Forde-
rung des Menschen nicht ersetzen, dass seine Leistung als sinnvolle Hingabe
erlebt sein will. Das heisst aber, dass die Arbeit sich als Element in das Men-
schenleben einfiigen muss, das mit dessen Sinn konform ist.

Durch die Betriebsorganisation und durch das Handelssystem einsichtig
zu machende Anordnungen konnen rational verstanden und als notwendig
bejaht werden. Doch wenn sie nicht von einem iibergreifenden Lebenssinn
her begriindbar sind, lassen sie im letzten den Arbeitenden am Sinn seiner
Arbeit zweifeln. Dass er es weithin mit der Sorge um Lebensunterhalt und
Freizeit begriindet, warum er regelméssig zur Arbeit antritt und nach best-
moglicher Erfiillung strebt, zeigt nur an, wo der Werktétige seinen wirkli-
chen Lebenssinn ahnt: im Sichselbersein, in der Existenz als Glied oder Ver-
antwortungstriager in der Familie oder in seiner gesellschaftlichen Stellung.

Das Unbehagen an der Leistungsgesellschaft hat daher seinen Grund
darin, dass sie zu vielen Menschen das Sichselbersein verwehrt und einem
Grossteil eine gesellschaftliche Stellung vorenthdlt. Am einen ist die Be-
schrinkung der inneren Gestaltungsfreiheit schuld. Das andere ist dadurch
verschuldet, dass die moderne funktionale Arbeitsteilung eine egalisierende
Tendenz aufweist. So bleibt fiir das Eigenste, das eigentiimlich Besondere
der Person, nur der Raum ausserhalb der Berufsarbeit. Der innere Mensch
erbaut sich am Hobby, das bei allen Personlichkeitsbefragungen bereits ein
selbstverstdndlicher Bestandteil der Erkundigung geworden ist.

In der Seelsorge begegnet einem wiederholt ein charakteristischer Unter-
schied der Arbeitseinstellung bei jungen und alten Angestellten und Arbei-
tern. Der alte Mann rithmt sich seines Pflichteifers, der ihn nie hat zu spét
kommen lassen, der ihn zum Wahrer guter Ordnung im Betriebsganzen und
speziell in dem ihm zugewiesenen Sektor machte. Der Glaube an den hohen
Wert reiner Pflichterfiillung, die durch die Zufriedenheit und Anerkennung
der Vorgesetzten belohnt wird, begegnet dem Seelsorger immer wieder,
wenn ihm das Leben alter Menschen geschildert wird. Der junge Mensch
stellt, wo er sinnvolle Arbeit sucht, das Mass freien Raumes innerhalb und
ausserhalb der Arbeit in den Vordergrund. In der Wahl des Arbeitsplatzes,
ob «kleine Bude» oder Grossbetrieb, schitzt er die mogliche Erfiillung seiner
Freiheitserwartungen sorgfiltig ab. Die Enttduschung dieser Erwartungen
ist eine zunehmend tiefer erfahrene Realitdt. lhr entsprechen die sich meh-
renden Zeichen der Frustration im iiberbordenden Freizeitrummel oder in

1001



der Flucht in neue Stellungen und andere Berufe und in den Versuchen,
durch Weiterschulung sich den Einstieg in freiere Arbeitspositionen zu er-
moglichen. Die Zuriickbleibenden sind ldngst nicht immer die Zufriedene-
ren, sondern die an Willen und K6nnen Schwicheren, Verzagteren und
Zynischeren.

Das latente Unbehagen wird durch die Intellektuellen manifest. Sie
mehren durch ihren Zynismus, den sie publizistisch iiber die Massenmedien
verbreiten, das Gefiihl des Unbehagens und fiihren in verstirktem Masse die
Enttduschten aus dem Arbeitszusammenhang heraus, verleiten sie zur inne-
ren Desertion und impfen ihnen die Meinung ein, dass darin liberhaupt kein
Sinn zu finden sei. Es ist fiir die Zukunft unserer Gesellschaft von grosster
Bedeutung, wie sie diesem geistig-seelischen Auszug wehren kann.

Wesentlich scheint dreierlei: in erster Linie der personliche Spielraum
eigener Gestaltung, Entscheidung und Verantwortung; zweitens die glaub-
hafte, durch die Fiihrungskader bewiesene und in der Unternehmenspolitik
herausgestellte, im globalen Massstab verfolgte mitmenschliche Zielsetzung
der Produktion und des Handels (gewissermassen der missionarische Charak-
ter des technischen und kommerziellen Unternehmens) und drittens das
menschliche Klima des Arbeitsortes. Unter diesen drei Aspekten wird die
Einfiigung der Arbeit in einen hoheren Lebenssinn moglich. Der Arbeitende
wird nicht durch das Gebot der durch die blosse Ordnung und Organisation
begriindeten Pflichterfiillung ansprechbar. Es ist positiv zu schétzen, dass
sich in der modernen Gesellschaftskritik in Ost und West immer deutlicher
das Gewissen geltend macht. Indem sie sich auf das Gewissen berufen, lei-
sten die Reformer im Ostblock Widerstand. Indem sie das Gewissen zum
Zeugen nehmen, fordern die westlichen Kritiker mit und ohne Freud und
Marx das Establishment heraus. Durch allen Negativismus und Zynismus
hindurch meldet sich diese Instanz immer gebieterischer.

Unter dem Gewissen wird dabei nicht eine Ubereinstimmung mit gesell-
schaftlichen Konventionen oder iiberlieferten Normen verstanden, sondern
eine innere Selbstgewissheit, eine Stimme des Herzens, ein Gefiihl des mensch-
lich Richtigen, ein Anspruch von ausserhalb der gesellschaftlich-politischen
und industriell-organisatorischen Zusammenhinge, ein Ruf, den einige als
den Gottes oder Christi deklarieren. Daher handelt es sich heute darum,
dass im Management und ihm gegeniiber die Autoritit des Gewissens glaub-
haft zum Zug kommt.

Die Rolle des Gewissens

Als Grund des Unbehagens an der modernen Leistungsgesellschaft wird von
vielen die Uniiberblickbarkeit der gigantischen Organisation, in der sich

1002



Finanzgesetzmassigkeiten mit politischen Imponderabilien und mit techni-
schen Sachzusammenhidngen zu gesellschaftlichen Zwingen verketten, in
denen nicht nur der Kleine, sondern auch der Grosse keinen Ent-
scheidungsspielraum mehr habe. Man kennt das Gefiihl, an objektive Not-
wendigkeiten wehrlos ausgeliefert zu sein. Wie der frithere Mensch der
Willkiir und dem Gesetz der Natur ohnméchtig unterworfen war, so kommt
sich der moderne Mensch als namenloses Objekt der Technik vor. Ich bin
iiberzeugt, dass nicht eigentlich die Uniibersichtlichkeit am Unbehagen
schuld ist, sondern der Eindruck, dass der technisch-kommerzielle Apparat
ein Turm von Babel sei, der vollig absolut gesetzt kein héheres Gebot, kein
Gewissen kennt und daher jenseits der ethischen Entscheidung dem Nichts
und dem Bdsen, dem Unheil verfillt.

Das Entscheidende ist daher die unentwegte Durchsetzung des Gewis-
sens. Ob das moglich sei, wie ich zuversichtlich glaube, oder ob das ausge-
schlossen sei, wie viele Skeptiker wihnen, das ist die fundamentale Frage.
Wenn das Gewissen nicht mehr die mégliche Kategorie ist, wenn die Stimme
sich nicht mehr horbar machen kann, die die Welt vergeistigt und zum Guten
wendet, dann ist ja in'der Tat die Arbeit in dieser Leistungsgesellschaft sinn-
los. Dann haben ja ihre theologischen, marxistischen und psychologistischen
Kritiker mit ihren Revolutionsrufen recht. Die Moglichkeit und die Realitét
des Gewissens innerhalb des Wirtschaftsganzen ist die grundlegende Vor-
aussetzung, nicht nur, dass der einzelne seinen Lebenssinn mit der Arbeit
verbinden kann, sondern dass die Gesellschaft selbst einen letzten Sinnbezug
hat.

Der strenge Ausdruck fiir die Rolle des Gewissens lautet: wir miissen im
Angesichte Gottes existieren. Man darf das nicht moralistisch missverstehen.
Moralismus ist im Gegensatz zu einem freien, aber starken Ethos und Ge-
wissen eine Annahme von vorher konzipierten moralischen Regeln, Geboten
und vor allem Verboten. Eine Existenz im Angesichte Gottes oder eine ge-
wissenhafte Existenz meint nicht dies. Vielmehr ist alles zunédchst offen. Das
Richtige muss in immer neuer Besinnung gefunden werden. Jede Entschei-
dung ist eine neue Interpretation dessen, was Gerechtigkeit, Liebe, Giite,
Menschlichkeit heisst. Der Gedanke der Nachfolge oder Jiingerschaft ist
im Christenglauben und iibrigens auch im Buddhismus, soweit der eine
und der andere von seinem Aufbruch und Ursprung her begriffen wird, weit
von jedem Moralismus geschieden und vielmehr auf personliche Einsicht,
Ergriffenheit und die Fahigkeit gestellt, nach innen zu horchen. Doch diese
unabdingbare Notwendigkeit, dass ein Jenseitiges sich dem Innern aufdréngt
und von hier entscheidend und gestaltend das Aussen bestimmen muss, ist
auch die innere Notwendigkeit einer sinnvollen technisch-kommerziellen
Gesellschaft. Die quantifizierbare Leistung ist nichts. Sie muss auch quali-
fizierbar sein.

1003



Es gibt viele und aufdringliche Verstosse gegen diesen Grundsatz. Sie
liegen manchmal nur im Lebensstil der gesellschaftlich Méachtigen oder im
gewissenlos zur Schau getragenen Erfolgsdenken. Der wahre Mensch er-
wartet von seinem Leben und dem industriellen Unternehmen nicht nur
Erfolg, sondern Friichte. Das Evangelium spricht immer von Friichten und
meint damit Menschliches, das an Gottlichem gemessen wird. Die Verstosse
gegen den Grundsatz des Gewissens machen aber vor allem zu schaffen, wo
sie im Grossen durch Anstrengungen der Wirtschaft und der Politik passie-
ren, welche jeden menschlichen Sinnbezug vermissen lassen, etwa durch unge-
hemmtes Steigern oder Untergraben von Preisen, durch die vollige Abwesen-
heit jedes Gedankens an eine Gerechtigkeit und Billigkeit.

Der moderne Markt, die moderne Technik und mit ihr die ganze durch
Wissenschaft und Fleiss bewegte Leistungsgesellschaft hat gewaltige Chan-
cen zur Verdnderung der Welt im guten, menschenwiirdigen Sinn. Keine
Zeit stand potentiell vor grosseren Chancen. Aber die Notwendigkeit einer
Gewissensmacht, die sich wirksam und bestimmend geltend macht, ist noch
nie gleich gross gewesen. Wir miissen aus der Unruhe, die unsere Wohlstands-
gesellschaft erschiittert, den gebieterischen Ruf nach ihr vernehmen und das
Gewissen etablieren, es zuhochst gleich entscheidend etablieren, ja noch
mehr als in den untergeordneten Bezirken. Nicht Ordnungsmassnahmen,
sondern allein der Gewissensimpuls kann dem Unbehagen an der Leistungs-
gesellschaft den Grund und Anlass nehmen und den Geist der Zeit wenden.
Dann wird von innen her die Freude erneuert, und der letzte Sinn, der das
Leben trdgt, gibt auch der funktionellen Arbeit den umfassenden Auftrag
und den erfiillenden Inhalt.

Der Riickzug auf eine nur formal verstandene Ordnung, die Forderung,
solche Ordnung zu wahren, kommt heute nicht mehr an, weil sie unter dem
Verdacht steht, es handle sich nur um Konventionen. Auch sei die Ordnung
ein Erzeugnis fritherer Produktionsverhéltnisse. Sie hemme die nach totaler
Offenheit verlangende Entwicklung in die Zukunft. Gewiss sind auch das
Halbwahrheiten. Doch ist Richtiges daran, vor allem wenn die « Ordnung»
zum Gesetz alles Handelns gemacht wird. Die Opposition dagegen ist nur
durch die eine Alternative iiberbietbar. Sie ist zugleich diejenige, mit der
das Gespréch eroffnet und verlangt werden kann: das Gewissen. Sein Wesen
ist der Ernst um die Entscheidung, welche das Heute und das Morgen ge-
staltet. Es ist jene geistvolle, lebenspendende Kraft, die zu neuer Initiative
begeistert und die Phantasie entziindet, sobald es im Sinne der Bibel als das
Leben im Angesicht Gottes und in der Nachfolge Jesu Christi definiert wird.
In dieser inneren Realitdt wird der Dynamik unseres Zeitalters ebenso wie
der Uberzeugung einer Konfrontation mit dem Ewigen und Unzerstrbaren
entsprochen. Das Gewissen ist die innere Form jener Antworthaltung, die
alle Verantwortung begriindet.

1004



	Unbehagen an der Leistungsgesellschaft

