
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 10

Artikel: Wort und Sache im Denken Goethes : Ernst Zinn zum sechzigsten
Geburtstag am 26. Januar 1970

Autor: Schadewaldt, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162372

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wort und Sache im Denken Goethes

Ernst Zinn zum sechzigsten Geburtstag am 26. Januar 1970

WOLFGANG SCHADEWALDT

1.

Die folgenden Ausführungen beruhen auf der gewiss nicht neuen, doch
nicht immer in ihrer vollen Bedeutung gewürdigten Tatsache: wie in der
Sprache Goethes Wort und Sache in einer einzigartigen Weise zusammenstimmen.

Man sollte meinen, dies sei ziemlich selbstverständlich. Schon Aristoteles,

in seiner Schrift über Hermeneutik, spricht dem «Wort», logos,
definitorisch das «Bezeichnen», «Bedeuten» und «Erscheinungwerdenlas-
sen» - natürlich einer Sache - zu (semainein, deloûn, apophainesthai), und
auch unsere moderne Informationstheorie stellt den Sachbezug unserer
menschlichen Rede mit Entschiedenheit heraus.

Aber so einfach liegen bei der natürlichen Sprache die Dinge nicht. Uns
Menschen ist mit dem Wort, von dem geschrieben steht, dass es «am
Anfang» war, ein höchst wirksames, doch zugleich auch gefährliches Instrument

in die Hand gegeben. Das Wort, ein gar herrliches Gebilde, wenn es im
Sinn des Aristoteles strikt bezeichnet, umfassend bedeutet und wesenhaft
offenbart, ist zugleich ein dämonisches Etwas, behaftet mit allen Nucken
und Tücken, wie unter unseren tierischen Begleitern das Pferd: stets bereit
zu bocken, zu verweigern und auszubrechen, während es sich auf der anderen
Seite auch wieder, seltsam gefügig, die naturwidrigsten Gangarten andressieren

lässt. Man hat deswegen, nicht ohne Recht, dem Wort eine ebenso-

grosse Fähigkeit zur Lüge und Täuschung zugesprochen wie die Fähigkeit
zu offenbaren, und Talleyrand ist es, glaube ich, gewesen, der den Ausspruch
getan hat: das Wort sei dem Menschen gegeben, um seine Gedanken zu
verkleiden: «La parole a été donnée à l'homme pour déguiser sa pensée.» -

Vielleicht kann man die «Unkraft der Worte», wie Piaton es genannt hat
(astheneia ton logon), sich grundsätzlich so verdeutlichen. Das Wort wird
durch ein Dreieck dargestellt, das durch drei Grenzbegriffe konstituiert ist:
das Ich, das spricht, das Du als das Gegenüber, zu dem gesprochen wird,
und drittens das Es der zwischen beiden besprochenen Sache. Drei Verkehrtheiten

des Worts entspringen daraus: einmal, das Ich erfasst die Sache nicht
hinlänglich, oder es drängt sich zu sehr vor, bringt sich zu sehr zur Geltung,
oder es unterwirft sich zu sehr dem andern, auf den es wirken will. Und aus

926



dieser Unzulänglichkeit, Eitelkeit und Unterwürfigkeit des Worts entspringt
dann weiter eine ganze Fülle der eben genannten Nucken und Tücken:
Unklarheit, Ungenauigkeit, Gefärbtheit, tendenziöse Absichtlichkeit, Flachheit,

konventionelle Blässe, Dünnheit, Forciertheit, Preziosentum, Manier;
das Wort kann schielen, irisieren, irrlichtelieren und als blosse Redensart
eine in sich selbst fortzeugende Kraft entwickeln, die zwar verblüffen mag,
jedoch mit irgendeiner Sache nichts mehr zu tun hat.

Auf dieser im Wesen des Wortes angelegten Labilität der Sprache beruht
es, dass gerade sprachgewaltige Wortmeister, die ernsthaft der Sache hingegeben

waren, zu allen Zeiten zugleich Verächter des Wortes und der Sprache

gewesen sind. So bei den Griechen der Historiker Thukydides in seiner
leidenschaftlichen Wahrheitsuche (zetesis tés aletheias) den Dichtern und
Geschichtenschreibern gegenüber; so Piaton, der gegenüber Rhetorik und

Sophistik überzeugt ist, dass das Gespräch der Dialektik die einzige Weise
ist, den Logos recht zu reiten; so der alte Cato mit seinem «rem tene, verba

sequentur»; so etwa auch Luther, der am 1. August 1537 (Tischreden W.A.
III, Nr. 3619) mit Kreide auf den Tisch schrieb:

verba et res - Philippus (Melanchthon)
res sine verbis - Lutherus
verba sine re - Erasmus
nee res nee verba - Carolostadtius.

Ein grosser Wortverächter ist auch Goethe gewesen. Die Sprache ist ihm
zwar «unstreitig das Höchste, was wir haben» («allenfalls die Musik würde
er ganz zuoberst setzen»: Zur Naturwiss. Physik. Wirkungen II 1, 173, 28;
Rausch S.56). Aber im «Faust», bei dem Versuch, das «heilige Original»
zu übersetzen: «Ich kann das Wort so hoch unmöglich schätzen», und Faust
ersetzt sodann im Fortschritt seiner Übertragung das «Wort» durch die
«Tat». Es ist ein Gedanke, den Goethe auch schon in dem kleinen Gedicht
«Sprache» aus dem Jahr 1773 angedeutet hat. Die Sprache ist weder
reich noch stark. Allein die Tat kann Reichtum wie Macht und Stärke
verbürgen.

Was reich und arm Was stark und schwach
Ist reich vergrabner Urne Bauch
Ist stark das Schwert im Arsenal?
Greif milde drein, und freundlich Glück
Fliesst, Gottheit, von dir aus
Fass' an zum Siege, Macht, das Schwert,
Und über Nachbarn Ruhm

(Jub. A. 2, 154; Trunz Bd. I 63, erläutert S.448)

927



Worüber Goethe vor allem Klage führt, das ist die « Unzulänglichkeit der
Sprache», den Gegenstand wie das Gefühlte adäquat auszudrücken. Wir können
«das Beste unserer Überzeugungen nicht in Worte fassen, die Sprache ist
nicht auf alles eingerichtet... » - die Sprache ist nur ein «Surrogat». Unsere
«armen Worte» sind nur «ewig unzureichende Annäherungen». - «Selbst
die hohe Ausbildung einer Terminologie einer wissenschaftlichen Sprache
kann für die wahre Einsicht gefährlich werden.» Und Goethe meint, als
Dichter vielleicht etwas geworden zu sein: «hätte die Sprache sich nicht
unüberwindlich gezeigt» (Venezianische Epigramme 76). So aber «verderb'
ich unglücklicher Dichter in dem schlechtesten Stoff leider nur Leben und
Kunst» (Venezianische Epigramme 29; Jub. A. 4, 211). Und endlich, vor die
Natur gestellt, gelangt Goethe in dem Gespräch mit Falk aus dem Jahr 1809

(14.7.) zu folgendem unerhörten Ausspruch: «Wir sprechen überhaupt viel
zu viel... Ich meinerseits möchte mir das Reden ganz abgewöhnen... Jener
Feigebaum, diese kleine Schlange, der Cocon, der dort vor dem Fenster liegt
und seine Zukunft erwartet, alles das sind inhaltschwere Signaturen. Ja,
wer nur ihre Bedeutung recht zu entziffern vermöchte, der würde alles
Geschriebene und alles Gesprochene bald zu entbehren im Stande sein... Es ist
so etwas Müssiges, ich möchte fast sagen, Geckenhaftes im Reden, dass

man vor dem stillen Ernst der Natur und ihrem Schweigen erschrickt,
sobald man sich vor einer einsamen Felswand oder in der Einöde eines alten
Berges gesammelt entgegenstellt. »

Auch mit nüchterner Sachlichkeit gibt Goethe für die Unzulänglichkeit
der Sprache eine Erklärung: «Die Sache ist ganz einfach diese. Alle Sprachen
sind aus naheliegenden menschlichen Bedürfnissen, menschlichen Empfindungen

und Anschauungen entstanden. Wenn nun ein höherer Mensch über
das geheime Wirken und Walten der Natur eine Ahnung und Einsicht
gewinnt, so reicht seine ihm überlieferte Sprache nicht hin, um solches von
menschlichen Dingen durchaus Fernliegendes auszudrücken. Es müsste ihm
die Sprache der Geister zu Gebote stehen, um seinen eigentümlichen
Wahrnehmungen zu genügen. Da dies aber nicht ist, so muss er bei seiner
Anschauung ungewöhnlicher Naturverhältnisse stets nach menschlichen
Ausdrücken greifen, wobei er dann fast überall zu kurz kommt, seinen Gegenstand

herabzieht oder wohl gar verletzt oder vernichtet» (Eckermann
20.6.1831; RauschS. 17).

Es ist das Problem der Sprache und des Worts, vor dem auch heute unsere
Naturwissenschaft steht, wenn sie etwa in die Welt des Kleinsten, der
Teilchen, eindringt, worüber Werner Heisenberg lichtvoll gehandelt hat (« Sprache

und Wirklichkeit in der modernen Physik» in «Wort und Wirklichkeit»,
Vortragsreihe München 1960, 32ff.): «Dieser Sachverhalt der Komplementarität

hat also dazu geführt, dass die Physiker, wenn sie über das atomare
Geschehen reden, sich oft mit einer ungenauen und gleichnishaften Sprache

928



begnügen, dass sie nur wie die Dichter versuchen, im Geist des Hörenden
durch Bild und Gleichnis gewisse Bewegungen hervorzurufen, die in die
gewollte Richtung weisen...» (S.51); und: «Die Menschen dringen in
unserer Zeit in entlegene Bereiche der Natur vor, die unseren Sinnen nicht
mehr unmittelbar zugänglich sind... Damit verlassen wir nicht nur den
unmittelbar sinnlich erfahrbaren Bereich, wir verlassen auch den Raum, in dem
sich unsere gewöhnliche Sprache gebildet hat und für den sie brauchbar ist.
Wir sind daher gezwungen, eine neue Sprache zu lernen, die der gewöhnlichen

Sprache an vielen Stellen sehr fremd ist. Eine neue Sprache bedeutet
aber auch eine neue Art zu denken...» (S.62).

Und wieder Goethe, in den «Maximen und Reflexionen»: «Der Sprache
liegt zwar die Verstandes- und Vernunftsfähigkeit des Menschen zu Grunde ;

aber sie setzt bei dem, der sich ihrer bedient, nicht eben reinen Verstand,
ausgebildete Vernunft, redlichen Willen voraus. Sie ist ein Werkzeug,
zweckmässig und willkürlich zu gebrauchen; man kann sie ebensogut zu
einer spitzfindig-verwirrenden Dialektik wie zu einer verworren-verdüstern-
den Mystik verwenden, man missbraucht sie bequem zu hohlen und nichtigen,

prosaischen und poetischen Phrasen, ja, man versucht, prosodisch
untadelhafte und doch nonsensikalische Verse zu machen. » Und schliesslich,
alles zusammenfassend und zum Positiven überleitend, in den «Aphorismen
zur Naturwissenschaft» unter dem Titel «Symbolik»: «Durch Worte sprechen

wir weder die Gegenstände noch uns selbst völlig aus. Durch die Sprache

entsteht gleichsam eine neue Welt, die aus Notwendigem und Zufälligem
besteht. Verba valent sicut num(m)i. Aber es ist ein Unterschied unter dem
Gelde. Es gibt goldne, silberne, kupferne Münzen und auch Papiergeld. In
den erstem ist mehr oder weniger Realität, in dem letzten nur Konvention.
Im gemeinen Leben kommen wir mit der Sprache notdürftig fort, weil wir
nur oberflächliche Verhältnisse bezeichnen. Sobald von tiefern Verhältnissen
die Rede ist, tritt sogleich eine andre Sprache ein, die poetische. » Jene andere

Sprache, die Goethe die «poetische» nennt, ist die Sprache durch das Bild,
das Gleichnis, das Symbol, und wir werden noch darauf kommen, inwiefern
diese «poetische» Sprache dort eintritt, wo von «tiefern Verhältnissen» die
Rede ist.

Zunächst sei überhaupt das Positive hervorgehoben, wie Goethe aus dem
tief erlittenen Bewusstsein der Unzulänglichkeit des Worts der Sache, dem

Wirklichen, dem Seienden gegenüber aller Erreichbarkeit zum Trotz den

unbedingten Willen zur höchsten Sach- und Wirklichkeitsgemässheit des

Sprechens als Mensch, als Denker wie als Dichter schöpft. Auch darüber
haben wir von ihm selbst ein überaus aufschlussreiches Zeugnis. In den
«Maximen und Reflexionen»: «Wir haben das unabweichliche, täglich zu

929



erneuernde grundernstliche Bestreben, das Wort mit dem Empfundenen,
Geschauten, Gedachten, Erfahrenen, Imaginierten, Vernünftigen möglichst
unmittelbar zusammentreffend zu erfassen. Jeder prüfe sich, und er wird
finden, dass dies viel schwerer sei, als man denken möchte, denn leider sind
dem Menschen die Worte gewöhnlich Surrogate : er denkt und weiss es

meistenteils besser als er sich ausspricht. »
Die hier von dem Schriftsteller und Dichter sich selbst abgeforderte

grösstmögliche Koinzidenz des Wortes mit der Sache durchmisst die ganze
Skala von Empfindung, Schau, Gedanke, Erfahrung, Vorstellung, Vernunft,
das heisst den ganzen Bereich des Seienden, wie dieses sich dem Menschen,
vermählt mit seinem Bewusstsein, darstellt. Eine nicht geringe Anzahl von
Äusserungen Goethes aus allen Zeiten seines Lebens gehen in die gleiche
Richtung. Er preist schon in der «Theatralischen Sendung» die «süssen,
sich an jeden Gegenstand anschmiegenden Worte». Er lobt an dem Dichter
J.H.Voss «jene Gediegenheit des Ausdrucks, wo jedes Wort richtig gewählt
ist, keines einen Nebenbegriff zulässt, sondern bestimmt und einzig seinen

Gegenstand bezeichnet». Bei Bacon of Verulam bemerkt er mit Wohlgefallen,

wie bei diesem Denker die «Beobachtung über Grillenfängerei zu
siegen, an die Stelle des Wortes die Sache zu treten anfängt, indem das

Wort eine wohl beobachtete Sache bezeichnet». Und er freut sich im hohen
Alter (1823), als jener Dr. Heinroth seine Denk- und Dichtart mit dem Worte
«gegenständlich» charakterisiert. In Italien, wo ihm so vieles Neues
geschenkt und so viel früher Erstrebtes bestätigt wird, «will er nicht mehr
ruhen, bis ihm nichts mehr Wort und Tradition, sondern lebendiger Begriff
ist. Von Jugend auf war mir dieses mein Trieb und meine Plage». Hier in
Italien ist es auch, wo er an Homer und den Griechen jenen Stil neu erfuhr,
der nicht auf Willkür, sondern auf Notwendigkeit beruht, insofern er nicht
auf «Effekt», sondern auf «Existenz» gerichtet ist. Von allem Manirierten,
Preziösen, Überformten, Genialisch-Enigmatischem des Stils, worin so manche

Schriftsteller, Dichter wie Philosophen, jener Zeit bis auf den heutigen
Tag ihre Wirkung suchen und ihren zeitgenössischen Beifall finden, weiss
Goethe sich nun endgültig getrennt. Was er dem Künstler wie dem Schriftsteller

vor allem anrät - es mag banal erscheinen -, ist «Fasslichkeit». In
«Antik und Modern» von 1818: «Die Klarheit der Ansicht, die Heiterkeit
der Aufnahme und die Richtigkeit der Mitteilung, das ist es, was uns
entzückt... Das Fassliche wird uns immer zuerst ergreifen und vollkommen
befriedigen.»

Nur im Vorübergehen sei erwähnt, wie Goethe mit seiner Forderung,
dass das Wort im Gegenstand, in der Sache wurzeln, vom Gegenstand, von
der Sache her gefasst sein soll, uralte Stilregeln der Griechen auf seinem eigenen

Wege neu erworben hat. Einmal die «Richtigkeit des Worts», die die
Griechen «orthoépeia» nannten; sodann die letzte Angemessenheit des Worts

930



der Sache gegenüber, das griechische «prepon», das den Griechen als eine

übergreifende Norm für die Bereiche der künstlerischen wie denkerischen
Formung wie auch der praktischen und ethischen Lebensgestaltung galt.
Vor allem aber kehrt in Goethes «Fasslichkeit» jene «Kraft, einzuleuchten»,
«saphéneia» lebendig wieder, in der Aristoteles die höchste und einzige
«Tugend» (areté) der Rede sah. In all dem geht es um die grösstmögliche
«Wahrheit» des Worts, die dem so gefährlich flüchtigen, nichtigen Ausdruck
eine Art Sein verleiht. Und so erfüllt die scheinbar so schlichte Stilvorschrift
Goethes jene grosse allgemeine Forderung : « Das Erste und Letzte, das vom
Genie gefordert wird, ist Wahrheitsliebe. » Oder auch aus Italien an Charlotte

von Stein (6.1.1787): «Auch das hab ich wieder gesehen, dass ich für
alles zu alt bin, nur für das Wahre nicht. »

Auf Schritt und Tritt liesse an Goethes eigenem Sprachgebrauch sich

zeigen, wie er jenen auf Wahrheit des Worts gerichteten Stil in verschiedenartigen

Äusserungen als Mensch, als Dichter und Gelehrter während seines

langen Lebens durchzuhalten wusste, wie er in seinen Versen, seiner Prosa,
seinen Tagebüchern, seinen Briefen, ja selbst in amtlichen Schriften mit
seinem Wortgebrauch den Nagel auf den Kopf trifft und wie selbst seine
einfachsten, nur so hingesagten Worte genau umrissene Aussagen sind. Die
Worte Goethes sind in dieser Hinsicht im höchsten Grade sachgerecht. Und
mit dem Begriff der «Sachgerechtheit» können wir den ersten, gleichsam
inneren Kreis der Art bezeichnen, wie bei Goethe in seinem Denken wie in
seinem Stil Wort und Sache zusammenstimmen. Doch Goethes Wort ist
nicht nur sachgerecht, es ist in einem weitergehenden Sinne seinsgemäss, und
diese «Seinsgemässheit» charakterisiert den zweiten, umfassenderen Kreis,
in dem das Wort Goethes wirklichkeitsgemäss und wahr ist. Auch darüber
hat er sich selbst vielfach und unmissverständlich geäussert.

Auch im Umkreis des seinsgemässen Worts geht es um die höchstmögliche
Adäquatheit. Doch nicht nur um diejenige der Sprach-«Richtigkeit», dass

das Wort die Sache trifft und packt und hat, sondern um jene umfassende

Komplexheit, die gerade im Mehrdeutigen, Vieldeutigen ihre Kraft erweist :

wo das Wort nicht so sehr eingrenzt und bezeichnet, als vielmehr offenlässt und
bedeutet, wo es Symbol, Bild, Gleichnis - «poetisch» wird. Im didaktischen
Teil der Farbenlehre : « Man bedenkt niemals genug, dass eine Sprache eigentlich

nur symbolisch, nur bildlich sei und die Gegenstände niemals unmittelbar,

sondern nur im Widerschein ausdrücke.» Weiter als dieser allgemeine
Ausspruch führt uns ein Gedicht des West-östlichen Divans, das in einem
scheinbar leicht hingesagten anmutigen Gleichnis in einer sachlich überaus
aufschlussreichen Weise unter dem Titel «Wink» die gestaffelte Tiefendimension

des Worts als des Symbols «bedeutet». Das vorhergehende Gedicht

931



«Offenbar Geheimnis» hatte sich gegen die allegorisierende Auffassung des

Hafis gewendet: wer ihn so, als «mystische Zunge», verstehe und deute,
habe «den Wert des Worts nicht erkannt». Dies berichtigt nun Goethe,
indem er der verkehrten Wort-Allegorie die lebendige Symbolkraft des Worts
entgegenstellt.

Und doch haben sie Recht, die ich schelte:
Denn dass ein Wort nicht einfach gelte,
Das müsste sich wohl von selbst verstehn.
Das Wort ist ein Fächer Zwischen den Stäben
Blicken ein Paar schöne Augen hervor.
Der Fächer ist nur ein lieblicher Flor,
Er verdeckt mir zwar das Gesicht;
Aber das Mädchen verbirgt er nicht,
Weil das Schönste, was sie besitzt,
Das Auge, mir ins Auge blitzt.

Das will sagen: der «Wert des Worts» ist nicht einfach geltend (so wie die
Geldstücke in jenem vorhin angeführten Ausspruch Goethes). Der eigentliche

Wert des Wortes hat eine mehrfache Geltung: er ist gestaffelt, ist
geschichtet. - Die Art der Schichtung zeigt das Bild des Fächers an. Da ist ein
Verhüllendes, das aber lieblich ist. Dieses Verhüllende verdeckt, doch es

verbirgt nicht. Verdeckt ist das Gesicht des Mädchens hinter dem Fächer, die
äussere Erscheinung. Das Mädchen «selbst» aber ist nicht verborgen, weil
ihr schönster Besitz, ihr im Auge versammeltes Sein und Wesen durch alle

Verhüllungen hindurch «mir» ins Auge blitzt. Es geht hier keineswegs darum,

dass das Wort über sich hinaus in sogenannte «höhere Bereiche» weist.
Es geht um die Symbolstruktur des Worts, das in seiner erfreulichen sinnlichen

Gestalt verhüllend zugleich Wesen offenbart. Es geht um seinen
Grundcharakter als verhüllendes Offenbaren oder offenbarendes Verhüllen.

Man wird, um das Gedicht voll zu verstehen, die ernsthafte Schelmerei zu
beachten haben, mit der Goethe sein Gleichnis mit Fächer und Mädchenauge

aus dem Bereich der erotischen Courtoisie nimmt. - Goethe hat das

Gedicht, zunächst «Widerruf» betitelt, dann später und endgültig «Wink»
überschrieben, und dieses in doppelter Hinsicht. Das Gedicht als ganzes ist
ein Wink und «höfliches Andeuten» auf Wesen und Wert des Wortes hin.
Und so wie das Mädchenauge hinter dem Fächer lockt und «winkt», winkt
dem dafür Empfänglichen, verlangenerweckend, in der sinnlichen Gestalt
des Worts die tiefere wesenhafte Bedeutung.

Das verhüllend offenbarende Wort ist nun aber adäquat zu dem
verhüllend offenbarenden Grundcharakter der Natur, der Realität, im
Hinblick auf den Urgrund des Göttlichen. Und in dieser Hinsicht ist jenes
verhüllend offenbarende Wort seinsgemäss. - Die Natur ist für Goethe ein

932



«offenbares Geheimnis», «offenbares Rätsel»; und in vielen Aussprüchen
hat Goethe sich dazu bekannt, dass dieses Grundwesen der Natur dem
Menschen nur im Gleichnis und Symbol begreiflich wird. Im «Versuch einer

Witterungslehre» (1825): «Das Wahre, mit dem Göttlichen identisch, lässt
sich niemals von uns direkt erkennen: wir schauen es nur im Abglanz, im
Beispiel, Symbol, in einzelnen und verwandten Erscheinungen; wir werden
es gewahr als unbegreifliches Leben und können dem Wunsch nicht
entsagen, es dennoch zu begreifen.»(Das heisst,es lockt verlangenerweckend
jenes hinter dem Flor des Fächers hervorblickende Mädchenauge.) - Oder
auch in den «Maximen und Reflexionen» (Jub. A. 38, 266) über die «wahre
Symbolik» gegenüber aller abstrusen Symbolistik: dass in ihr «das Besondere

das Allgemeine repräsentiert, nicht als Traum und Schatten, sondern als

lebendig augenblickliche Offenbarung des Unerforschlichen».
Und noch in einem anderen bedeutungsvollen Bild hat Goethe das

Verhältnis von Wesen und Symbol zum Ausdruck gebracht: dem Bild des

Wasserfalls am Beginn des Zweiten Faust. Ihm wendet Faust sich zu, als das

Flammenübermass der aufgehenden Sonne ihn blendet und zurückwirft:

So bleibe denn die Sonne mir im Rücken
Der Wassersturz, das Felsenriff durchbrausend,
Ihn schau' ich an mit wachsendem Entzücken.
Von Sturz zu Sturzen wälzt er jetzt in tausend,
Dann abertausend Strömen sich ergiessend,
Hoch in die Lüfte Schaum an Schäume sausend.

Allein wie herrlich, diesem Sturm erspriessend,
Wölbt sich des bunten Bogens Wechseldauer,
Bald rein gezeichnet, bald in Luft zerfliessend,
Umher verbreitend duftig kühle Schauer.
Der spiegelt ab das menschliche Bestreben.
Ihm sinne nach, und du begreifst genauer:
Am farbigen Abglanz haben wir das Leben.

Jenem lieblich verhüllenden Flor des Fächers, der die sinnliche Gestalt
des Wortes ist, entspricht hier der ebenfalls erquickliche Tropfenfall des

Wassersturzes. In seinem ständigen Wechsel - Zeugnis der Vergänglichkeit -
steht fest der Regenbogen als «Wechseldauer». Das Urlicht, dessen Gewalt
er bricht und schwächt wie jener verhüllende Flor des Fächers, erscheint in
ihm aber zugleich als erquickende Verhüllung im bunten farbigen Abglanz,
und in diesem haben wir das Leben.

In der gleichen Weise können wir im verhüllend offenbarenden Wort das

Leben, das Sein, die Wahrheit «haben». Im strikt Bezeichnen, Definieren,
Determinieren des Worts liegt immer so viel Usurpatorisches. Die Wahrheit
aber lässt sich nicht usurpieren. Sie hat den Charakter der Totalität. Dem

933



Wort aber ist es offenbar unmöglich, in einem und dem gleichen Akt eindeutig

und total zu sein. Eindeutigkeit und Ganzheit, Sachgerechtheit und
Seinsgemässheit sind einander ausschliessende, einander bedingende Weisen des

adäquaten Worts. Die Kraft dieses offenlassend bedeutenden, seinsgemässen
Worts beruht darauf, dass es, ohne Usurpation, stets den sprechenden
Menschen in seiner Vergänglichkeit, Flüchtigkeit mit in Rechnung setzt, der nur
am Abglanz, aber eben doch am Abglanz, das Leben hat. Das offenlassende,
nur bedeutende, «höflich andeutende» Wort erweist sich in dieser Hinsicht
schliesslich als wahrer, seinsadäquater als alles Bezeichnen à tout prix. Und
gerade aus der Unkraft des flüchtigen Worts kann Goethe auf diesem Wege
schliesslich die menschenmögliche Kraft des Wortes entwickeln, wie er in
einem kleinen, hochbedeutsamen Gedicht getan hat. Er nahm es 1817 in die
«Urteilsworte französischer Kritiker» auf, schickte es am 16.Januar 1818

als «das Neueste vom Jahr» an Boisserée und stellte es 1827 als Nr.98 an
den Schluss der «Inschriften, Denk- und Sendeblätter», die er damals für
die Ausgabe letzter Hand zusammenstellte. Die Verse betitelte er im
Inhaltsverzeichnis als «Wert des Wortes» und charakterisierte sie in der kurzen
«aufklärenden Bemerkung» als «Der Worte, flüchtiger wie bleibender,
Wert und Wirkung». Und es geht so.

Worte sind der Seele Bild -
Nicht ein Bild! Sie sind ein Schatten
Sagen herbe, deuten mild,
Was wir haben, was wir hatten. -
Was wir hatten, wo ists hin
Und was ists denn, was wir haben -
Nun, wir sprechen Rasch im Fliehn
Haschen wir des Lebens Gaben.

Die Worte sind die Wiedergaben der Inhalte unseres Bewusstseins. Aber
nur schattenhafte, umrisshafte Wiedergaben, wie Silhouetten. Als solche
Silhouetten bezeichnen sie karg, bedeuten sie freigiebig («milde ») unseren
gegenwärtigen wie vergangenen Besitz an Welt. Aber dieser unser Weltbesitz ist
fliessend. Was wir hatten, ist hingegangen, was wir haben, nicht recht greifbar.

Denn was uns bestimmt, ist, heraklitisch, der Fluss, der Wechsel.
Jedoch indem wir nun sprechen und als sprechende Wesen dem Fliessen der
Dinge mit dem Flüchtigen des Wortes beizukommen suchen, verwirklicht
sich eine Angemessenheit von flüchtigem Wort und fliessender Sache, die
dazu führt, dass wir, als Menschen, so wie wir am flüchtigen Abglanz das

Leben haben, nun als sprechende Wesen «rasch im Fliehn des Lebens
Gaben erhaschen». Es ist «der Worte, flüchtiger wie bleibender, Wert und
Wirkung» ineins. Das Flüchtige kann uns - als Menschen - das Seiende
vermitteln.

934


	Wort und Sache im Denken Goethes : Ernst Zinn zum sechzigsten Geburtstag am 26. Januar 1970

