Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 10

Artikel: Wort und Sache im Denken Goethes : Ernst Zinn zum sechzigsten
Geburtstag am 26. Januar 1970

Autor: Schadewaldt, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-162372

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-162372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wort und Sache im Denken Goethes

Ernst Zinn zum sechzigsten Geburtstag am 26.Januar 1970

WOLFGANG SCHADEWALDT

1.

Die folgenden Ausfiihrungen beruhen auf der gewiss nicht neuen, doch
nicht immer in ihrer vollen Bedeutung gewiirdigten Tatsache: wie in der
Sprache Goethes Wort und Sache in einer einzigartigen Weise zusammen-
stimmen.

Man sollte meinen, dies sei ziemlich selbstverstindlich. Schon Aristo-
teles, in seiner Schrift liber Hermeneutik, spricht dem «Wort», logos,
definitorisch das «Bezeichnen», « Bedeuten» und «Erscheinungwerdenlas-
sen» — natiirlich einer Sache — zu (semainein, deloiin, apophainesthai), und
auch unsere moderne Informationstheorie stellt den Sachbezug unserer
menschlichen Rede mit Entschiedenheit heraus.

Aber so einfach liegen bei der natiirlichen Sprache die Dinge nicht. Uns
Menschen ist mit dem Wort, von dem geschrieben steht, dass es «am An-
fang» war, ein hochst wirksames, doch zugleich auch gefdhrliches Instru-
ment in die Hand gegeben. Das Wort, ein gar herrliches Gebilde, wenn es im
Sinn des Aristoteles strikt bezeichnet, umfassend bedeutet und wesenhaft
offenbart, ist zugleich ein dimonisches Etwas, behaftet mit allen Niicken
und Tiicken, wie unter unseren tierischen Begleitern das Pferd: stets bereit
zu bocken, zu verweigern und auszubrechen, wiahrend es sich auf der anderen
Seite auch wieder, seltsam gefiigig, die naturwidrigsten Gangarten andressie-
ren ldsst. Man hat deswegen, nicht ohne Recht, dem Wort eine ebenso-
grosse Fihigkeit zur Liige und Tduschung zugesprochen wie die Fihigkeit
zu offenbaren, und Talleyrand ist es, glaube ich, gewesen, der den Ausspruch
getan hat: das Wort sei dem Menschen gegeben, um seine Gedanken zu
verkleiden: «La parole a été donnée a I’lhomme pour déguiser sa pensée.» —

Vielleicht kann man die « Unkraft der Worte», wie Platon es genannt hat
(astheneia ton logon), sich grundsitzlich so verdeutlichen. Das Wort wird
durch ein Dreieck dargestellt, das durch drei Grenzbegriffe konstituiert ist:
das Ich, das spricht, das Du als das Gegeniiber, zu dem gesprochen wird,
und drittens das Es der zwischen beiden besprochenen Sache. Drei Verkehrt-
heiten des Worts entspringen daraus: einmal, das Ich erfasst die Sache nicht
hinlinglich, oder es drdngt sich zu sehr vor, bringt sich zu sehr zur Geltung,
oder es unterwirft sich zu sehr dem andern, auf den es wirken will. Und aus

926



dieser Unzuldnglichkeit, Eitelkeit und Unterwiirfigkeit des Worts entspringt
dann weiter eine ganze Fiille der eben genannten Niicken und Tiicken:
Unklarheit, Ungenauigkeit, Gefarbtheit, tendenzidse Absichtlichkeit, Flach-
heit, konventionelle Bldsse, Diinnheit, Forciertheit, Preziosentum, Manier;
das Wort kann schielen, irisieren, irrlichtelieren und als blosse Redensart
eine in sich selbst fortzeugende Kraft entwickeln, die zwar verbliiffen mag,
jedoch mit irgendeiner Sache nichts mehr zu tun hat.

Auf dieser im Wesen des Wortes angelegten Labilitdt der Sprache beruht
es, dass gerade sprachgewaltige Wortmeister, die ernsthaft der Sache hinge-
geben waren, zu allen Zeiten zugleich Verdchter des Wortes und der Spra-
che gewesen sind. So bei den Griechen der Historiker Thukydides in seiner
leidenschaftlichen Wahrheitsuche (zetesis tés aletheias) den Dichtern und
Geschichtenschreibern gegeniiber; so Platon, der gegeniiber Rhetorik und
Sophistik iiberzeugt ist, dass das Gesprich der Dialektik die einzige Weise
ist, den Logos recht zu reiten; so der alte Cato mit seinem «rem tene, verba
sequentur»; so etwa auch Luther, der am 1. August 1537 (Tischreden W.A.
11, Nr.3619) mit Kreide auf den Tisch schrieb:

verba et res — Philippus (Melanchthon)
res sine verbis — Lutherus

verba sine re — Erasmus

nec res nec verba — Carolostadtius.

2.

Ein grosser Wortverdchter ist auch Goethe gewesen. Die Sprache ist ihm
zwar «unstreitig das Hochste, was wir haben» («allenfalls die Musik wiirde
er ganz zuoberst setzen»: Zur Naturwiss. Physik. Wirkungen II 1, 173, 28;
Rausch S.56). Aber im «Faust», bei dem Versuch, das «heilige Original»
zu libersetzen: «Ich kann das Wort so hoch unmdéglich schédtzen», und Faust
ersetzt sodann im Fortschritt seiner Ubertragung das « Wort» durch die
«Tat». Es ist ein Gedanke, den Goethe auch schon in dem kleinen Gedicht
«Sprache» aus dem Jahr 1773 angedeutet hat. Die Sprache ist weder
reich noch stark. Allein die Tat kann Reichtum wie Macht und Starke ver-
biirgen.

Was reich und arm! Was stark und schwach!

Ist reich vergrabner Urne Bauch?

Ist stark das Schwert im Arsenal?

Greif milde drein, und freundlich Gliick

Fliesst, Gottheit, von dir aus!

Fass’ an zum Siege, Macht, das Schwert,

Und iiber Nachbarn Ruhm !

(Jub. A. 2, 154; Trunz Bd. I 63, erldutert S.448)

927



Woriiber Goethe vor allem Klage fiihrt, dasist die « Unzulénglichkeit der Spra-
che», den Gegenstand wie das Gefiihlte addquat auszudriicken. Wir kénnen
«das Beste unserer Uberzeugungen nicht in Worte fassen, die Sprache ist
nicht auf alles eingerichtet...» — die Sprache ist nur ein «Surrogat». Unsere
«armen Worte» sind nur «ewig unzureichende Anndherungen». — «Selbst
die hohe Ausbildung einer Terminologie einer wissenschaftlichen Sprache
kann fiir die wahre Einsicht gefihrlich werden.» Und Goethe meint, als
Dichter vielleicht etwas geworden zu sein: «hétte die Sprache sich nicht
uniiberwindlich gezeigt» (Venezianische Epigramme 76). So aber «verderb’
ich ungliicklicher Dichter in dem schlechtesten Stoff leider nur Leben und
Kunst» (Venezianische Epigramme 29; Jub. A. 4, 211). Und endlich, vor die
Natur gestellt, gelangt Goethe in dem Gesprach mit Falk aus dem Jahr 1809
(14.7.) zu folgendem unerhérten Ausspruch: « Wir sprechen iiberhaupt viel
zu viel... Ich meinerseits mochte mir das Reden ganz abgewohnen... Jener
Feigebaum, diese kleine Schlange, der Cocon, der dort vor dem Fenster liegt
und seine Zukunft erwartet, alles das sind inhaltschwere Signaturen. Ja,
wer nur ihre Bedeutung recht zu entziffern vermochte, der wiirde alles Ge-
schriebene und alles Gesprochene bald zu entbehren im Stande sein... Es ist
so etwas Missiges, ich mochte fast sagen, Geckenhaftes im Reden, dass
man vor dem stillen Ernst der Natur und ihrem Schweigen erschrickt, so-
bald man sich vor einer einsamen Felswand oder in der Eindde eines alten
Berges gesammelt entgegenstellt. »

Auch mit niichterner Sachlichkeit gibt Goethe fiir die Unzuldnglichkeit
der Sprache eine Erkldrung: « Die Sache ist ganz einfach diese. Alle Sprachen
sind aus naheliegenden menschlichen Bediirfnissen, menschlichen Empfin-
dungen und Anschauungen entstanden. Wenn nun ein hoherer Mensch iiber
das geheime Wirken und Walten der Natur eine Ahnung und Einsicht ge-
winnt, so reicht seine ihm iiberlieferte Sprache nicht hin, um solches von
menschlichen Dingen durchaus Fernliegendes auszudriicken. Es miisste ihm
die Sprache der Geister zu Gebote stehen, um seinen eigentiimlichen Wahr-
nehmungen zu geniigen. Da dies aber nicht ist, so muss er bei seiner An-
schauung ungewohnlicher Naturverhéltnisse stets nach menschlichen Aus-
driicken greifen, wobei er dann fast iiberall zu kurz kommt, seinen Gegen-
stand herabzieht oder wohl gar verletzt oder vernichtet» (Eckermann
20.6.1831; Rausch S.17).

Es ist das Problem der Sprache und des Worts, vor dem auch heute unsere
Naturwissenschaft steht, wenn sie etwa in die Welt des Kleinsten, der Teil-
chen, eindringt, woriiber Werner Heisenberg lichtvoll gehandelt hat («Spra-
che und Wirklichkeit in der modernen Physik» in « Wort und Wirklichkeit»,
Vortragsreihe Miinchen 1960, 321f.): «Dieser Sachverhalt der Komplemen-
taritdt hat also dazu gefiihrt, dass die Physiker, wenn sie iiber das atomare
Geschehen reden, sich oft mit einer ungenauen und gleichnishaften Sprache

928



begniigen, dass sie nur wie die Dichter versuchen, im Geist des Horenden
durch Bild und Gleichnis gewisse Bewegungen hervorzurufen, die in die
gewollte Richtung weisen...» (S.51); und: «Die Menschen dringen in
unserer Zeit in entlegene Bereiche der Natur vor, die unseren Sinnen nicht
mehr unmittelbar zuginglich sind... Damit verlassen wir nicht nur den un-
mittelbar sinnlich erfahrbaren Bereich, wir verlassen auch den Raum, in dem
sich unsere gewOhnliche Sprache gebildet hat und fiir den sie brauchbar ist.
Wir sind daher gezwungen, eine neue Sprache zu lernen, die der gewohnli-
chen Sprache an vielen Stellen sehr fremd ist. Eine neue Sprache bedeutet
aber auch eine neue Art zu denken...» (S.62).

Und wieder Goethe, in den « Maximen und Reflexionen»: « Der Sprache
liegt zwar die Verstandes- und Vernunftsfihigkeit des Menschen zu Grunde;
aber sie setzt bei dem, der sich ihrer bedient, nicht eben reinen Verstand,
ausgebildete Vernunft, redlichen Willen voraus. Sie ist ein Werkzeug,
zweckmdssig und willkiirlich zu gebrauchen; man kann sie ebensogut zu
einer spitzfindig-verwirrenden Dialektik wie zu einer verworren-verdiistern-
den Mystik verwenden, man missbraucht sie bequem zu hohlen und nichti-
gen, prosaischen und poetischen Phrasen, ja, man versucht, prosodisch
untadelhafte und doch nonsensikalische Verse zu machen.» Und schliesslich,
alles zusammenfassend und zum Positiven iiberleitend, in den « Aphorismen
zur Naturwissenschaft» unter dem Titel « Symbolik»: « Durch Worte spre-
chen wir weder die Gegenstinde noch uns selbst vollig aus. Durch die Spra-
che entsteht gleichsam eine neue Welt, die aus Notwendigem und Zufilligem
besteht. Verba valent sicut num(m)i. Aber es ist ein Unterschied unter dem
Gelde. Es gibt goldne, silberne, kupferne Miinzen und auch Papiergeld. In
den erstern ist mehr oder weniger Realitit, in dem letzten nur Konvention.
Im gemeinen Leben kommen wir mit der Sprache notdiirftig fort, weil wir
nur oberfidchliche Verhiltnisse bezeichnen. Sobald von tiefern Verhéltnissen
die Rede ist, tritt sogleich eine andre Sprache ein, die poetische.» Jene andere
Sprache, die Goethe die « poetische» nennt, ist die Sprache durch das Bild,
das Gleichnis, das Symbol, und wir werden noch darauf kommen, inwiefern

diese «poetische» Sprache dort eintritt, wo von «tiefern Verhdltnissen» die
Reéde-ist,

3

Zunichst sei iiberhaupt das Positive hervorgehoben, wie Goethe aus dem
tief erlittenen Bewusstsein der Unzuldnglichkeit des Worts der Sache, dem
Wirklichen, dem Seienden gegeniiber aller Erreichbarkeit zum Trotz den
unbedingten Willen zur hochsten Sach- und Wirklichkeitsgeméssheit des
Sprechens als Mensch, als Denker wie als Dichter schopft. Auch dariiber
haben wir von ihm selbst ein iiberaus aufschlussreiches Zeugnis. In den
«Maximen und Reflexionen»: « Wir haben das unabweichliche, tiglich zu

929



erneuernde grundernstliche Bestreben, das Wort mit dem Empfundenen,
Geschauten, Gedachten, Erfahrenen, Imaginierten, Verniinftigen moglichst
unmittelbar zusammentreffend zu erfassen. Jeder priife sich, und er wird
finden, dass dies viel schwerer sei, als man denken mochte, denn leider sind
dem Menschen die Worte gewohnlich Surrogate: er denkt und weiss es mei-
stenteils besser als er sich ausspricht.»

Die hier von dem Schriftsteller und Dichter sich selbst abgeforderte
grosstmogliche Koinzidenz des Wortes mit der Sache durchmisst die ganze
Skala von Empfindung, Schau, Gedanke, Erfahrung, Vorstellung, Vernunft,
das heisst den ganzen Bereich des Seienden, wie dieses sich dem Menschen,
verméhlt mit seinem Bewusstsein, darstellt. Eine nicht geringe Anzahl von
Ausserungen Goethes aus allen Zeiten seines Lebens gehen in die gleiche
Richtung. Er preist schon in der «Theatralischen Sendung» die «siissen,
sich an jeden Gegenstand anschmiegenden Worte». Er lobt an dem Dichter
J.H.Voss «jene Gediegenheit des Ausdrucks, wo jedes Wort richtig gewdhlt
1st, keines einen Nebenbegriff zuldsst, sondern bestimmt und einzig seinen
Gegenstand bezeichnet». Bei Bacon of Verulam bemerkt er mit Wohlge-
fallen, wie bei diesem Denker die «Beobachtung iiber Grillenfdngerei zu
siegen, an die Stelle des Wortes die Sache zu treten anfingt, indem das
Wort eine wohl beobachtete Sache bezeichnet». Und er freut sich im hohen
Alter (1823), als jener Dr. Heinroth seine Denk- und Dichtart mit dem Worte
«gegenstiandlich» charakterisiert. In Italien, wo ihm so vieles Neues ge-
schenkt und so viel frither Erstrebtes bestétigt wird, «will er nicht mehr
ruhen, bis ihm nichts mehr Wort und Tradition, sondern lebendiger Begriff
ist. Von Jugend auf war mir dieses mein Trieb und meine Plage». Hier in
Italien ist es auch, wo er an Homer und den Griechen jenen Stil neu erfuhr,
der nicht auf Willkiir, sondern auf Notwendigkeit beruht, insofern er nicht
auf «Effekt», sondern auf «Existenz» gerichtet ist. Von allem Manirierten,
Preziésen, Uberformten, Genialisch-Enigmatischem des Stils, worin so man-
che Schriftsteller, Dichter wie Philosophen, jener Zeit bis auf den heutigen
Tag ihre Wirkung suchen und ihren zeitgendssischen Beifall finden, weiss
Goethe sich nun endgiiltig getrennt. Was er dem Kiinstler wie dem Schrift-
steller vor allem anrdt — es mag banal erscheinen —, ist « Fasslichkeit». In
«Antik und Modern» von 1818: «Die Klarheit der Ansicht, die Heiterkeit
der Aufnahme und die Richtigkeit der Mitteilung, das ist es, was uns ent-
ziickt... Das Fassliche wird uns immer zuerst ergreifen und vollkommen
befriedigen. »

Nur im Voriibergehen sei erwadhnt, wie Goethe mit seiner Forderung,
dass das Wort im Gegenstand, in der Sache wurzeln, vom Gegenstand, von
der Sache her gefasst sein soll, uralte Stilregeln der Griechen auf seinem eige-
nen Wege neu erworben hat. Einmal die «Richtigkeit des Worts», die die
Griechen «orthoépeia» nannten ; sodann die letzte Angemessenheit des Worts

930



der Sache gegeniiber, das griechische «prepon», das den Griechen als eine
tibergreifende Norm fiir die Bereiche der kiinstlerischen wie denkerischen
Formung wie auch der praktischen und ethischen Lebensgestaltung galt.
Vor allem aber kehrt in Goethes « Fasslichkeit» jene « Kraft, einzuleuchten»,
«saphéneia» lebendig wieder, in der Aristoteles die hochste und einzige
«Tugend» (areté) der Rede sah. In all dem geht es um die grosstmogliche
«Wahrheit» des Worts, die dem so gefdahrlich fliichtigen, nichtigen Ausdruck
eine Art Sein verleiht. Und so erfiillt die scheinbar so schlichte Stilvorschrift
Goethes jene grosse allgemeine Forderung: « Das Erste und Letzte, das vom
Genie gefordert wird, ist Wahrheitsliebe.» Oder auch aus Italien an Char-
lotte von Stein (6.1.1787): « Auch das hab ich wieder gesehen, dass ich fiir
alles zu alt bin, nur fiir das Wahre nicht.»

Auf Schritt und Tritt liesse an Goethes eigenem Sprachgebrauch sich
zeigen, wie er jenen auf Wahrheit des Worts gerichteten Stil in verschieden-
artigen Ausserungen als Mensch, als Dichter und Gelehrter wihrend seines
langen Lebens durchzuhalten wusste, wie er in seinen Versen, seiner Prosa,
seinen Tagebiichern, seinen Briefen, ja selbst in amtlichen Schriften mit sei-
nem Wortgebrauch den Nagel auf den Kopf trifft und wie selbst seine ein-
fachsten, nur so hingesagten Worte genau umrissene Aussagen sind. Die
Worte Goethes sind in dieser Hinsicht im hochsten Grade sachgerecht. Und
mit dem Begriff der «Sachgerechtheit» konnen wir den ersten, gleichsam
inneren Kreis der Art bezeichnen, wie bei Goethe in seinem Denken wie in
seinem Stil Wort und Sache zusammenstimmen. Doch Goethes Wort ist
nicht nur sachgerecht, es ist in einem weitergehenden Sinne seinsgemdss, und
diese «Seinsgemaissheit» charakterisiert den zweiten, umfassenderen Kreis,
in dem das Wort Goethes wirklichkeitsgemdss und wahr ist. Auch dariiber
hat er sich selbst vielfach und unmissverstindlich gedussert.

4.

Auch im Umkreis des seinsgeméssen Worts geht es um die hochstmogliche
Adéquatheit. Doch nicht nur um diejenige der Sprach-« Richtigkeit», dass
das Wort die Sache trifft und packt und hat, sondern um jene umfassende
Komplexheit, die gerade im Mehrdeutigen, Vieldeutigen ihre Kraft erweist:
wo das Wort nicht so sehr eingrenzt und bezeichnet, als vielmehr offenldsst und
bedeutet, wo es Symbol, Bild, Gleichnis — «poetisch» wird. Im didaktischen
Teil der Farbenlehre: « Man bedenkt niemals genug, dass eine Sprache eigent-
lich nur symbolisch, nur bildlich sei und die Gegensténde niemals unmittel-
bar, sondern nur im Widerschein ausdriicke.» Weiter als dieser allgemeine
Ausspruch fiihrt uns ein Gedicht des West-0stlichen Divans, das in einem
scheinbar leicht hingesagten anmutigen Gleichnis in einer sachlich iiberaus
aufschlussreichen Weise unter dem Titel « Wink» die gestaffelte Tiefendimen-
sion des Worts als des Symbols «bedeutet». Das vorhergehende Gedicht

931



«Offenbar Geheimnis» hatte sich gegen die allegorisierende Auffassung des
Hafis gewendet: wer ihn so, als «mystische Zunge», verstehe und deute,
habe «den Wert des Worts nicht erkannt». Dies berichtigt nun Goethe,
indem er der verkehrten Wort-Allegorie die lebendige Symbolkraft des Worts
entgegenstellt.

Und doch haben sie Recht, die ich schelte:

Denn dass ein Wort nicht einfach gelte,

Das miisste sich wohl von selbst verstehn.

Das Wort ist ein Ficher! Zwischen den Stdben

Blicken ein Paar schone Augen hervor.

Der Ficher ist nur ein lieblicher Flor,

Er verdeckt mir zwar das Gesicht;

Aber das Mdidchen verbirgt er nicht,

Weil das Schonste, was sie besitzt,

Das Auge, mir ins Auge blitzt.

Das will sagen: der « Wert des Worts» ist nicht einfach geltend (so wie die
Geldstiicke in jenem vorhin angefiihrten Ausspruch Goethes). Der eigent-
liche Wert des Wortes hat eine mehrfache Geltung: er ist gestaffelt, ist ge-
schichtet. — Die Art der Schichtung zeigt das Bild des Fachers an. Da ist ein
Verhiillendes, das aber lieblich ist. Dieses Verhiillende verdeckt, doch es ver-
birgt nicht. Verdeckt ist das Gesicht des Méddchens hinter dem Fécher, die
dussere Erscheinung. Das Médchen «selbst» aber ist nicht verborgen, weil
thr schonster Besitz, ihr im Auge versammeltes Sein und Wesen durch alle
Verhiillungen hindurch «mir» ins Auge blitzt. Es geht hier keineswegs dar-
um, dass das Wort iiber sich hinaus in sogenannte « héhere Bereiche» weist.
Es geht um die Symbolstruktur des Worts, das in seiner erfreulichen sinnli-
chen Gestalt verhiillend zugleich Wesen offenbart. Es geht um seinen Grund-
charakter als verhiillendes Offenbaren oder offenbarendes Verhiillen.

Man wird, um das Gedicht voll zu verstehen, die ernsthafte Schelmerei zu
beachten haben, mit der Goethe sein Gleichnis mit Facher und Madchen-
auge aus dem Bereich der erotischen Courtoisie nimmt. — Goethe hat das
Gedicht, zundchst « Widerruf» betitelt, dann spater und endgiiltig « Wink»
tiberschrieben, und dieses in doppelter Hinsicht. Das Gedicht als ganzes ist
ein Wink und «hofliches Andeuten» auf Wesen und Wert des Wortes hin.
Und so wie das Madchenauge hinter dem Ficher lockt und «winkt», winkt
dem dafiir Empfénglichen, verlangenerweckend, in der sinnlichen Gestalt
des Worts die tiefere wesenhafte Bedeutung.

Das verhiillend offenbarende Wort ist nun aber addquat zu dem ver-
hiillend offenbarenden Grundcharakter der Natur, der Realitdt, im Hin-
blick auf den Urgrund des Gottlichen. Und in dieser Hinsicht ist jenes ver-
hiillend offenbarende Wort seinsgemdiss. — Die Natur ist fiir Goethe ein

932



«offenbares Geheimnis», «offenbares Ritsel»; und in vielen Ausspriichen
hat Goethe sich dazu bekannt, dass dieses Grundwesen der Natur dem
Menschen nur im Gleichnis und Symbol begreiflich wird. Im « Versuch einer
Witterungslehre» (1825): «Das Wahre, mit dem Gottlichen identisch, ldsst
sich niemals von uns direkt erkennen: wir schauen es nur im Abglanz, im
Beispiel, Symbol, in einzelnen und verwandten Erscheinungen; wir werden
es gewahr als unbegreifliches Leben und kénnen dem Wunsch nicht ent-
sagen, es dennoch zu begreifen.» (Das heisst, es lockt verlangenerweckend
jenes hinter dem Flor des Fichers hervorblickende Miadchenauge.) — Oder
auch in den « Maximen und Reflexionen» (Jub. A. 38, 266) iiber die « wahre
Symbolik» gegeniiber aller abstrusen Symbolistik: dass in ithr «das Beson-
dere das Allgemeine reprisentiert, nicht als Traum und Schatten, sondern als
lebendig augenblickliche Offenbarung des Unerforschlichen».

Und noch in einem anderen bedeutungsvollen Bild hat Goethe das Ver-
héltnis von Wesen und Symbol zum Ausdruck gebracht: dem Bild des
Wasserfalls am Beginn des Zweiten Faust. Thm wendet Faust sich zu, als das
Flammeniibermass der aufgehenden Sonne ihn blendet und zuriickwirft:

So bleibe denn die Sonne mir im Riicken!

Der Wassersturz, das Felsenriff durchbrausend,
Ihn schaw’ ich an mit wachsendem Entziicken.
Von Sturz zu Sturzen wdlzt er jetzt in tausend,
Dann abertausend Stromen sich ergiessend,
Hoch in die Liifte Schaum an Schiume sausend.
Allein wie herrlich, diesem Sturm erspriessend,
Wolbt sich des bunten Bogens Wechseldauer,
Bald rein gezeichnet, bald in Luft zerfliessend,
Umbher verbreitend duftig kiihle Schauer.

Der spiegelt ab das menschliche Bestreben.
Ihm sinne nach, und du begreifst genauver:

Am farbigen Abglanz haben wir das Leben.

Jenem lieblich verhiillenden Flor des Fichers, der die sinnliche Gestalt
des Wortes ist, entspricht hier der ebenfalls erquickliche Tropfenfall des
Wassersturzes. In seinem stindigen Wechsel — Zeugnis der Vergéanglichkeit —
steht fest der Regenbogen als « Wechseldauer». Das Urlicht, dessen Gewalt
er bricht und schwicht wie jener verhiillende Flor des Fichers, erscheint in
ihm aber zugleich als erquickende Verhiillung im bunten farbigen Abglanz,
und in diesem haben wir das Leben.

In der gleichen Weise kénnen wir im verhiillend offenbarenden Wort das
Leben, das Sein, die Wahrheit «haben». Im strikt Bezeichnen, Definieren,
Determinieren des Worts liegt immer so viel Usurpatorisches. Die Wahrheit
aber ldsst sich nicht usurpieren. Sie hat den Charakter der Totalitit. Dem

933



Wort aber ist es offenbar unméglich, in einem und dem gleichen Akt eindeu-
tig und total zu sein. Eindeutigkeit und Ganzheit, Sachgerechtheit und Seins-
gemassheit sind einander ausschliessende, einander bedingende Weisen des
addquaten Worts. Die Kraft dieses offenlassend bedeutenden, seinsgeméssen
Worts beruht darauf, dass es, ohne Usurpation, stets den sprechenden Men-
schen in seiner Verginglichkeit, Fliichtigkeit mit in Rechnung setzt, der nur
am Abglanz, aber eben doch am Abglanz, das Leben hat. Das offenlassende,
nur bedeutende, «hoflich andeutende» Wort erweist sich in dieser Hinsicht
schliesslich als wahrer, seinsaddquater als alles Bezeichnen a tout prix. Und
gerade aus der Unkraft des fliichtigen Worts kann Goethe auf diesem Wege
schliesslich die menschenmdégliche Kraft des Wortes entwickeln, wie er in
einem kleinen, hochbedeutsamen Gedicht getan hat. Er nahm es 1817 in die
«Urteilsworte franzosischer Kritiker» auf, schickte es am 16.Januar 1818
als «das Neueste vom Jahr» an Boisserée und stellte es 1827 als Nr.98 an
den Schluss der «Inschriften, Denk- und Sendeblitter», die er damals fir
die Ausgabe letzter Hand zusammenstellte. Die Verse betitelte er im Inhalts-
verzeichnis als « Wert des Wortes» und charakterisierte sie in der kurzen
«aufkldrenden Bemerkung» als «Der Worte, fliichtiger wie bleibender,
Wert und Wirkung». Und es geht so.

Worte sind der Seele Bild —

Nicht ein Bild! Sie sind ein Schatten!
Sagen herbe, deuten mild,

Was wir haben, was wir hatten. —
Was wir hatten, wo ists hin?

Und was ists denn, was wir haben? —
Nun, wir sprechen! Rasch im Fliehn
Haschen wir des Lebens Gaben.

Die Worte sind die Wiedergaben der Inhalte unseres Bewusstseins. Aber
nur schattenhafte, umrisshafte Wiedergaben, wie Silhouetten. Als solche Sil-
houetten bezeichnen sie karg, bedeuten sie freigiebig («milde») unseren gegen-
wirtigen wie vergangenen Besitz an Welt. Aber dieser unser Weltbesitz ist
fliessend. Was wir hatten, ist hingegangen, was wir haben, nicht recht greif-
bar. Denn was uns bestimmt, ist, heraklitisch, der Fluss, der Wechsel. Je-
doch indem wir nun sprechen und als sprechende Wesen dem Fliessen der
Dinge mit dem Fliichtigen des Wortes beizukommen suchen, verwirklicht
sich eine Angemessenheit von fliichtigem Wort und fliessender Sache, die
dazu fiihrt, dass wir, als Menschen, so wie wir am fliichtigen Abglanz das
Leben haben, nun als sprechende Wesen «rasch im Fliehn des Lebens
Gaben erhaschen». Es ist «der Worte, fliichtiger wie bleibender, Wert und

Wirkung» ineins. Das Fliichtige kann uns — als Menschen — das Seiende ver-
mitteln.

934



	Wort und Sache im Denken Goethes : Ernst Zinn zum sechzigsten Geburtstag am 26. Januar 1970

