
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 10

Artikel: Kulturelle Koexistenz als Aufgabe

Autor: Gsteiger, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-162371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-162371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


étaient pour la plupart des Suisses et des Souabes; et c'est par leur truchement

que les idées luthériennes puis zwingliennes ont préparé la Réforme de

1536. On a alors effacé des siècles d'histoire, en raison de l'excitation d'un
moment. De l'autre côté, prenons à titre d'exemple ce Bubenbergbund qui,
à Berne, voulait empêcher il y a un quart de siècle la reconnaissance de

l'école de langue française. N'est-il pas légitime que les fonctionnaires
romands dont la Confédération ne saurait se passer puissent faire donner à

leurs enfants une éducation dans leur propre langue? Cela d'autant plus

que la maîtrise du français, même pour un francophone, est chose longue,
laborieuse et difficile à acquérir. Et le français, pour nous, c'est l'équivalent de

ce que représentent pour vous et le dialecte et l'allemand: c'est notre seul

bien linguistique, c'est notre seul mode d'expression et de pensée. La revendication

était donc légitime pour Berne, ville fédérale. Elle ne l'aurait pas été

ailleurs : quand les circonstances sont normales, il faut pousser à l'assimilation.

Nous devons nous y résigner: il y a toujours eu, il y aura toujours des

excès. La mission des Suisses raisonnables, qui savent que dans notre pays
le compromis est indispensable, c'est de dénoncer ces excès, de tout faire, en

toutes circonstances, pour que la Suisse demeure à l'abri des querelles
linguistiques.

De toute manière, vous n'avez aucune crainte à avoir : il n'y a pas de
tendance sécessionniste en Suisse romande; le chant des sirènes françaises est

parfois plaisant à l'oreille; mais nous sommes attachés au navire helvétique
et rien ne saurait nous le faire quitter!

Conférence faite à Zurich, à l'occasion de l'assemblée générale des «Schweizer Monatshefte»,

le 3 novembre 1969.

Kulturelle Koexistenz als Aufgabe

MANFRED GSTEIGER

Kulturelle Koexistenz als Aufgabe: dieses Thema einer Betrachtung, so

formuliert, ist in der heutigen Zeit wohl zunächst geeignet, einiges
Misstrauen zu provozieren. Wer wird die beiden Begriffe, und erst recht ihre
Verbindung, gegenwärtig schon für bare Münze nehmen! Was angesichts
sogenannter Kulturrevolutionen noch, nicht mehr oder wieder als Kultur gelten
könne, muss dem aufmerksam Mitlebenden Tag für Tag zur verderblichen

917



oder heilsamen, auf jeden Fall aber ansteckenden Frage werden. Anderseits
kaschiert das Wort Koexistenz, das man aus der politischen Sphäre bezieht,
wo es bekanntlich alles und nichts bedeutet, nur schlecht unsere Verlegenheit
vor dem schwierigen Tatbestand, dass da sehr verschiedene Geschöpfe, die
nichts mit einander zu tun haben oder sich allenfalls gegenseitig auffressen
möchten, zu einem einigermassen manierlichen Zusammenleben gezwungen
werden sollen. Ehrlicherweise wäre also in unserem Titel sowohl die Koexistenz

als auch das Adjektiv kulturell in Anführungszeichen zu setzen. Was

übrig bleibt, ist dann nur noch die Aufgabe, ein Wort, das sich nun
allerdings talis qualis verantworten lässt, weil es genau das besagt, was hier
gemeint wird : dass uns etwas gegeben wurde und immer wieder gegeben wird,
dass wir also Empfangende, Bereicherte, Beschenkte sind, dass diese Gabe
aber zugleich eine Aufgabe ist, das heisst eine Forderung, ein Problem und
eine Verpflichtung.

Wenn es um eine solche verbindliche Form kultureller Koexistenz geht,
mussten gerade die Verhältnisse in unserem kleinen Land eine Probe aufs

Exempel bilden. Tun sie das aber, ja können sie es überhaupt? Ein erstes
und ernstes Hindernis erhebt sich schon mit der gewiss nicht ganz unberechtigten,

aber im Laufe unserer neueren Geschichte auch gelegentlich strapazierten

und für viele Zeitgenossen peinlich gewordenen Vorstellung von
einer schweizerischen Kultur. Was ein solcher helvetischer Gebrauchsartikel
im schlimmsten Fall wäre, hat Ludwig Hohl vor Jahrzehnten, in den
Anfängen der sogenannten «Geistigen Landesverteidigung», auf gar nicht
liebenswürdige Weise umschrieben. Im 2.Band der «Notizen» wird dem
Schweizer geboten: «Du sollst den Herrn, deinen Nationaldichter, über alles
lieben und in dem Masse, dass du seine Gedichte gut findest. Du sollst kein
anderes Bild neben ihm und keine Gedichte neben den seinigen haben.»
Und: «Lass dich nicht gelüsten nach deines Nachbars Geist.»

Hohl ironisiert mit diesen Bemerkungen unter anderem eine gewisse

Mediokrität, die im Gefolge jener - politisch durchaus verständlichen -
geistigen Landesverteidigung unbestreitbar einigen Auftrieb erhalten hat.
Aber die Spitze seines Angriffs richtet sich nicht so sehr auf die hypothetische

Stelle, wo das literarische Talent des Nationaldichters, der eben nichts
anderes ist als nur dies, vorhanden sein sollte und nicht vorhanden ist,
sondern gegen die Borniertheit und das Selbstgenügen, mit dem ein «guter
Schweizer» auf des Nachbars Geist verzichten kann, ja wie Hohl meint
verzichten muss. Man wird sich, bevor man Ironiker der Bosheit und
Übertreibung bezichtigt, zum Beispiel daran zu erinnern haben, dass der
Schweizerische Schriftstellerverein während des Krieges erklärte, «aus
kulturpolitischen Gründen» rechtfertige es sich, «den Emigranten die
Arbeitsbewilligung auf dem Gebiet der Presse und der Literatur zu verweigern».

Aus kulturpolitischen Gründen, nicht bloss des Brotkorbs wegen!

918



Man sollte anderseits nicht vergessen-wiederum nur ein Beispiel, wenn auch
kein beliebiges -, dass ungefähr zur selben Zeit Max Rychner im Vorwort zu
seinem ersten Essayband «Zur europäischen Literatur zwischen zwei
Weltkriegen» schrieb: «Die Schweiz hat Rilke, George, Joyce die letzte Ruhestätte

geboten : möge sie ihnen und allen Geistern von Rang auch eine Stätte
des Fortlebens sein!» Rychner war ein kritischer Schriftsteller, den Zeit
seines Lebens nach des Nachbars Geist gelüstete, weil er sein Schweizertum
als Teilhabe an Europa und der Welt verstand und in seinem Werk und
Wirken ohne ideologische Trompetenstösse das realisierte, was Fritz Ernst
die « Helvetia mediatrix » genannt und in dem Satz annähernd umschrieben
hat, die Schweiz sei durch ihre Struktur dazu befähigt und genötigt, das

Problem des Verstehens zwischen den Nationen stets von neuem zu lösen.
Zusammenfassend wollen wir vorderhand festhalten : Literatur und Kunst,

die sich zur Rechtfertigung ihrer Unzulänglichkeiten als schweizerisch
bezeichnen, und «Kulturpolitik», die sich in der Abwehr des Fremden als
national gebärdet, können in keinem Fall unsere Sache sein. Nicht nur
deshalb, weil in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts Internationalismus in
den verschiedensten Formen längst zur Selbstverständlichkeit und in mancher

Hinsicht zur Lebensnotwendigkeit geworden sind, sondern auch, weil
die Beschränkung auf ein Nationales - was immer man unter diesem Wort
auch verstehen möge - dem eigentlichen Wesen des Schweizerischen zuwiderläuft.

Die immer wieder zitierte Alternative zwischen Heimat und Fremde,
Nation und Welt, dürfte es gerade bei uns in geistigen Dingen eigentlich
nicht geben. Ich weiss, dass es sie trotzdem gibt, dass sie in mehreren Fällen

sogar schmerzhaft und lähmend sein kann, auch heute. Aber ich glaube zu
sehen, dass sie bei einigen unserer grössten Männer, von Jean-Jacques Rousseau

bis zu Jacob Burckhardt, gegenstandslos geworden ist. Und es scheint
mir auch, dass die Generation der gegenwärtig schreibenden jüngeren Autoren

zum mindesten diesem Problem mit einer inneren Freiheit gegenübersteht,

über die wir uns freuen sollten, ohne gleich von Gefährdung und
Schwächung der patriotischen Gesinnung zu munkeln. Denn Patriotismus
ist an sich ja nichts Positives, er kann sogar sehr gefährlich werden, und es

kommt allein darauf an, was aus ihm entsteht. Auch für ihn gilt, dass man
den Baum erst an seinen Früchten erkennt.

Heisst das also, dass die Frage nach den Möglichkeiten und Wirklichkeiten
kultureller Koexistenz gar kein schweizerisches Problem mehr ist,

sondern ein generelles? Heisst es weiter, dass wir uns nur dem allgemeinen, dem
internationalen Zug der Zeit, jener grossen Kommunikation, die schon
Goethe herannahen sah und die seither zumindest in der westlichen Welt so
sichtbare Formen angenommen hat, zu überlassen brauchen? Kein Zweifel,
wir leben in einer Entwicklung, die irreversibel ist, das Netz der Verbindungen

wird fast von Tag zu Tag enger, es wird freilich auch immer ver-

919



letzlicher, aber das ist eine Sache für sich, und wir sind geneigt anzunehmen,
dass die stets intensivere Information, wie sie im Bereich der intellektuellen
und künstlerischen Arbeit durch Taschenbuch, Fernsehen, Radio heute
besteht und in Zukunft durch das Computerwesen und andere Mittel noch
gewaltig erweitert werden wird, Koexistenz als Lebensform auch in kulturellen
Angelegenheiten bedinge und sozusagen aus sich selber hervorbringe. Ein
japanischer Roman, ein amerikanisches Theaterstück tritt, wenn es einen
bestimmten Grad von Notorietät erreicht hat, wie selbstverständlich in
mein Bewusstsein, vom Rezensenten und vom Übersetzer bis zum Briefträger,
der mir das Buch ins Haus bringt, sind Unzählige da, um die Verbindung
möglich zu machen - und es gibt einen Augenblick, da ich mit diesem Stück
fremder Kultur tatsächlich zusammenzuleben, zu koexistieren scheine. Aber
obwohl mir das alles ganz real und undiskutabel vorkommt, scheint es eben
doch häufig nur so. Die Begegnung mit der fremden Kultur findet zwar statt,
aber es ist eine flüchtige, oberflächliche, sozusagen eine rein technische Begegnung,

wie eine Geschäftsbesprechung, die eingeklemmt ist zwischen anderen
Terminen. Ich nehme zur Kenntnis, aber diese neue Kenntnis bewegt,
verändert mich nicht, sie berührt mich im Tiefsten überhaupt nicht, mein
Leben wird von ihr nicht betroffen. Nicht immer ist es so, aber bei unserer
heutigen Überinformiertheit auch in kulturellen Dingen ist die Gefahr des

blossen Registrierens gross, und sie wird immer grösser. Wir wissen zwar,
wer, was, wie und wo schreibt, spricht, malt, inszeniert usw., aber wir nehmen

daran nicht wirklich teil, wir bleiben Aussenstehende, Fremde. Und
das ist in der Tat Koexistenz, Koexistenz in jenem unverbindlichen,
unverpflichtenden Sinn, den das Wort im politischen Leben hat. Kulturelle Koexistenz

bedeutet dann Nebeneinanderherleben bei totaler allseitiger Unterrichtung

und bei ebenso totaler gegenseitiger Gleichgültigkeit.
Wenn wir nun von dieser universalen Perspektive den Blick zurück zu

den eigenen, vermeintlich so engen Verhältnissen in unserem Land wenden,
so kann uns vielleicht bewusst werden, welch ungewöhnliche Chance nicht
bloss « kultureller Koexistenz», sondern des Mitlebens und Miterlebens, in der
pluralistischen Struktur dieses kleinen Landes beschlossen ist. Warum eine
ungewöhnliche Chance Weil sie sich nicht in einem interessanten Allerwelts-
kulturgeschäft erschöpft, sondern das Zusammentreffen mit dem anderen
gleichsam von innen statt von aussen her möglich macht. Über die
Verschiedenheiten im Rahmen der Schweiz ist schon sehr viel gesprochen worden.
In neuerer Zeit hat man, vor allem aus Kreisen, die im Wirtschaftsleben
stehen, vermehrt darauf hingewiesen, dass die Verflechtung über alles
Trennende hinweg doch schon sehr weit fortgeschritten sei. Das trifft ohne Zweifel

zu, aber mit einer, der entscheidenden, Verschiedenheit wird auch das
moderne Leben nicht einfach so nebenher fertig. Ich meine den Tatbestand,
der im Artikel 116 der Bundesverfassung formuliert ist: «Das Deutsche,

920



Französische, Italienische und Rätoromanische sind die Nationalsprachen
der Schweiz. Als Amtssprachen des Bundes werden das Deutsche, Französische

und Italienische erklärt. » Das wird auch bei einer Totalrevision unserer
Verfassung, die der modernen Entwicklung in vielen Hinsichten Rechnung
tragen muss, nicht annulliert werden können. Aus diesem Grund scheint
mir das Experiment Schweiz, soweit es sich auf das kulturelle Leben
bezieht, in seinen literarischen Äusserungen am faszinierendsten. Die Literatur
arbeitet mit der Sprache und durch die Sprache, hier wird unsere Verschiedenheit

immer wieder sichtbar und hörbar. Die Schweiz ist, wir wissen es, nicht
aus kulturellen Impulsen entstanden, sondern aus politischen und
wirtschaftlichen. Immerhin kann heutzutage, mit einigem Recht, von einer
schweizerischen Malerei, einer schweizerischen Musik, einem schweizerischen

Film gesprochen werden. Von einer schweizerischen Literatur dürfen
wir höchstens dann sprechen, wenn wir den Singular gar nicht als solchen,
sondern als Plural verstehen. Solcher Pluralismus im Kleinen ist eine unserer
Möglichkeiten, das zu verwirklichen, was auf der ganzen Welt eine elementare

Voraussetzung des Zusammenlebens darstellt: im Verhältnis zwischen
Minorität und Majorität, zwischen Vielheit und Einheit, und das heisst in
einem grösseren Zusammenhang auch zwischen Ordnung und Phantasie
die richtigen Proportionen zu finden.

Diese Proportionen ergeben sich nicht von selber, sie müssen stets von
neuem überprüft, revidiert, korrigiert werden. Die Aufgabe, die sich stellt,
ist eine dauernde. Welche Schwierigkeiten sich bei mangelnder Beweglichkeit,

veränderten Voraussetzungen Rechnung zu tragen, ergeben können,
zeigt ja das sogenannte Juraproblem, das wesentlich ein kulturelles und
sprachliches Problem ist, zur Genüge. Die Proportionen, von denen die Rede

war, sind in den beiden Richtungen der Vielheit und der Einheit, politisch
gesprochen des Partikularismus und des Zentralismus, so zu bestimmen,
dass sich weder der eine in seiner Existenz bedroht fühlen muss, noch dass der
andere in seinen notwendigen Funktionen gestört wird. Auf das kulturelle
Leben bezogen, hat das seine eigentümlichen Konsequenzen. Zunächst die,
dass für die Verschiedenheiten, für das Besondere der einzelnen Teile,
bewusst Sorge zu tragen ist. Zusammenschlüsse, zentralistische Lösungen
sind heute in immer mehr Lebensgebieten notwendig; weder Landesplanung
noch Gewässerschutz noch auch, auf grösster Ebene, die Probleme der
Welternährung, können heute noch im Geiste des Partikularismus gelöst
werden. Was wir Kultur nennen, wird in Zukunft noch mehr als heute das

eigentliche Reservat des Individualismus und Partikularismus sein. Die
Vielfalt der menschlichen Sprachen wird gerade in der Literatur diesen
Zustand festhalten, auf jeden Fall so lange, als die Entwicklung der Sprachen,
die aufs ganze gesehen ebenfalls konvergiert, nicht zu einer einzigen
Weltsprache führt - und es wird voraussichtlich noch sehr lange nicht soweit

921



sein. In der Zwischenzeit, ja vielleicht auch darüber hinaus, wird man vom
grundsätzlich pluralistischen, differenzierten Wesen der Kultur auszugehen
haben. Das bedeutet, zum Beispiel, dass die Mehrsprachigkeit, wie sie in
der Schweiz zur Tagesordnung gehört, nicht nur Schwierigkeiten praktischer

Art, sondern auch fruchtbare Konflikte schafft, dass sie ein positives
Spannungsfeld darstellen kann. Dazu ist jedoch an beiden Polen ein waches

Sprachbewusstsein nötig - charakterloser Bilinguisme kann da nur
schädlich sein. Dass die sprachlichen Minoritäten in dieser Sache besonders
harten Stand haben, liegt auf der Hand; man sollte von hier aus aber auch
einen gewissen Purismus und eine sprachliche Empfindlichkeit mancher
Westschweizer verstehen und darin das Gute sehen. Und was die einge-
standenermassen sehr prekäre Lage der italienisch sprechenden Schweizer
betrifft, so könnte man vielleicht gerade vor diesem Hintergrund im massiven

Zustrom des italienischen Elements in neuster Zeit etwas anderes als nur
eine nationale Katastrophe erblicken. Kurz, es geht um die Einsicht, dass

unsere kulturelle Verschiedenheit ein Glück ist und dass wir sie bewusst
pflegen und einer gleichmacherischen Tendenz des modernen Lebens zum
Trotz bewahren sollten.

Mit diesen paar Überlegungen haben wir aber nur die eine Seite der
Medaille angedeutet. Die andere zeigt nun doch das Bild der kulturellen
Kooperation, ohne die wir wieder bei der banalsten und unverbindlichen
Koexistenz ankommen. Auch wenn wir uns auf ein Minimalprogramm
beschränken, ist diese Zusammenarbeit heute noch weit davon entfernt, das

zu sein, was sie sein könnte. Wenn aus der Begegnung verschiedener
Kulturen und Sprachen etwas entstehen soll, müssen sich die Individuen, die
deren Träger sind, überhaupt erst kennenlernen. Wie schlecht wir uns in der
Schweiz über die Sprachgrenzen hinweg kennen - nicht was Politik und
Wirtschaft betrifft, aber in den Äusserungen des Geistes und der Sprache-ist
manchmal kaum glaublich. Es scheint fast eine Regel zu sein, dass man über
die literarischen Ereignisse im Ausland Bescheid weiss, während man das,

was in den andern Sprachgebieten des eigenen Landes geschrieben und
gedruckt wird, nicht zur Kenntnis zu nehmen braucht. Daran ist natürlich der
intellektuelle Weltverkehr mitschuldig, aber damit haben wir uns abzufinden,
und es wäre lächerlich, im Stil jener fremdenfeindlichen Erklärung des

Schriftstellervereins aus den Kriegsjahren zu reagieren. Auf eines sollten
wir jedoch nicht verzichten : auf ein wenig Aufmerksamkeit und Neugier für
das geistige Leben unserer anderssprachigen Landsleute. In diesem
Zusammenhang hat ein Unternehmen wie die von Alice Vollenweider neulich
herausgegebene Anthologie «Neue Erzähler aus dem Tessin» eine exemplarische

Bedeutung. Solche Ansätze mussten weitergeführt und systematisiert
werden. Die Forderungen, die Fritz Ernst vor fünfzehn Jahren in seiner
Rede «Gibt es eine schweizerische Nationalliteratur?» aufstellte - Redak-

922



tion einer Biographia Helvetica, einer Sammlung der Scriptores helvetici
und der Entwurf einer Summa helvetica -, verdienten es, im Lichte neuerer
Erfahrungen aufgenommen und aktualisiert zu werden. Zu postulieren ist
nicht eine uniforme nationale Kulturpolitik, wohl aber die Schaffung der
notwendigen Brücken, Verbindungsstellen und Treffpunkte, um ein besseres

gegenseitiges Kennenlernen möglich zu machen. Man darf allerdings nicht
annehmen, dass solche Institutionen in näherer Zukunft durch den Bund
realisiert werden. Bessere Möglichkeiten hätten in dieser Sache die Kantone,
bei denen bekanntlich die «Kulturhoheit» liegt, natürlich die Universitäten,
auch regionale Kulturvereinigungen, schliesslich die Gemeinden. Ich denke
dabei vor allem an Regionen, die aus geographischen und geschichtlichen
Gründen zu solchen Mittlerdiensten eigentlich prädestiniert wären. Aber,
um ein Beispiel zu nennen : « Die Stadt Bern, die zweisprachig gewesen ist,
hat in der nachrevolutionären Zeit ihre historische Rolle, als Mittler und
Klammer zwischen der alemannischen und der französischen Eidgenossenschaft

aufzutreten, kaum mehr ausgeübt.» Dieser Satz ist nicht von mir,
sondern von J. R. von Salis und steht in seinem Buch «Schwierige Schweiz».
So bleibt wohl, bis auf weiteres, in dieser Sache nur die individuelle Initiative.

Anders gesagt: dem einzelnen ist es überlassen, blosse kulturelle Koexistenz

zu fruchtbarer Spannung, zu schöpferischer Begegnung werden zu
lassen - ich verstehe schöpferisch im weitesten Sinn des Wortes und nicht
nur als Synonym von künstlerisch. Und dem einzelnen ist es auch überlassen,
dort fördernd einzugreifen, wo ihm Ansätze sich anzubahnen scheinen, die
vielleicht einmal der Gemeinschaft und ihrem Zusammenleben zugute
kommen.

Die Spannung zwischen dem Romanischen und dem Germanischen ist
eine Konstante unserer Geistesgeschichte. Sie nimmt bei weitem nicht immer
die Form spezifisch schweizerischer Erfahrungen an ; oft findet sie im grösseren

Feld, das durch Deutschland und Frankreich oder durch Deutschland
und Italien bestimmt wird, ihren Ausdruck, denken wir an Benjamin
Constant, an Henri-Frédéric Amiel oder an Conrad Ferdinand Meyer. Aber wir
gehen kaum fehl, wenn wir die Mehrsprachigkeit und die kulturelle
Vielstimmigkeit der Schweiz als bewusste oder unbewusste Voraussetzung
solcher Erfahrungen annehmen. In der Gegenwart sind gerade aus der welschen
Schweiz Stimmen laut geworden, die einen engeren kulturellen Austausch
zwischen dem alemannischen und dem romanischen Landesteil unverhohlen
fordern, ja die soweit gehen, dem Begriff der Schweiz anstelle seines bisherigen
vorwiegend politischen einen kulturellen Gehalt zu substituieren. Der Walliser
Maurice Chappaz, eine der eigenwilligsten Gestalten und vielleicht das

ursprünglichste künstlerische Talent in der welschen Literatur unserer Tage:
«... je crois... à une culture alémanique et à une culture romande, chacune bien
distincte, tout en leur appartenant aussi, du cercle germanique, du cercle

923



français et j'aperçois, me semble-t-il, avec l'originalité propre de ces

cultures, leur possibilité d'atteindre l'homme en profondeur Peut-être même

que s'affirmera une culture que l'on pourra appeler suisse sans penser aussitôt

à une artificielle fabrication de propagande. Et en même temps un peuple
se créera ou revivra qui n'aura pas seulement un passeport valable et une
bonne connaissance périmée dans la nouvelle civilisation. Dans ce sens, il
faudrait aujourd'hui surtout que s'associent, se pénètrent et se comprennent
ces deux âmes, l'alémanique et la romande. »

Wir haben mit dem Gesagten die beiden Elemente, die in der Schweiz
kulturelle Koexistenz bestimmen, hinlänglich umschrieben: Pluralismus,
bewusstes Festhalten an der Vielfalt, auch an der widersprüchlichen Vielfalt

einerseits, Zusammenarbeit und Vermittlung zwischen dem Verschiedenen

anderseits. Daraus entsteht sowohl Spannung als auch Einverständnis,
und es entsteht das eine im andern. Wir können zusammenfassend als
kennzeichnend schweizerische Form kultureller Koexistenz eine verständnisvolle
oder eine verstehende Spannung fordern. Verstehende Spannung: das ist
nichts anderes als was Jacob Burckhardt in bezug auf das geistige Leben
Europas die Discordia Concors genannt hat.

Fragen wir uns nun aber zum Schluss, auf welche Weise sich in der
gegenwärtigen Literatur diese Discordia äussert. Denn wenn meine These, dass

geistiges Leben in der Schweiz gleichbedeutend sei mit Pluralismus, nicht
falsch ist, muss auch heute die Literatur in erster Linie diesen Sachverhalt
spiegeln. Wenn wir die Verhältnisse etwas studieren - eine umfassende
Untersuchung steht bis auf weiteres aus -, dann zeigt sich in der Tat etwa das

Folgende: die neuere Literatur in der Deutschschweiz ist in erheblichem
Masse politisiert oder, wie man sagt, engagiert; sie ist gesellschaftskritisch,
kritisch überhaupt, Innerlichkeit ist nicht mehr gefragt, sie sucht nicht Schönheit,

sondern Wirklichkeit, sie ist stark vom ausländischen, vor allem
westdeutschen Modernismus beeinflusst und strebt in der sprachlichen Gestaltung

nach Sachlichkeit und Präzision. In der Literatur der französischen
Schweiz, und in geringerem Umfang gilt das wahrscheinlich auch von der
italienischen Schweiz, sind die traditionellen Kräfte stärker; Begriffe wie
Volk und Seele, die von den jüngeren Deutschschweizern mit Acht und Bann
belegt werden, sind hier immer noch oder wieder zu künstlerischer Gestaltung

fähig, und das Verhältnis zur Region, zur Landschaft, zur Heimat
schlechthin ist für viele welsche Schriftsteller, anders als für ihre alemannischen

Kollegen, nach wie vor von starken Gefühlswerten erfüllt. Abgesehen
von wenig zahlreichen Ausnahmen bleibt die sprachliche Form dem Experiment

wenig zugetan; der Roman trägt nicht selten fast klassische Züge, und
die Lyrik spiegelt vorwiegend innere Ereignisse. Damit hängt schliesslich,
wiederum im Gegensatz zur Deutschschweiz, eine gewisse Distanz zur
französischen Literatur, mindestens zur Literatur von Paris, zusammen; man

924



sucht nicht so sehr das Internationale als das Westschweizerische, weniger
die Welt als sich selber, weniger die Gesellschaft als das Individuum. Das
bedeutet auch: man strebt nicht in erster Linie nach Zeitgenossenschaft,
nach Aktualität und Modernität, sondern nach etwas elementar Menschlichem

- bei Chappaz heisst es: «atteindre l'homme en profondeur».
Auf unsere literarische Gegenwart bezogen, wäre die Voraussetzung

also durchaus vorhanden, kulturelle Koexistenz als ein dialektisches
Verhältnis zwischen zwei möglichen Wahrheiten zu leben. Der Entwurf dazu ist
fragmentarisch und vorläufig. Er darf es ruhig bleiben. Die Zwischenbilanzen

können uns ziemlich lange beschäftigen. Etwa diese: dass die welsche

Literatur von der deutschschweizerischen den Weg aus einer gehemmten
Innerlichkeit zu gesellschaftlichem Engagement lernen könnte, und umgekehrt:

dass man diesseits der Saane den Traditionsbruch der Nachkriegszeit
überwindet und, wie in der romanischen Schweiz, Überlieferung wieder als

Auftrag und Selbstprüfung verstehen lernt.
Eine Wahrheit, die Wahrheit, hat Kultur nicht zu verkünden. Es ist

schon sehr viel, wenn sie ihrer eigenen Vielfalt innewird. Robert Musil,
dessen Roman «Der Mann ohne Eigenschaften» unser Landsmann Philippe
Jaccottet ins Französische übersetzt hat, skizzierte einmal als «Möglichkeiten

der Neuordnung» unter anderem: «Die geschlossene Ideologie durch
eine offene ersetzen.» Und: «den Geist nehmen, wie er ist; als etwas Quellendes,

Blühendes, das zu keinen Resultaten kommt.» Wir können beide
Möglichkeiten auf das Thema der kulturellen Koexistenz in der Schweiz beziehen,

die «offene Ideologie» und den «Geist, der zu keinen Resultaten
kommt». Wo die Resultate, oder doch das Schlussresultat, ausstehen, bleibt
die Aufgabe bestehen, jener Begriff, den wir als einzigen nicht in
Anführungszeichen setzen wollen. Das heisst: es bleibt selbst hier und jetzt noch
alles zu tun, weil immer alles noch zu tun bleibt. Nehmen wir den Geist,
wie er ist. Aber nehmen wir ihn. Lassen wir ihn nicht einschlafen.

Nach einer Maturitätsansprache, gehalten am 13. September 1969 am Gymnasium Thun.

925


	Kulturelle Koexistenz als Aufgabe

