
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 9: Marktwirtschaft heute

Buchbesprechung: Bücher

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher

WISSENSCHAFT UND POLITIK

Hinter der gegenwärtigen Unrast an den
Universitäten in aller Welt steht nicht
zuletzt eine Krise der Wissenschaft und ihrer
Einordnung ins gesellschaftliche Ganze.
Überall wird die Wissenschaft heute
angefochten; wenn auch nicht alle gleich den
gesamten «Wissenschaftsbetrieb» in seiner
heutigen Form als «gesellschaftlich
irrelevant» ablehnen und «umfunktionieren»
wollen, so ist doch die Zahl der Stimmen
gross, die nach einer völlig neuen, weiter
als je zuvor gehenden «Verantwortung der
Wissenschaft», nach stärkerem Engagement,

rufen.
All das hat viel Verwirrung gestiftet.

Das neue Buch von Hans Albert: «Traktat
über kritische Vernunft» ist geeignet, die
vielen Nebelschwaden, die dadurch
aufgewirbelt worden sind, mit einem Anlauf
hinwegzublasen1. Albert, Ordinarius für
Wissenschaftstheorie an der Universität
Mannheim, ist einer der prominentesten
Vertreter der Schule des «neuen Kritizismus»,

wie sie vor allem der heute in London

lehrende Karl R. Popper begründet
hat. (Dessen grundlegendes Werk - das sei
nebenbei erwähnt - erschien soeben in
dritter, stark umgearbeiteter und vermehrter

Auflage in deutscher Sprache2.)
Worum geht es dieser Schule? Wie

anhand des «Traktats» von Hans Albert
klar wird, bemüht sie sich in erster Linie
um eine Wissenschaftstheorie, die jedoch
folgerichtig zu einer Erkenntnistheorie
ausgeweitet wird, und zwar zu einer
Erkenntnistheorie umfassendster Art. Das bedeutet
zunächst einmal Kritik an den herkömmlichen

Ansätzen - Kritik an aller Kosmologie,

Kritik an jeder politischen Escha¬

tologie, Kritik sodann vor allem auch am
hermeneutischen Denken. Auf den ersten
Blick mag die rationalistische Kritik an
diesen Ansätzen positivistisch erscheinen,
und als «Neopositivismus» hat man denn
die Schule des neuen Kritizismus auch
schon abtun wollen. Das ist indessen
falsch: Albert legt im Gegenteil grossen
Wert darauf, das angeblich «neutrale»
Denken des klassischen Positivismus als
naives Missverständnis zu entlarven.

Wie schon Karl Popper festgestellt hat,
kann die Wissenschaft nicht als ein objektiv

feststehendes «System unseres Wissens»
aufgefasst werden, sondern nur als ein
System von Hypothesen, mit denen man
arbeitet, solange sie sich bewähren, und
deren Wahrheit, Sicherheit und
Wahrscheinlichkeit laufend in Frage gestellt
werden müssen. Das aber bedeutet, dass

unbedingt die Möglichkeit bestehen muss,
eine bestimmte Auffassung mit Alternativen

zu konfrontieren. Es braucht, mit
andern Worten, einen theoretischen
Pluralismus. Ein solcher jedoch ist nur möglich,
wenn man für Gedankenfreiheit und all
das eintritt, was die Freiheit des geistigen
Austausches wirksam macht. Der
theoretische Pluralismus ruft also einem sozialen

und politischen Pluralismus: «So hängen

Wahrheitsstreben, kritische Methode
und politische Freiheit eng miteinander
zusammen» (Albert S. 174).

Das ist der Punkt, an dem der in Heidelberg

lehrende Philosoph Ernst Topitsch
mit seinen jetzt in einem Sammelband
vereinigten Aufsätzen zur Weltanschauungsanalyse

und Erkenntnistheorie einhakt3.
Ihm geht es zunächst einmal darum, die

870



erkenntnistheoretische Primitivität sozio-
kosmischer Vorstellungen zu entlarven;
das gelingt ihm in schlagend einleuchtender
Weise, indem er auf das Motiv hinweist,
das jeweils zu solchen Vorstellungen führt:
Entlastung vom Druck der Realität, dem
alle Lebewesen ausgesetzt sind und der
dem Menschen in seiner ganzen Härte
bewusst wird. Entlasten kann sich der
Mensch vor allem durch kompensatorische
Phantasien, und immer wieder stellen sich
Seher, Philosophenkönige, Mystagogen
und Deuter «ewiger Gesetze» ein, die
dank ihrem «höheren Wissen» die «wahre
Ordnung der Gesellschaft und der Welt»
zu verwirklichen und den Menschen seinem
Heil zuzuführen versprechen. Topitschs
bisher unveröffentlichter Aufsatz «Grundformen

des antidemokratischen Denkens»
ist eine ungewöhnlich scharfe, aber längst
fällige Abrechnung mit solchen Tendenzen,
wie sie offenbar einmal einfach unausrottbar

sind. Da erscheinen zum Beispiel Ernst
Bloch in einer Linie mit dem mittelalterlichen

Katholizismus, Carl Schmitt und
andere Herolde des Dritten Reichs in einer
Linie mit Leuten wie Herbert Marcuse.

In einer Hinsicht, so muss man nach
der Lektüre dieser Bücher sagen, hat die
Wissenschaftskritik der «Neuen Linken»
zweifellos recht: Wissenschaft und Pohtik
hängen enger zusammen, als man gemeinhin

annimmt. Aber es ist Zeit, den Spiess
einmal umzukehren und vom Boden der
modernen wissenschaftlichen Erkenntnislehre

aus die Folgerungen für die Pohtik
zu ziehen: nämlich die Folgerung, dass

pluralistisches und demokratisches Denken
sich mit gutem Grund auf logisch hieb-
und stichfeste Zusammenhänge berufen
kann, dass aber all die pathetisch und
tiefsinnig klingenden Ideologien nicht nur
schon aus erkenntnistheoretischen Gründen

auf wackligen Beinen stehen und von
vornherein verstaubt und veraltet sind,
sondern auch mit eintöniger Regelmässigkeit

stets auf dasselbe hinauslaufen: auf
die Forderung nach Gehorsam.

Daniel Frei

1 Reihe «Die Einheit der Gesellschaftswissenschaften»

Bd. 9, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck),
Tübingen. - 2Gleiche Reihe Bd. 4. - 3«Mythos,
Philosophie, Politik - Zur Naturgeschichte der
Illusion», Verlag Rombach, Freiburg.

LITERATUR ÜBER MYSTIK

Für das spirituelle Leben ist Mystik stets
aktuell -ermöglichen doch die Zeugnisse der
mystischen Erfahrung das vertiefte
Verständnis von Gottes Wesen und bieten
sogar Anhaltspunkte, den Sinn des an sich
unenträtselbaren Geheimnisses des
Leidens wenigstens hie und da zu erfühlen.
So sind die Publikationen mystischer Texte
sehr zu begrüssen, denn sie können den
Besinnlichen zur Grundlage der Meditationen

dienen.
In der Sammlung Licht vom Licht legt

der Dominikanerpater Gundolf Gieraths
eine Auswahl aus den Texten der deutschen
Mystik in einer gefälligen, handlichen
Ausstattung vor, die er auch mit einer
eingehenden Studie über das Wesen der Mystik

und die Besonderheiten ihrer deutschen
Prägung einleitet1. Er unterscheidet die
wahre Mystik von der falschen, die er auch
Mystizismus nennt, und hebt sie auch von
der nicht-christlichen Form der Mystik,
zum Beispiel vom Buddhismus, ab. Das
Gemeinsame aller Mystik sieht Gieraths
im leidenschaftlichen Gottsuchen. Ob die
«drei edlen Griechen Sokrates, Piaton und
Aristoteles» zu den wahren Mystikern
gehören, wie Gieraths meint (19), ist höchst
fraglich ; seine eigenen differenzierten
Darlegungen über die Berufung zur Mystik
und über die Erfahrung des persönlichen
Gottes scheinen seine Ansicht eher zu
widerlegen.

Gieraths hält zwei mystische Wege für

871



möglich. Der erste ist die Berufung durch
Gott, also ein Gnadengeschenk, der zweite
soll aus eigener Anstrengung begangen
werden können. Dem widerspricht
allerdings das Selbstzeugnis sämtlicher Mystiker,

die bekennen, dass sie aus eigenen
Kräften nie zu Gottes Schau gelangt
wären. Die Begnadung schliesst nicht aus, dass
Werke von ihnen erwartet werden,
forderte beispielsweise eine so hervorragende
Kennerin des mystischen Weges wie Theresa

von Avila die Vereinigung von «Maria
und Martha», also von Beschauung und
Wirksamkeit, doch sie wurde nie müde zu
betonen, dass jedes gute Werk, jede
Tugendübung ebenfalls ein Gnadengeschenk
ist. Gottes Grösse wird eher in das richtige
Licht gerückt, wenn man die eigentliche
treibende Potenz in jedem mystischen Akt
oder Werk mit allen Mystikern
übereinstimmend im Gnadenanteil sieht.

Wie Gieraths ausführt, mussten im
deutschen Sprachraum für die mystischen
Begriffe zuerst in Anlehnung an die
lateinische Begriffswelt der Scholastik deutsche

Termini geschaffen werden. Damit legten

die deutschen Mystikerzugleich die Basis
für eine deutschsprachige Theologie, auf
die auch Luther zurückgriff.

Nicht ganz glücklich ist Gieraths'
Gegenüberstellung der deutschen und der
romanischen Mystik. Dass der
hervorstechende Charakterzug «nach Besinnlichkeit

und Innerlichkeit» dem «deutschen
Gemüt» eigen sei, im Gegensatz zur
«romanischen Mentalität», deren Vertreter
«lehrhafte, systematisierende Theologen
blieben und das Göttliche mehr in abstrakten

Höhen jenseits der Welt sich dachten»
(35), wird jeder bezweifeln, der die Zeugnisse

über das Leben eines Franziskus, der
sich dem mentalen Wissen gegenüber
überaus zurückhaltend gebärdete, oder die
Schriften von Theresa von Avila kennt.
Wenn man schon von Volkseigentümlichkeiten

spricht, so muss man die starke
Neigung zur Abstraktion eher der «deutschen

Mentalität» zuschreiben - nicht nur
die deutschen Philosophen oder die mit
abstrakten Begriffen übersättigte deutsche
Sprache beweisen es, sondern auch ein Mei¬

ster Eckhardt, dessen Mystik mit ihren
kühnen Spekulationen im mystischen
Schrifttum beinah allein dasteht. Mystik
aber ist nicht nur überzeitlich, sondern
auch überräumlich.

Biographische und bibliographische
Daten orientieren den Leser über die
einzelnen Mystiker und ihre zugänglichen
Schriften. Die Texte sind nach Themenkreisen

geordnet und vom Herausgeber
eingeführt. Ein Namensregister hätte die
Übersicht erleichtert.

Abschliessend soll das als einzig
überlieferte, die Haltung eines Mystikers trefflich

zusammenfassende Gebet des Nikolaus

von Flüe angeführt werden: «Mein
Herr und mein Gott, nimm alles von mir,
was mich hindert zu dir; gib alles mir, was
mich fördert zu dir; nimm mich mir und
gib mich ganz zu eigen dir »

Dass Mystik nicht auf den Katholizismus
beschränkt ist, sondern dass es auch im
Protestantismus Gottsucher gibt, dessen
Leben und Werk mystische Züge aufweisen,
zeigt Walter Nigg in einer umfassenden
und gedankenreichen Untersuchung2. Das
falsche Bild, das sich manche protestantische

Theologen von der Mystik im
Verkennen ihres Wesens machten, war natürlich

nicht geeignet, der Mystik in einer
Konfession, die nur auf Wort und Glaube fusst,
Daseinsberechtigung einzuräumen. Man
könnte allerdings meinen, dass gerade der
Protestantismus in seiner Forderung nach
Bildlosigkeit in der Anbetung die Mystik
begünstigen würde, da im mystischen
Erleben - wenigstens auf höherer Stufe -
keine Vorstellungen vorkommen, sondern
Gottes Gegenwart unmittelbar, also
unanschaulich - höchstens als inneres Licht -
erfahren wird. Der Glaubensakt ist ja in
seiner Tiefe ein mystischer Akt, denn er
übersteigt die irdische Realität auf Gott
hin, und dies ist bereits Mystik. Beruft man
sich andererseits auf das Wort Gottes, so
muss man festhalten, dass Mystik kein
Gegensatz zur Offenbarung ist, ja nicht
einmal eine Art Ergänzung, sondern ge-

872



lebte Offenbarung. Dies besagt, dass auch
die Schrift nicht vom blossen Wort,
sondern vom lebendigen Geist her verstanden
werden muss, wie es auch Luther stets tat,
auf den Nigg in diesem Zusammenhang
hinweist (33). Gerade im protestantischen
Raum entzog die Formalkritik der Exegese
die Berechtigung, die Schrift ausschliesslich

vom Wort her auszulegen (280).
Niggs Absicht ist es nun zu zeigen, dass

auch im Protestantismus der gelebte - und
nicht nur der theoretisch erörterte -
Glaube und die Sehnsucht, Gott unmittelbar

zu begegnen, durchaus vorhanden
waren. Die «Heimliche Weisheit», um deren
Offenbarung der Psalmist Gott bittet
(Psalm 51,8) und nach der Nigg sein Buch
betitelt, gärt unter der Oberfläche unablässig

im Protestantismus. Dies erzeugte
von Anfang an eine gewisse Doppelspurigkeit,

die auch für Luthers Haltung der
Mystik gegenüber charakteristisch ist.
Nigg spricht sogar von Luthers
«Zwiespältigkeit» in dieser Hinsicht (18).

Er unterscheidet zunächst, wie bereits
Franck und Arnold, zwischen dem jüngeren

Luther und dem alten, da im Leben des
Reformators zwei Perioden gegensätzlicher

Mentalitäten erkennbar sind,
zwischen welchen der Übergang freilich
kontinuierlich ist. Bei dem jüngeren Luther
muss man wiederum seine Haltung nach
aussen von seinem verborgenen Seelenleben

unterscheiden. Während er nach aussen

die Mystik ablehnte, die Visionen
einer Brigitte von Schweden als «reine
Illusionen des Satans» bezeichnete, die Werke
Bonaventuras, Dionysius' und anderer als
«lauter Fabelwerk und Lügen» abtat und
die Spiritualität als «Schwärmerei»
verschmähte, war er innerlich doch des mystischen

Erlebnisses teilhaftig geworden. Er
erlebte des öfteren das «metaphysische
Schaudern», das stets als «Vorfeld der
Mystik» gilt (22), schätzte und liebte neben
Augustin zeitlebens auch Bernhard von
Clairvaux, was ihn nicht hinderte, die
Brautmystik abzulehnen - ein weiteres
Charakteristikum für seine Zwiespältigkeit.

Er gab auch die mystische Schrift des

nur als «Frankfurter» bekannten Verfas¬

sers, die Theologia Deutsch 1516 auszugsweise,

ein Jahr nach dem Thesenanschlag,
also 1519, noch einmal, nun vollständig
heraus und stellte sie in seiner Einleitung
neben die Bibel. Die Freiheit eines
Christenmenschen kann geradezu als eine
Fortsetzung der Theologia Deutsch betrachtet
werden. Entfernte sich auch Luther nach
1519 von der Mystik, so schrieb er 1532

dennoch die Worte: «Wer in der Liebe
bleibt, der in Gott bleibt und Gott in ihm,
also, dass er und Gott ein Kuchen wird»
(29; Luth. WW 19, 365).

Luthers Leben war zweifellos ein
ungeheueres Ringen mit Gott, in dem er auch
überaus grosse Ängste vor Gott durchzustehen

hatte. Er erfuhr, dass er - wie jeder
Mensch - vor Gott nicht bestehen konnte.
Von hier aus wird auch die Bedeutung
verständlich, die er dem Glauben beimass.
Der Glaube führte ihn zu Gott und schützte
ihn zugleich vor ihm, vor seiner «zornigen
Liebe». Darin zeigt sich Luthers Zwiespältigkeit

auch in seiner intimen Haltung zu
Gott. Wenn er bekennt, dass er es für
menschenunmöglich hält, den Feinden zu
verzeihen, so dokumentiert er damit, dass er
sich stets Gott gegenübergestellt, aber sich
nie mit ihm vereinigt fühlte. Denn in der
völligen Ergebenheit, im Gefühl, in Gott
aufgehoben zu sein, ist schier unmöglich,
nicht alle Menschen zu lieben, somit auch
die Feinde - wenn auch nur zeitweilig.
Liebt man Gott wahrhaftig, indem man seine

Liebe unmittelbar erfährt, so liebt man
alles, was er umschliesst, also alle
Menschen. Wer meint, Gott zu lieben, dabei
jedoch sich nicht bewusst macht, dass er
zugleich alle zu lieben hat, der liebt eigentlich

sich im Gotteserlebnis. Darum sind
auch die grossen Lehrer der Mystik so rigoros,

wenn sie die Entäusserung von jeglicher

Ich-Bezogenheit fordern, so zum
Beispiel Johannes vom Kreuz. Aber gleichzeitig

wird hier auch die Gnadenhaftigkeit
mystischen Erlebens deutlich, denn Luther
hat darin zweifellos recht, dass der Mensch
von sich aus keine Feindesliebe aufbringen
kann.

Die bedauerliche Haltung des älteren
Luther etwa im Bauernkrieg, den Juden,

873



den Wiedertäufern gegenüber oder in
seinen Schmähschriften, die Nigg veranlasst,
von einer «inneren Luther-Tragödie» zu
sprechen (35), ist auf die gewaltsame
Zurückdrängung des mystischen Lebens
zurückzuführen (35), einer Mystik, für die
auch Luther unbedingt Sinn hatte und die
ihn dazu anhielt, als Pflicht des Christen zu
bezeichnen, «den Nächsten ein Christus zu
sein » (35).

Luthers zweideutige Einstellung zur
Mystik, ein Nein nach aussen, ein Ja nach
innen, wurde nicht nur darum so ausführlich

dargelegt, weil Luther zu den faszinierenden

Gestalten des Christentums gehört,
sondern weil im offiziellen Protestantismus
sich sein Schicksal wiederholte, da unter
der Oberfläche der Orthodoxie andauernd
die mystische Intuition schwelte.

Diese mystische Intuition, die «heimliche

Weisheit», bildet - wie Nigg
ausführt - keinen Gegensatz zum Protestantismus,

sondern seine Ergänzung (72). Es
geht ihm nicht darum, einfach auf
Gemeinsamkeiten mit der katholischen Mystik
hinzuweisen, die natürlich auch vorhanden
sind, wie die Dreiteilung des mystischen
Weges als Reinigung - Erleuchtung -
Vereinigung (139) oder die Betonung der
«Gelassenheit», übrigens auch bei Luther (34),
sondern er erstrebt vor allem jene Züge
aufzuweisen, die nur der protestantischen
Mystik eigen sind und daher auch die
katholische Mystik befruchten können.

Im Mittelpunkt der protestantischen
Mystik steht die Erfahrung der göttlichen
Sophia. Für Böhme vor allem, dann für
Comenius, Gichtel, Arnold und andere ist
sie die Gestalt, in der sie Gott erfahren.
Sie ist mithin keine Idee, kein spekulativ
erdachter theologischer Begriff, sondern
eine Realität, deren Erlebnis diese Mystiker

nicht bloss sehr eindrücklich schildern
konnten, sondern sich von ihr in ihrer
Existenz leiten liessen.

Was ist nun diese Sophia? Die Antwort
darauf ist genau so schwierig wie die
Antwort auf die Frage, was Gott sei. Sie ist
eine mystische Gehilfin des Menschen
(244), die sich - laut Böhme - beim
Sündenfall vom Menschen löste, als Adam sie

gegen Eva eintauschte (162). Sie ist indes
nicht als die vierte Person, als Ergänzung
der Trinität zu verstehen, wie etwa C. G.
Jung das Marien-Bild deutete (in «Antwort

auf Hiob»). Einige empfanden sie als
weiblich, Gichtel sah sie sogar als Jungfrau,

und deuteten sie als Himmlische Braut,
wobei sie allerdings die Brautmystik
umkehrten, in der nämlich die eigene Seele als

Braut, also weiblich, und Gott als Bräutigam

erfahren wird. Doch in dieser Deutung

der Sophia wird eher die Geschlecht-
losigkeit Gottes deutlich, denn die Art der
Empfindung, hier die Weiblichkeit, hängt
letztlich von der Disposition des Mystikers
ab. So lehnte gerade Gichtel jeglichen
Umgang mit dem weiblichen Geschlecht ab
und betrachtete die Ehe geradezu als
verwerflich, was Nigg selbstverständlich nicht
gutheisst (250). Auch auf Jungs «Anima»
fällt hier ein Licht, die als Urbild begriffen
werden kann, entstanden aus der Berührung

der Seele durch Gott. Die Sophia ist
also Gegenpart der Seele und Wesen
zugleich, die alles umfassende Seele, die
durchgehende Harmonie des Ganzen, wie
Comenius sie verstand (202). In ihrer
Berührung erlebt der Mystiker das körperlose

Umfangensein von Gott (226).
Doch wo sich die Sophia am konkretesten

zeigt, erscheint sie nicht weiblich,
sondern als Jesus. Auch Gichtel meinte: «Wir
können die himmlische Sophia ausser
Jesus nicht begreifen. Sie ist nicht Gott,
sondern sein Spiegel» (246). Und die
Grundlage von Böhmes Mystik bildete die
Christosophia (162), wobei sogar der
Terminus auf die Androgynität der Seele
hinweist.

Nigg breitet in seiner Darstellung der
protestantischen Mystik nicht nur ein
aussergewöhnlich reiches historisches Material

aus, das bisher zu sehr im Schatten der
Theologie stand, sondern verrät auf jeder
Seite ein überaus grosses Einfühlungsvermögen

in die mystische Schau, das nur
jenem zur Verfügung steht, der die Mystik
aus eigener, innerer Erfahrung kennt. So

wird jeder, dem die Begegnung mit Gott ein
Bedürfnis ist, auch dieses Buch Niggs in
die Hand nehmen müssen, nicht nur, um

874



sich über eine bisher mehr oder weniger
verschüttete Spiritualität zu orientieren,
sondern um seiner Besinnung eine vielfältige

und tiefsinnige Schrift zugrunde zu
legen.

Im christlichen Bereich nimmt die russische
Mystik keinen besonders grossen Raum
ein. Dies ist indes nur im Hinbück auf die
schriftlichen Zeugnisse richtig, denn es gab
zahlreiche Gestalten im «heiligen
Russland», die mystisch begnadet waren. Diese
«Christus-Ähnlichen», wie das Volk sie

nannte, lebten als Eremiten oder in
Klöstern, waren aber allen Menschen, Fürsten
wie Leibeigenen, zugänglich. Die Träger
der russischen Mystik sind die Starezen, die
über ihre Gottverbundenheit nicht schriftlich

berichteten, sondern ihren Mitmenschen

- im Westen würde man sagen : in der
Seelsorge - sie unmittelbar mitteilten. Die
Früchte waren die hohe Fähigkeit zum
Mit-Leiden, zum Teilen mit den Nächsten,
zur echten Demut - sowohl bei den Mystikern

als auch beim Volk, das sie betreuten.
Dennoch gibt es Schriften mystischen

Gehalts, die allerdings nicht über das mystische

Erlebnis berichten, sondern zur Führung

der Gläubigen dienen. Dies sind die
Philokalia und das Pilgerleben, beide auf
Athos entstanden. Das erste ist ein
Kompendium frühchristlicher Mystik, das
zweite eine Anleitung zum vertieften Gebet,
der Form nach als das Leben eines Pilgers
dargestellt.

Dieses Pilgerleben ist das Kernstück
des Sammelbandes Russische Mystik, den
Julius Tyciak zusammengestellt und eingeleitet

hat3. Der Pilger demonstriert
gewissermassen vor, wie das einfache, ja -
im besten Sinne - einfältige Gebet «Herr,
erbarme dich meiner!» als selbsttätige
Kraft wirkt und unablässig gebetet zum
«Herzschlag des Menschen» wird. Das
Gebet, selbst in dieser einfachen Form, ist
die beständige Vergegenwärtigung der
Anwesenheit Gottes. Der Mensch weiss im
Grunde genommen ohnehin nicht, «was

und warum er betet», wie Paulus sagt
(Rom. 8, 26), der russische Mystiker über-
lässt darum die Bitte, selbst den Dank
Gott,derjaimHerzendes immerfort betenden

Menschen «wohnt».
Es dürfte weniger bekannt sein, dass

auch Gogol eine Schrift «Über die göttliche
Liturgie» verfasste, die zu den tiefsten
Deutungen des Kultmysteriums gehört. Gogol
ist eher als Zeitkritiker durch seine «Toten
Seelen» bekannt, deren zwei letzten Bände
er vor seinem Tode vernichtete, eine
Tatsache, die aufhorchen lässt. In der mystischen

Beschreibung des orthodoxen
Gottesdienstes veranlasst er den Leser, das

Heilsgeschehen mitzuerleben, nämlich Jesu

verborgenes Leben, öffentliches Wirken,
Kreuzigung, Grablegung und Auferstehung

und schliesslich seine Himmelfahrt.
In seiner Deutung gewinnt die kultische
Opferhandlung ihren vielfach überdeckten
mystischen Sinn wieder.

Über gelebte Mystik berichten die
Lebensbeschreibungen zweier russischer
Mönchsväter, Feodossijs von Kiew und
Sergijs von Radonesh. In deren Einführung
gibt Walter Nigg eine trotz Kürze sehr
eingehende Analyse des russischen Geisteslebens4.

Das Buch gehört in die von Nigg
und Wilhelm Schamoni herausgegebene
Reihe «Heilige der ungeteilten Christenheit»,

in die auch die Zeugnisse von Bruder

Klaus aufgenommen wurden, und auf
die hier besonders hingewiesen werden soll
für alle, die durch Betrachtung und
Meditation den spirituellen Weg betreten möchten.

Alexander Gosztonyi

1 Abgrund des Lichts. Texte deutscher Mystik,
ausgewählt und eingeleitet von Gundolf Gieraths
OP, Sammlung «Licht vom Licht», Benziger,
Einsiedeln/Zürich/Köln 1964. - 2 Walter Nigg, Heimliche

Weisheit, Artemis, Zürich/Stuttgart 1959. -
3 Russische Mystik, Eine Anthologie. Übertragungen

von Reinhold V. Walter, Begleitworte von
Julius Tyciak, Patmos, Düsseldorf 1957. - 4 Mönchsväter

des Ostens im frühen Mittelalter, herausgegeben

und eingeleitet von Walter Nigg, Reihe «Heilige
der ungeteilten Christenheit, dargestellt von den
Zeugen ihres Lebens», Patmos, Düsseldorf 1964.

875



RÄTSELHAFTES CHINA

Abschreckung oder Volkskrieg?

Die Verfügbarkeit über die Massenvernichtungsmittel

der Kernwaffen gibt einem
Staat die Möglichkeit, andere Staaten
lebensgefährdend zu bedrohen oder zum
mindesten vor Angriffen abzuschrecken.
Voraussetzung der Bedrohungs- und
Abschreckungsmöglichkeit ist allerdings die
Glaubwürdigkeit des Einsatzes atomarer
oder thermonuklearer Waffen. Wer nicht
über ein wirksames Potential an Trägermitteln

- Raketen, Flugzeugen, Schiffen -
und an Bombenvorräten verfügt, kann
weder glaubhaft drohen noch abschrecken.
Die Glaubwürdigkeit einer atomaren
Bedrohung ist abhängig vom Grad der
Vergeltungsfähigkeit.

Im gegenwärtigen Zeitpunkt verfügen
nur die beiden Atom-Grossmächte USA
und Sowjetunion über diese atomare
Vergeltungskraft. Beide haben ihr
Nuklearpotential zum «Gleichgewicht des Schrek-
kens» hinaufgesteigert. Mit Ungeheuern
Anstrengungen hat Moskau das einstige
Atom-Monopol der Vereinigten Staaten
gebrochen und den amerikanischen
Vorsprung auf dem Sektor der Kernwaffen
Jahr um Jahr abgebaut. Washington muss
heute zugestehen, dass die Sowjetunion an
strategischen Kernwaffen mit den USA
gleichgezogen hat und im Begriff ist, die
Amerikaner zu überflügeln. Das «Gleichgewicht

des Schreckens» wird durch diese

Entwicklung trotzdem nicht beeinträchtigt,
weil die USA ihr Nuklearpotential als
sogenannte «Overkill »-Kapazität
beurteilen, das heisst als eine Vernichtungskraft,
die in jedem Fall genüge, um die Sowjetunion

tödlich zu treffen. Die Amerikaner
nehmen an, dass diese heute erreichte
Zerstörungsfähigkeit wirksam genug sei, um
den Kreml von Operationen abzuschrek-
ken, die für die USA lebensgefährdend
wären. Diese «Overkill»-Fähigkeit besitzt
aber dank ihres gewaltigen strategischen
Kernwaffenvorrates auch die Sowjetunion.

Beide Atomgrossen sind sich deshalb klar
darüber, dass ein nuklearer Primärangriff*
die Vergeltungsfähigkeit des andern nicht
auszuschalten, den Sekundärschlag somit
nicht zu verhindern vermöchte. Die Balance
würde erst verschwinden, wenn es einer der
beiden Atomgrossmächte gelingen sollte,
eine wirklich wirksame Raketenabwehr
aufzubauen. Erst dann könnte sich die
Vergeltungsfähigkeit einseitig verlagern und
auswirken. Ein undurchdringliches
Raketenabwehrsystem dürfte aber weder für die
Amerikaner noch für die Sowjets in absehbarer

Zeit technisch realisierbar und finanziell

tragbar sein.
Dies ist der Grund, warum die

Abschreckung zwischen den beiden Atomgiganten

weiterhin wirkungsvoll bleibt, auch
wenn sich das nukleare Kräfteverhältnis
zum Nachteil des einen oder andern Staates
verschiebt. Es zeichnet sich nun aber doch
eine neue Entwicklung ab, die das bis jetzt
bestehende zweiseitige atomare Patt zu
sprengen droht. Das Aufrücken Rotchinas
zur Atommacht zwingt sowohl die Vereinigten

Staaten wie die Sowjetunion zu einem
strategischen Umdenken. Beide haben
nicht mehr nur mit dem einen möglichen
grossen Atomgegner zu rechnen, sondern
auch mit der nuklearen Sphinx in Peking.
Washington und Moskau können annehmen,

dass auch die rotchinesische Führung
nicht leichtfertig die Weltvernichtung mit
Atomwaffen anstrebt. Die Rechnung
scheint berechtigt, dass weder Mao Tse-

tung noch sein Nachfolger Lin Piao die
Selbstzerstörung provozieren wollen. In
diese Rechnung wird aber einzuschliessen
sein die Überlegung, dass Rotchina seinen

Machtstandpunkt nicht nur mit
Kernwaffen der Welt gegenüber durchzusetzen

vermag, sondern auch mit seinem
ungeheuren Menschenpotential von heute 750
Millionen und um das Jahr 2000 mit einer
Milliarde Menschen.

Die westliche Welt ist heute und für die
Zukunft mit dem Problem der Existenz

876



zweier kommunistischer Atom-Mächte
konfrontiert. Wird die Abschreckung der
Amerikaner in dieser Situation weiterhin
Gültigkeit behalten Wird die Sowjetunion,
die sich im Laufe der letzten Jahre immer
schärfer mit Rotchina entzweite, eine chinesische

Atombedrohung egalisieren? Wird
sich die Revolutionsstrategie Mao Tse-
tungs durch die Politik der USA und der
Sowjets beeinflussen oder gar abdämmen
lassen? Wie wird sich das Dreieckverhältnis

USA-Sowjetunion-Rotchina entwik-
keln?

Auf diese weltpolitisch wichtigen Fragen

vermag das Buch von Helmuth Dahm
«Abschreckung oder Volkskrieg» wenn
auch nicht erschöpfend, doch wertvoll
klärend Antwort zu geben1. Der Autor ist
sowenig wie irgend ein anderer Mensch in der
Lage, die genaue Zielsetzung des Kremls
oder Pekings zu kennen und darzulegen.
Aber er bemüht sich, unter Verwendung
eines umfassenden Quellenmaterials
russischer und chinesischer Herkunft, das

komplexe Problem aufzugliedern und die
einzelnen Problemkreise geordnet in die
Gesamtzusammenhänge zu rücken. So
ergibt sich eine wesentliche Klärung der
strategischen Machtplanung der Sowjetunion
und Chinas im internationalen Kräfteverhältnis.

Im umfassenden Kapitel über die
Sowjetunion wird aufgezeigt, dass die Strategie
des Kremls zwar nach wie vor auf eine
Eskalation jedes Konfliktes zwischen den
Grossmächten zum Atomkrieg abstellt,
aber dennoch sehr real mit der Möglichkeit
eines konventionellen Krieges rechnet. Im
Gegensatz zu Peking deklarieren die Sowjets

den Krieg keineswegs als unvermeidlich.

Sie dürften diese These zum mindesten
solange vertreten, als es ihnen gelingt, mit
den Mitteln des Kalten Krieges den
Atlantikpakt zu unterhöhlen und den Warschaupakt

intakt zu erhalten. Der Westen muss
jedenfalls als Realität berücksichtigen, dass
die Sowjetunion ihr Raketen- und
Nuklearpotential mit enormen Mitteln weiter
aufbaut und dass sie durch eine
Riesenverstärkung ihrer Marine auch seestrategisch

zur Weltbedrohung fähig geworden

ist. Damit hat sich Moskau die Abschrek-
kungsfähigkeit sowohl dem Westen wie dem
Fernen Osten gegenüber gesichert.

Der zweite Teil des interessanten Werkes

befasst sich mit der Strategie der
chinesischen Führung. Helmuth Dahm vergleicht
die militärischen Möglichkeiten Chinas mit
den Möglichkeiten der USA und der
Sowjetunion. Er unterstreicht die allzuoft
vergessene wichtige Tatsache, dass sich Peking
zur Entwicklung der Atombombe ent-
schloss, als die Sowjets zu Ende der fünfziger
Jahre den chinesischen Gesinnungsfreunden

die Freigabe nuklearer Waffen
verweigerten. Seitdem Peking selbst über
Kernwaffen verfügt, wurde von chinesischer

Seite die Verächtlichmachung der
Atombombe eingestellt. Die Propagandisten

Maos verfechten aber heute noch die
These, im Kriege sei nicht die Atomwaffe
entscheidend, sondern das Menschenpotential;

vor allem könne die Atomwaffe nicht
Revolutionskriege entscheiden. In dieser
These findet die Klassenkampf- und
Revolutionsstrategie Mao Tse-tungs ihren
nachhaltigen Niederschlag. Er setzt sich fanatisch

für den Volkskrieg und Guerillakampf
ein. Jede militärische Auseinandersetzung
soll in diese Kampfform übergeführt werden.

Mao Tse-tung müsste seine gesamte
ideologische und militärische Vergangenheit

desavouieren, wenn er sich von dieser
Doktrin lossagte. Dies kann er um so weniger,

als er durch die Kulturrevolution die
militärische Aktion der Massen zur
Erkämpfung politischer Ziele erneut als

Programm der Kommunistischen Partei Chinas

durchsetzte. Es steht aber ausser Zweifel,

dass mit der Erhöhung des chinesischen

Kernwaffenpotentials dem Volkskrieg

nicht mehr die frühere ausschliessliche

Bedeutung eingeräumt bleiben wird.
Es dürfte noch einige Jahre dauern, bis
Peking sich atomar stark genug fühlt, um
die USA und die Sowjetunion mit
Kernwaffen bedrohen zu können. Der Verfasser
untersucht, unter Zitierung wichtiger
amerikanischer und europäischer Militärfachleute,

die Konsequenzen, die sich aus dem
anwachsenden chinesischen Nukleararsenal

für die drei Atom-Grossmächte er-

877



geben. Es ist einleuchtend, wenn gesagt
wird, dass China im Hinblick auf die Weite
seines Raumes, auf die geringe Konzentration

der Industrie und auf das riesige
Menschenpotential einen Atomkrieg am
wenigsten zu fürchten brauche. Die
Sowjetunion und die Vereinigten Staaten sind
infolge ihrer Bevölkerungs- und Wirtschaftsballungen

weitaus stärker gefährdet. Da die
Chinesen bald über Mittelstreckenraketen,
aber erst in einem späteren Zeitpunkt über
Interkontinentalraketen verfügen können,
wird jedoch die Gefährdung der an China
angrenzenden Sowjetunion vorläufig
erheblich grösser sein als für den durch den
Pazifik getrennten amerikanischen Kontinent.

Was Mao Tse-tung in seinen Schriften
als Volkskrieg und revolutionären Krieg
zum Sturz nichtkommunistischer
Regierungen forderte, wird auch im Atomzeitalter

Gültigkeit besitzen, solange China
seinen Einfluss in der Welt geltend zu
machen vermag. Die militärischen Lehren
Maos wurden in Korea und Kuba erprobt;
sie werden seit Jahren in Vietnam von den
kommunistischen Streitkräften getestet.
Sie bewähren sich als Guerillataktik und
Volkskrieg gegen die mächtigste und
modernste Streitkraft der Welt. Dies ist für
den Westen Ansporn genug, um diese
Strategie mit aller Gründlichkeit in ihren
Voraussetzungen und Konsequenzen zu
durchleuchten.

Ernst Uhlmann

Unveränderliche Strukturen oder
permanente Revolution

Das kommunistische China feierte am 1.

Oktober sein zwanzigjähriges Bestehen mit
einem Vorbeimarsch an Mao und lauten
Treuebekenntnissen zu dem alternden
Führer. Was China hinter dieser Szene aus
roten Fahnen und schlagwortschreienden
Massen wirklich ist, was dort in den
vergangenen 20 Jahren tatsächlich geschah,

versucht eine sich türmende Menge von
Literatur zu ergründen, die fast ebenso un-
überblickbar geworden ist, wie das in ihr
behandelte Objekt China.

Aus dieser Bücherflut sticht ein Werk
hervor, auf das immer wieder als Richtpunkt

zurückgegriffen werden kann, um
sich in der Fülle der Aussagen über China
zu orientieren. Es ist der Bildband «China»
von Emil Schulthess, der zwar schon vor
drei Jahren erschienen ist, aber weder durch
die Modesucht des Buchgeschäfts noch
durch die seitherigen Ereignisse überholt
wurde und gerade in dieser Zeit sich
bewährt und die Patina eines klassischen
Werks angenommen hat2. Mit seiner
photographischen Kunst hielt Schulthess das

Antlitz Chinas, seiner Landschaft und
Menschen in eindrücklicher Weise fest.
An der Oberfläche erscheint China
vielleicht zu schön, die Kalligraphie der klassischen

chinesischen Maler auf Film
übertragen. Bei wiederholter Betrachtung
entdeckt man darunter die Strukturen des

Landes, die sind und bleiben, an denen
gemessen rote Fahnen und Mao-Bilder - wie
in der symbolischen Aufnahme des
Vorbeimarsches am Tien An Men - nur ein
unscharfes Vorbeiflattern sind. Darin kommen,

in Bilder übersetzt, die Herausforderung

der Natur, der Sog der riesigen Flüsse,
die Vielfalt und die Gegensätze dieses

Kontinents, der Einsatz der Menschen zu
ihrer Meisterung und die Dialektik von
Mensch und Masse zum Ausdruck - keine
museale Bestandesaufnahme, sondern eine
konzentrierte Darstellung der Dynamik
des einfachen Lebens der Chinesen wie
ihres in technischen Leistungen ausgedrückten

Drangs zur Modernisierung. Neben
seinen für sich sprechenden Bildern erweist
sich Schulthess als ein überzeugender
Kommentator und Berichterstatter. Schlicht,
einfach und lesbar erzählt er von den
Stationen seiner Reise und, abgesehen von ein

paar etwas naiven politischen Urteilen,
gibt sein Text instruktive Erläuterungen
und wertvolle Informationen über dieses so
verschlossene Land. Warum Schulthess
aber, abgesehen von dem wegleitenden
Vorwort von Botschafter Hans Keller und

878



der ausgezeichneten geographischen
Einführung von Professor Emil Egli, auch
noch Auszüge aus anderen Chinabüchern -
zum Beispiel Edgar Snows und Harry
Hamms - beifügen müsste, ist deshalb
nicht ganz verständlich. Auf jeden Fall ist
es eine gute Übung und Hilfe, sich bei
Betrachtung der ausgreifenden und überschlagenden

Ereignisse in China die Bilder von
Schulthess vor Augen zu halten, um auf
dem Boden der Realitäten zu bleiben.

Nicht vielen Verfassern ist es wie Heinrich

Bechtoidt in seiner Untersuchung von
«Chinas Revolutionsstrategie gegen Russland

und Amerika» gelungen, die
Entwicklung innerhalb Chinas, seinen Aufstieg

zur Weltmacht unter Mao und seinen
Einfluss in der Dritten Welt in ihren
dialektischen Zusammenhängen darzustellen3.
Maos «Allianz mit der Armut», sein Werben

um die «Weltdörfer», ist untrennbar
verknüpft mit seiner Strategie gegen die
«Weltstädte», seiner doppelten
Frontstellung gegen den Westen und gegen Moskau.

«Mao Tse-tung hatte den Armen nur
noch mehr Armut zu versprechen, und es
gehört zu seiner eigenartigen Weltfremdheit,

dass er die Ressentiments der
nichtweissen Völker für so stark hielt, dass ihre
Regierungen sich auf das Experiment einer
weiteren Verelendung zum Zwecke der
Erzeugung revolutionärer Explosivität ein-
liessen. Das war und ist in der Tat das
eigentliche Ziel jener Allianz mit der
Armut: Entwicklungsländer statt in eine
Allianz mit dem Fortschritt erst recht in
die Isolierung zu treiben und aus den Folgen

solcher Selbstisolierung revolutionäre
Potenzen aufsteigen zu lassen, die, weltweit

miteinander kombiniert und synchronisiert,

in der Summe eine Weltrevolution
einleiteten, in der sich die gegnerischen
Kräfte zersplittern mussten, ganz sicher
aber nicht zum Einsatz ihrer militärischen
Technologie kämen.»

Von dieser Einsicht aus erhalten die
weltpolitischen Verwicklungen der sechziger

Jahre durch Bechtoidt eine neue,
überzeugende Deutung: Maos Streit mit
Chruschtschew um die Führung im Welt¬

kommunismus, die Verschärfung der Spannung

an der sowjetisch-chinesischen
Grenze, Kubakrise und chinesisch-indischer

Grenzkrieg von 1962, Chinas Werben
für afro-asiatische Solidarität im Zeichen
von Bandung und Tschou En-lais
Vorstoss nach Afrika, der Krieg zwischen
Indien und Pakistan und die Schlichtungskonferenz

von Taschkent, die Wirren in
Indonesien und das amerikanische
Eingreifen in Vietnam. Was eine reine Kalkulation

materieller Machtmittel nicht erfasst
oder eine Entwicklungsromantik übersieht,
was weder Moskau noch Washington völlig
begriffen haben, nämlich die treibende
Kraft von Maos Strategie des « Volkskriegs »

und ihren Einfluss auf die Balance der
Atommächte wie auf die Emanzipation
Asiens und Afrikas, untersucht Bechtoidt
nüchtern und an Hand kenntnisreicher und
beweiskräftiger Beispiele aus Afrika, dem
Nahen Osten, Indien und Indonesien. Er
versteht auch den scheinbaren Widerspruch
zwischen Maos Verurteilung der
Atomwaffen als «Papiertiger» und seines Stre-
bens nach eigenen Bomben zu erklären,
indem er als deren eigentliche
Zweckbestimmung die «nukleare Absicherung
solcher Volkskriege zur Verhinderung dessen,

was die Kommunisten die < Gegenintervention

der Imperialisten > nennen»,
nachweist.

Gleichzeitig sieht er genau die Grenzen
und die Beschränkung von Maos China
und beschreibt den folgenschweren Gang,
wie das Missverhältnis von Wollen und
Können zu Pekings grossem Fehlschlag
bei der «Mobilisierung der Dritten Welt»
im Jahre 1965 führte, zum Scheitern der
Konferenz von Algier und der kommunistischen

Umsturzpläne in Indonesien. Die
Kulturrevolution von 1966, so sieht es

Bechtoidt richtig, wurde auch mit der
Absicht entfesselt, die innenpolitischen
Auswirkungen dieses Rückschlags in China
selbst aufzufangen und mit einer «revolutionären

Introversion» die permanente
Revolution im Laufen zu halten. Auch
wenn der Verfasser selbst nicht die scharfe
Folgerung zieht, dass dazu natürlich auch
das amerikanische Eingreifen in Vietnam

879



beigetragen hat, so ergibt sie sich aus
Bechtoldts Analyse von selbst.

Ob und wie tief die Kulturrevolution
die Struktur Chinas und dessen Position
in der Welt verändert hat, wird sich
angesichts der fortbestehenden Abschliessung
nach aussen schwer feststellen lassen. Diesen

Vorgängen in China 1968/1969, der
Auswirkung der chinesischen Kulturrevolution

auf die «neue Linke» in aller Welt,
den Verbindungen zwischen den
Studentenrevolutionen in Ost und West und dem
Auftauchen einer «neuen Linken» in
Hunan gegen «Maos Establishment» widmet

Klaus Mehnert eine einsichtsvolle und
reich dokumentierte Studie, die einige
wichtige Aspekte unserer Gegenwart
aufzeigt4. Seiner Unterscheidung der «neuen
Linken» in China von der in der übrigen
Welt, dass sie nicht spontan entstanden sei
und nicht nach sexueller Freiheit strebe,
ist nur bedingt zuzustimmen. An der
«Spontaneität» der «neuen Linken» im
Westen bestehen begründete Zweifel, auf
der anderen Seite hatten die Roten Garden,
einmal auf Befehl der «Revolution von
oben» mobilisiert, doch stark spontane
und anarchistische Züge angenommen und
sogar am Puritanismus Maos Kritik begonnen

(dadurch soll es auf ihren Märschen
durch das Land zu Demonstrationen sexueller

Freiheit und zu einem Ansteigen der
unehelichen Geburten gekommen sein, die
der Führung in Peking grosse Sorgen zu
bereiten scheinen). Mehnert schliesst mit
der Hoffnung, dass China nach Mao zu
einer «längeren Periode der Ruhe und
Ordnung» zurückkehren werde, allerdings
nicht ohne eine Spur der Skepsis in diese
Prognose zu mischen: «Die gewaltigen
Umwälzungen der letzten Jahre mit ihrem
alle Ufer überflutenden Diskutieren, mit
ihrem geradezu hemmungslosen und explosiven

Sich-ausdrücken müssen den traditionellen

Konservatismus des Volks schwer
angeschlagen, müssen die gesamte Gesellschaft

wie nie zuvor mit linken Ideen durchtränkt

haben. Auch wenn sich das neue
Establishment für die Dauer vieler Jahre
durchsetzen sollte - die Ideen der Rebellen
von Hunan werden weiterleben.»

Oft wird vergessen, dass neben der
kommunistischen Volksrepublik ein zweites
China auf Formosa besteht und Nationalchina

ebenfalls ein weltpolitisches Problem
darstellt; dies rückt Erich Röper in die
Erinnerung zurück5. Seine gut dokumentierte
völkerrechtliche Studie über Souveränität
und Rechtsanspruch und über die heikle
Anerkennungsfrage hat angesichts der

jährlich wiederholten Diskussionen in den
Vereinten Nationen und angesichts der
italienischen und kanadischen Vorstösse
zur Aufnahme diplomatischer Beziehungen
mit Peking nichts an Aktualität verloren.
Die Überschätzung der inneren Schwierigkeiten

und die ein wenig einseitige und
oberflächliche Darstellung von Maos
System beeinträchtigt etwas die juristisch
einleuchtende Kritik an den Ansprüchen und
den aussenpolitischen Gewaltaktionen
Pekings in Korea, Tibets oder gegen Indien.
Die eigentliche Leistung Röpers ist der
Nachweis der Unhaltbarkeit der
sogenannten «Zwei-China-Theorie», die oft als
brauchbares Rezept zur Lösung der Chinafrage

betrachtet wird. Auch wenn Röper
überzeugend nachweist, dass der
Vertretungsanspruch Nationalchinas völkerrechtlich

begründet ist, übersieht er doch nicht,
«dass sich das Völkerrecht der Macht der
Tatsachen beugt».

Ernst Kux

Die Chinesische Kulturrevolution

Es ist das Verdienst Giovanni Blumers,
dass er sich in seinem Buch über die chinesische

Kulturrevolution ernsthaft bemüht,
dieses Phänomen zu verstehen und dabei
eine Fülle von Material berücksichtigt6.
Für ihn ist die Triebfeder der Kulturrevolution

der sino-sowjetische Konflikt: Mao
Tse-tung habe lediglich seine Analysen der
sowjetischen Gesellschaft auf die chinesischen

Verhältnisse angewandt und sei dabei

auf Widerstände gestossen.
Das ist eine sehr bequeme Erklärung,

880



für Aussenseiter zumindest scheint sie

glaubhaft und logisch zu sein. Der Verfasser

fragt aber nicht, wie die Verhältnisse
zustandegekommen sind, die die
Kulturrevolution nötig machten. Er übersieht die
MögUchkeit, dass die Widersprüche in der
chinesischen Gesellschaft, intensiviert
durch den Konflikt mit der Sowjetunion,
die Kulturrevolution hervorriefen.

Auch ist seine Darstellung der eigentlichen

Kulturrevolution wenig überzeugend,

denn er gibt für seine Darstellung
keine Quellenangaben ausser einigen längst
bekanntgewordenen Dokumenten. Zum
Beispiel soll die Anstrengung der
Kulturrevolution Ende Juni 1966 auf den
Gesichtern von Schülern und Lehrern im
ganzen Land deutlich zu sehen gewesen sein.
Ist das nun eine Vorstellung des Verfassers,

oder hatte er um diese Zeit eine Reise
durch China gemacht Solche und ähnliche
Fragen stellt sich der Leser immer wieder:
Die Parteisekretäre sollen im Juni 1966
nervös gewesen sein - alle? zum Teil? auf
welchen Ebenen? -, am l.Juni 1966 soll
Mao Tse-tung «die Redaktion der
Volkszeitung, die Rundfunkanstalt und die
grösste Druckerei» durch ein
Truppenkontingent, das nicht zur Pekinger Garnison

gehörte, besetzt haben lassen - weiss
Blumer das nur vom Hörensagen, und wie
zuverlässig ist die Quelle

Ausserdem zeigt Blumers Arbeit Wider¬

sprüche auf. Mao Tse-tung soll die
Kulturrevolution gefordert haben, um die
Revisionismuskritik voranzutreiben, aber die
Kulturfunktionäre wurden nur angewiesen,

Überbleibsel der Vergangenheit im
Kulturleben zu säubern. Die Roten Garden
sollen durch den offiziellen Jugendverband
unter Billigung durch den später entmachteten

Parteisekretär des ZK Teng Hsiao-
ping organisiert worden sein, aber die Fragen

werden nicht beantwortet, warum sie

doch von den lokalen Parteisekretären
schlecht behandelt wurden und wie das

Transportproblem gelöst wurde, wenn sie

für ihre Reisen doch keine höhere
Unterstützung bekamen als den ohnehin
verdächtigen Jugendverband. Es ist
offensichtlich, dass viele Lücken beseitigt werden

mussten, damit Blumers Arbeit sachlich

richtig und überzeugend wirken kann.

Adrian Hsia

1 Walter-Verlag, Ölten 1968. - 2 Artemis-Verlag,
Zürich 1966. - 3 Heinrich Bechtoidt, Die Alhanz
mit der Armut - Chinas Revolutionsstrategie gegen
Russland und Amerika, Verlag Rombach, Freiburg
1967. - 4 Klaus Mehnert, Peking und die neue Linke,
Deutsche Verlags-Anstalt, Frankfurt 1969. - 5 Erich
Röper, Geteiltes China - Eine völkerrechtliche Studie,

Verlag von Hase & Koehler, Mainz 1967. -
6 Giovanni Blumer, Die chinesische Kulturrevolution

1965/67, Europäische Verlags-Anstalt, Frankfurt

1968.

KINDERGESCHICHTEN UND EIN BUCH VON KINDERN

Nun sind aber die einfachsten Dinge die
schwersten (Bichsel)

Peter Bichsel: Kindergeschichten

Wenn die Welt so kompliziert geworden
ist, dass sie sich nicht mehr packen lässt,
wenn sich einem alles zwischen den
Fingern zerfasert, unter den Augen verästelt,

dann muss man, vielleicht, wieder so
einfach schreiben, dass auch Kinder es
verstehen können: simplifizieren, aber gleich
so, dass die Simplifikation sich im Erzählen

als Erzählform zeigt und verstohlen
über sich selber lächelt.

Dass Kinder diese Geschichten Bichsels

lieben und auf ihre Art verstehen werden,

scheint mir sicher: und nicht etwa nur
wegen der schon berühmten Bichselschen
Einfachheit. (Seine Sprache ist übrigens

881



hier komplexer und reicher; aber nicht so,
als müsse er nun beweisen, dass er auch
Hypotaxen schreiben könne, sondern mit
Leichtigkeit und Eleganz, wie wenn sich
alles ganz von selbst ergäbe1!)

Wer kennt nicht die Lust der Kinder an
der Wiederholung, der Steigerung, ihr
Nichtendenkönnen: sie wollen, im Zuhören,

im Erzählen, im Spielen weitergehen
als je ein Erwachsener; der gleiche lustige
Einfall wird mit der Wiederholung für sie
immer lustiger. Auf dieser kindlichen
Freude sind Bichsels Erzählungen recht
eigentlich aufgebaut: sein Humor beruht
fast ganz auf dem Prinzip der Wiederholung,

der spielerischen, fabulierenden
Steigerung. Jeder Einfall wird konsequent zu
Ende gedacht, und das heisst, oft ganz
wörtlich: in Sprache umgesetzt. Wenn
einer einen Onkel Jodok als Fixpunkt seines
Lebens hat, so verschlingt das Wort
«Jodok» schliesslich seine ganze Sprache,
und wenn einer, nicht überzeugt von
abstrakten Kenntnissen, seinen Sinnen
beweisen möchte, dass die Erde rund ist, so
nimmt die Beschreibung der Utensilien,
die er dazu benötigt, kein Ende. Oder: sie
nimmt eben doch ein Ende, nämlich genau
an dem Punkt, wo der Erwachsene nicht
weitergehen mag und das Kind wenigstens
ahnen kann, dass die Geschichte nicht nur
ein Gaudi ist.

Ein Gaudi und beruhigend sind diese
Kindergeschichten nun tatsächlich nicht.
So sanft, so kindlich sie sich auch geben,
es ist doch in ihnen ein Element der
Auflehnung versteckt. Freihch, es ist gut
versteckt. Denn die Helden Bichsels - weiss
Gott unauffällige Menschen - sind zu alt
und zu müde für die Revolution. Wie das
Kind vor dem Leben, so stehen sie jenseits,
und wie das Kind die Welt noch nicht
versteht, so verstehen sie sie nicht mehr; alle
Lebenserfahrung hilft dabei nicht; die
Welt hat ihnen offenbar keine Speise geboten,

die sättigt, keine Erinnerung, die
zurückbleibt. Aber wenn sie keine Kraft
zur offenen Auflehnung mehr haben, so
auch nicht die Schwäche zur Resignation.

Auflehnung, wogegen? Ein Satz, gleich
in der ersten Geschichte, gibt vielleicht

Antwort. Er heisst: «Das ist so und man
weiss es. » Das bezieht sich hier auf die
Tatsache, dass die Erde rund ist, hat aber
Geltung weit darüber hinaus. Ja, genau
besehen, hält dieser Satz unsere Welt zusammen,

mit der Verlässlichkeit der Tatsachen,

des Wissens und unserer Übereinkunft

über beides - hält sie zusammen
wenigstens für den, der sich dabei
beruhigt - ein Geschenk, das Bichsels
Menschen nicht zukommt.

Heroisch und lächerlich zugleich mutet
an, was sie als Aufschwung gegen diese
nicht akzeptierte und unerreichbare
Beruhigung setzen: sie wollen das Wissen neu
überprüfen, eine eigene Sprache sprechen,
das schon Erfundene neu erfinden. Man
möchte ihnen, zusammen mit dem Erzähler,

zurufen: «Halt, kommen Sie zurück,
das hat keinen Sinn» - und man ist doch
nicht sicher, ob sie nicht recht haben.

Ihre versteckte Auflehnung aber
bezahlen sie mit Einsamkeit - Einsamkeit, die
wohl das bestimmende, aües durchdringende

Element in diesem Buch ist.
Unüberwindlich ist die Distanz zwischen den
Menschen und der Welt. Der alte Mann,
der seine eigene Sprache entwickelt, weil er
die Eintönigkeit seiner Tage nicht mehr
erträgt, und der sich am Schluss mit den
andern Menschen überhaupt nicht mehr
verständigen kann, ist nur ein Beispiel -
ebenso einsam ist der Erfinder, der
schöpferische Mensch in einer Welt, in der alles
schon erfunden ist.

Fast könnte man sagen, dass die
Menschen um so einsamer sind, je mehr an
eigener Welt sie entwickeln. Das ist die
bittere Wahrheit dieser komischen Geschichten.

Ihr Humor kann diesen dunklen
Grund nicht verbergen, aber er ist
gewissermassen der Weg des Autors zu den
Menschen, der seinen Geschöpfen versagt
bleibt.

Barbara Frischmuth:
Amoralische Kinderklapper

«Eine Regenpelerine, Ohrenschützer.
Drei m Papierschnur.

882



Ein Stück Heftpflaster mit einer abgefallenen

Kniekrätze.
Sägespäne und Katzendreck.
Endiviensalat in einem porzellanenen
Puppenkopf.
Ein Mikschy - Jahrgang, von dem zwei
Hefte fehlen.
Masern, Mumps, Keuchhusten.
Jemand, der etwas gar nicht getan hat.»

Solche Sätze stehen unter dem Titel
«Heisse Spuren» bei Barbara Frischmuth:
Kindheitserinnerungen, unverarbeitet,
aneinandergereiht, Stücke aus einem ganzen
Arsenal von Reminiszenzen, Rückstände
des Erlebten2. Erstaunlich ist die
Sprachphantasie dieser jungen Autorin, erstaunlicher

noch die Sicherheit, mit der sie im
ganzen Buch den Sprechton der Kinder
beherrscht und festhält: herb und phantastisch

zugleich, hart an der Realität und
dann wieder die Realität überspringend.

Eine «Kindergeschichte» freilich, das
heisst von Kindern verstehbar, ist dies
Buch nicht, obwohl es konsequent und
ausschliesslich von Kindern handelt und
in ihrer Sprache geschrieben ist. Ja,
paradoxerweise vielleicht gerade deshalb. Die
Kinderwelt ist mit einer fast hart anmutenden

Konsequenz durch Kinderaugen
gesehen, gar nicht gefiltert und gedeutet
durch erwachsenes Wissen, dass die Kinder,

deren sonstige Lektüre ja stets die
Hand des Erwachsenen verrät, in diesem
Buch sich selbst schwerlich erkennen dürften,

auch wenn sie darin beschrieben sind.
Poetische Verklärung, gar Sentimentalität

wäre denn auch das letzte, was man
Barbara Frischmuth nachreden könnte:
die kindlichen Gefühle sind - soweit
überhaupt angedeutet - so gut versteckt, dass
man Mühe hat, sie wahrzunehmen;
Bindungen an Erwachsene, Beziehungen zu
Erwachsenen sind nur in rudimentärer
Form da. Erwachsene, so scheint es, sind
nicht Vorbild, nicht Hilfe, sind auch nicht
bedrohliche Autorität: sondern scheinen
nur dazu gut, gelegentlich eine wirre
Traumerzählung mit einem «So» zu quittieren,
die schönsten Spiele zu verderben, Strumpf¬

hosen zu stricken und bestenfalls Geschichten

zu erzählen.
Gebote, Regeln, Verhaltensweisen der

Erwachsenen sind in dieser Kinderwelt das
Unverständliche, das Fremde schlechthin:
das ist das «Amoralische», von dem der
Titel redet. Was aber ist denn wichtig und
da? Kindliche Abenteuer, grenzenlose
Spiellust, sich jagende und ins Gigantische
steigernde Phantasien, Träume von dem,
was man nicht hat, die schreckliche
Anziehungskraft des Grauenvollen (aber ohne
metaphysische Schauer), der unwiderstehliche

Drang, gerade das Verbotene zu tun,
sie bestimmen das Bild : ein eindrückliches,
ein oft belustigendes, aber auch ein
erschreckendes Bild.

Denn diese Kindheit ist eine geschlossene

Welt, eine Welt ohne Türen und
Verbindungen. Geschlossene Welten scheinen
überhaupt auf Barbara Frischmuth eine
eigenartige Anziehungskraft auszuüben :

schon in ihrem ersten Buch, der «Klosterschule»

hatte sie einen abgeschlossenen
Bezirk dargestellt, auch hier konsequent an
einem bestimmten Tonfall festhaltend,
dem melodischeren, weicheren einer
katholischen Umgebung. Und trotz der lockeren,
skizzenhaften Form scheint es, als hätten
sich in diesem ihrem zweiten, der Kindheit
gewidmeten Buch die Grenzen noch strenger

geschlossen.
Darüber zu streiten, ob dies Kindheitsbild

stimmt oder nicht, hat wohl keinen
Sinn. Genug: es ist in seiner Phantastik,
seiner Abgeschlossenheit, ein neues Bild -
fern von der mystischen Überschwenglichkeit

eines Malte Laurids Brigge, fern von
den Ängsten und Nöten, die ein Hesse

schildert, fern auch von Musils Triebverirrungen,

von den bohrenden Fragen Bölls.
Und vielleicht muss jede neue
Schriftstellergeneration sich durch ein neues
Kindheitsbild ausweisen.

Elsbeth Pulver

1 Peter Bichsel, Kindergeschichten. Luchterhand-
Verlag, Neuwied und Berlin 1969. - 2 Barbara
Frischmuth, Amoralische Kinderklapper, Suhr-
kamp-Verlag, Frankfurt a. M. 1969.

883



HINWEISE

Politik und Geschichte

Es ist nicht leicht, sich heutzutage über die
bisher vorliegenden Erkenntnisse der
Soziologie zu informieren, denn oft scheint
der Zank der verschiedenen Schulen die
erarbeiteten konkreten Erkenntnisse zu
übertönen. Und doch ist das Bedürfnis nach
fnformation auf diesem Gebiet gross und
dringlich, auch wenn man nicht unbedingt
die unlängst einmal geäusserte Ansicht
teilt, der Soziologie komme heute dieselbe
Stellung zu wie seinerzeit der Theologie.
«Die Lehre von der Gesellschaft», die
Gustav Eisermann jetzt im Ferdinand Enke
Verlag, Stuttgart, in zweiter Auflage
herausgibt, ist ein Werk, das nun aber diesem
Bedürfnis auf das trefflichste antwortet.
Dieses Buch ist in neun Kapitel eingeteilt,
in denen je eines der Hauptgebiete der
Soziologie behandelt wird: soziologische
Theorie, Geschichte der Soziologie,
Rechtssoziologie, Religionssoziologie,
Wirtschaftssoziologie, Soziologie der Politik,
Kunstsoziologie, Agrar- und Stadtsoziologie

und Wissenssoziologie. Jeder Abschnitt
bringt in enger Durchdringung einen
Rückblick auf den Gang der Forschung
und einen Überblick über deren heutigen
Stand; die wichtigsten Begriffe werden
knapp, aber hervorragend geklärt, und die
Verfasser führen jeweils auch die empirisch

belegten Hypothesen an. Es verdient
Bewunderung, wie die Verfasser es verstanden,

Kürze, hohe Informationsdichte und
didaktisch angenehme Gedankenführung
miteinander zu verbinden. - Gleichzeitig
erscheint im selben Verlag und vom selben
Herausgeber betreut ein «Soziologisches
Lesebuch», das in der Art eines angelsächsischen

«readers» eine Auswahl «klassischer»

Texte zur Soziologie vorlegt. Die darin

zum Wort kommenden Autoren reichen
von John Miliar und Adam Smith über
Karl Marx und Georg Simmel bis hin zu
George C. Homans und Talcott Parsons.
Die einzelnen Lesestücke sind nicht kom¬

mentiert, aber ein am Schluss des Buches
beigegebenes Nachwort über die Autoren
von Eisermann erlaubt deren leichte
Einordnung in den Gesamtzusammenhang.

Wenn der Ferdinand Enke-Verlag, Stuttgart,

einer seiner neuesten Verlagspublikationen

den Titel « Wörterbuch der Soziologie»

gibt, so ist das eigentlich eine
Untertreibung. Denn dieses über 1300 Seiten
starke, 630 Begriffe erklärende Werk
beschlägt ein viel weiteres Gebiet als das der
Soziologie im engeren Sinn. Es vermag
vielmehr jeder Art von Sozialforschung zu
dienen. Der Herausgeber, Wilhelm Berns-
dorff, hat es verstanden, die Beiträge so
auszuwählen, dass dieses Wörterbuch
neben der Soziologie einer ganzen Reihe von
Disziplinen zugutekommt. So findet man
darin auch Begriffe wie «Imperialismus»,
«Ur- und Frühgeschichte», «Naturrecht»,
«Tourismus», «Szientismus» usw. Mit
diesem Wörterbuch wurde auch eine glückliche

Form der Gestaltung gefunden, indem
die einzelnen Artikel auf ein mittleres Mass
unterhalb grosser Handbuch-Aufsätze,
aber oberhalb blosser Worterklärungen
begrenzt wurden. Eine knappe Bibliographie
ergänzt jeweils die sachlichen Angaben.

Der Sozialismus ist heute bereits zu einer
solchen Selbstverständlichkeit geworden,
dass der Verlag Kurt Desch, München, dazu

kommt, ein Buch herauszugeben, das

man nur als «Prachtsband» bezeichnen
kann: «Der Sozialismus - vom Klassenkampf

zum Wohlfahrtsstaat» (Texte,
Bilder, Dokumente). Dieser gewichtige, in
gediegenes rotes Leinen gebundene und mit
goldgeprägtem Rücken prangende Band
verlockt in erster Linie zum Anschauen;
in Hunderten von sehr gut gewählten
Bildern wird die Geschichte der sozialistischen

Bewegungen in den wichtigsten Ländern

wie auch die Geschichte der sozialisti-

884



sehen Theorie von Plato über Thomas
Münzer bis Herbert Marcuse vor Augen
geführt. Die Texte sind informativ, aber
wissenschaftlich nicht immer hieb- und
stichfest und in der Wertung leider eher
konfus. So etwa, wenn der Herausgeber,
Iring Fetscher, das Bekenntnis der
Sozialdemokraten zum pluralistischen Rechtsstaat

mit einem Federstrich als
«Legitimitätsfetischismus» abtut.

«Staat» ist ein wichtiges Wort - Grund-
und Zentralbegriff des politischen Lebens
überhaupt. Paul-Ludwig Weinacht hat es in
einer von Professor Hans Maier betreuten
Münchner Dissertation unternommen,
diesem Wort in seinen Wurzeln und seiner
komplizierten Entwicklung nachzugehen:
«Staat - Studien zur Bedeutungsgeschichte
des Wortes von den Anfängen bis ins 19.
Jahrhundert» (Beiträge zur Politischen
Wissenschaft, Band 2, Duncker & Hum-
blot, Berlin). Zu dieser minutiösen
Untersuchung kann man nur bemerken, dass
darin für absehbare Zeit alles gesagt worden

ist, was sich zu diesem Thema sagen
lässt.

Die finnische Neutralität hat jetzt endlich
ihre schon seit langem gewünschte umfassende

historische und politologische Würdigung

erhalten: Botschafter Max Jakobson,
bereits bekannt durch eine Reihe
wissenschaftlicher Aufsätze über dieses Thema,
legt im Verlag Hugh Evelyn, London, das
Buch «Finnish Neutrality - A Study of
Finnish Foreign Policy Since the Second
World War» vor. Das Buch setzt mit seinem
Bericht bereits im Jahr 1917 ein und schildert

dann in knapper, konziser Form die
wechselvolle Geschichte der finnischen
Aussenpolitik seit 1944. Jakobson hat es

verstanden, die mannigfaltigen delikaten
Situationen, vor die sich Finnlands Aussenpolitik

in diesem Zeitraum immer wieder
gestellt sah, mit scharfem Blick und grosser
Klarheit zu analysieren. Gerade bei

Drucklegung dieser Zeilen legt nun der
Econ-Verlag, Düsseldorf, noch eine deutsche

Übersetzung dieses Buches vor.

Bisher fehlte eine gute Geschichte Kubas
seit der Machtergreifung durch Fidel
Castro. Diese Lücke wird nun gefüllt
durch das kleine, aber hervorragend
informierende Buch von Bruce Jackson:
«Castro, the Kremlin, and Communism
in Latin America» (The Washington
Center of Foreign Policy Research, Studies
in International Affairs Nr. 9, Johns
Hopkins Press, Baltimore). Jackson untersucht

vor allem das wechselvolle Verhältnis
Castros zu Russland und die verschiedenen
Revolutions- und Entwicklungsdoktrinen,
die Kuba seit 1959 erfahren hat.

Winston S. Churchills «Marlborough»
gehört zu den sprachgewaltigsten Werken
dieses grossen Staatsmannes. Der Verlag
Georg D. W. Callwey, München, gibt nun
dieses Werk nach der gekürzten englischen
Ausgabe in deutscher Sprache heraus.
Bisher ist der erste Band erschienen, der
Marlboroughs Weg zum Feldherrn, das
heisst die Periode 1650-1705, nachzeichnet.

Eine sehr gediegene und in didaktischer
Beziehung ansprechende Studie über das
Nationalbewusstsein legt Manfred Hättich
vor: «Nationalbewusstsein und Staats-
bewusstsein» (von Hase und Koehler Verlag,

Mainz). Das kleine Buch informiert
in sehr klarer und sachlicher Weise über
das Wesen der Nation und des Staates,
analysiert die heutigen Tendenzen und
stellt schliesslich Thesen über Forderungen
und Möglichkeiten auf.

Wer eine klare und knappe Übersicht über
die verschiedenen Richtungen der Politi-

885



sehen Wissenschaft in den angelsächsischen

Ländern sucht, wird mit Gewinn den
schmalen Band von Oran R. Young in die
Hand nehmen: «Systems of Political
Science» (Prentice Hall, Englewood-
Cliffs, N.J.). Der Verfasser stellt darin
unter anderem die Systemtheorie, die
Kommunikationstheorie, die Gruppentheorie

und die «distributive Analyse» vor,
wobei er versucht, jeweils die Grenzen eines
jeden «approach» aufzuzeigen und eine
Kritik eines jeden Ansatzes zu geben.
Youngs Buch gehört zur Reihe «Foundations

of Modern Political Science Series»,
wo gleichzeitig auch eine Einführung aus
der Feder des prominenten, an der Universität

Yale lehrenden Politologen Robert A.
Dahl erschienen ist: «Modern Political
Analysis.» Der Autor hat es verstanden,
seinen Stoff trotz hohem Abstraktionsgrad
mit grossem didaktischen Geschick zu
präsentieren.

Ton genau in der Situation, indem er den
Studienrat im Gespräch mit einem Juristen
die ganze vertrackte Geschichte entwickeln
lässt. Diese Geschichte aber ist mehr als
ein Stück gehobener Unterhaltung. Sie
kreist um das Problem der sogenannten
historischen Wahrheit, um die Hintergründe

von Revolutionen, um die Beweggründe

historischer Figuren, um die Frage,
was es eventuell mit sogenannten
geschichthchen Helden auf sich haben könnte.

Ein konkretes Ereignis, nämlich die
Eroberung des Hamburger Rathauses im
Jahre 1919 durch Aufständische, liegt dem
ebenso geschickt wie hintergründig
gestalteten Roman zugrunde. Bedenkt man,
dass «Revolution» heute als Schlagwort
geistert, dann erweist sich Nossacks
Roman als höchst aktuelles Buch, weil es
klärend und aufklärend wirkt (Suhrkamp
Verlag, Frankfurt am Main 1969).

Man spricht heute im Zusammenhang mit
dem Problem der Universitätsreform sehr
viel von der Didaktik - einem leider in der
Tat sehr oft vernachlässigten Aspekt dieses
Problems. Der Deutsche Bildungsrat hat
schon vor einiger Zeit eine Kommission
zum Studium dieser Frage eingesetzt, und
jetzt hat der Beauftragte dieser Kommission,

Professor Wilhelm Richter, unter dem
Titel «Didaktik als Aufgabe der Universität»

(Ernst Klett Verlag, Stuttgart) ein
Gutachten veröffentlicht. Diese knapp ge-
fasste, 50 Seiten starke Schrift vermittelt
alle notwendigen Informationen zu diesem
Problem.

Literatur und Kritik

Der neue Roman Dem unbekannten Sieger
von Hans Erich Nossack liest sich wie eine
Geschichte zur guten Unterhaltung: ein
auf Genauigkeit erpichter Studienrat
erforscht Zeitgeschichte und wird unsicher.
Nossack beherrscht sein Metier, bleibt im

Vor einiger Zeit schon ist Michail Bulgakow

durch die deutsche Übersetzung seines

grossen Romans «Der Meister und
Margarita» auch hierzulande bekannt geworden.

Die «Neue Zürcher Zeitung» brachte
vor kurzem als Fortsetzungsroman die
Aufzeichnungen eines Toten, die jetzt auch
als Buch vorliegen. Das Werk, noch vor
«Der Meister und Margarita» entstanden
(1936/37), ist bereits ein bestechendes
Zeugnis der witzigen, geistreichen Erzählkunst

des russischen Dichters, der durch
die politischen Verhältnisse um Ruhm und
Anerkennung zu Lebzeiten gebracht worden

ist. Da die «Aufzeichnungen eines
Toten», äusserlich das Dokument eines
Selbstmörders, das Bulgakow lediglich als
Herausgeber betreut, von Theatererfahrung

und von der tragischen Erfahrung
eines melancholischen, menschenscheuen
und oft verzweifelten Schriftstellers
handeln, liegt die Annahme nahe, der Roman
sei in wesentlichen Teilen autobiographisch

zu verstehen (Hermann Luchterhand

Verlag, Neuwied und Berlin 1969).

886



Verfemung und Auszeichnung sind das
doppelgesichtige Schicksal des grossen
Romans Hautwechsel, mit dem der
lateinamerikanische Schriftsteller Carlos Fuen-
tes sich eindeutig als eines der stärksten
Talente der jüngeren lateinamerikanischen
Literatur durchgesetzt hat. Die
Übersetzung von Christa Wegen lässt immerhin
die Vitalität und Bilderfülle dieses Erzählers

ahnen, dessen Werk der Pornographie
und Blasphemie bezichtigt und verboten,
jedoch auch mit dem angesehenen spanischen

Literaturpreis «Bibliotheca Breve»
ausgezeichnet worden ist. Bewundernswert

ist, mit welcher Sicherheit Fuentes die
Fäden seiner chaotischen Geschichte in
der Hand hält: der Erzähler hält
Zwiesprache mit seinen Figuren und sammelt
ihre Empfindungen und Wünsche im
Brennglas seiner kraftvollen Sprache.
Mexiko ist gegenwärtig, die Kultur seiner
Vorgeschichte, das Lebensgefühl der jetzt
lebenden Mexikaner und der Einbruch
der amerikanisch-westlichen Zivilisation
(Deutsche Verlagsanstalt, Stuttgart 1969).

Dietrich Weber gibt aus dem Nachlass von
Heimito von Doderer ein «Begreifbuch von
höheren und niederen Lebens-Sachen»
mit dem lapidaren Titel Repertorium
heraus: ein in alphabetischer Anordnung
gehaltenes Notizbuch, dessen Eintragungen
Jahrzehnte auseinanderliegen und sich
darum manchmal auch widersprechen.
Doderers «enzyklopädisches» Schaffen
wird an diesem Unternehmen sichtbar,
das manche reizvolle, manche geistreiche
Formulierung enthält. Ein Beispiel:
«Dichtung wurzelt im archaischen, Kritik
im historischen Zustand. Der Roman
vereinigt beide» (Biederstein Verlag, München

1969).

In die Rezension «Poesie und Wissenschaft»

von Marianne Burkhard, die im
Novemberheft erschienen ist, hat sich eine
nicht zutreffende Verlagsangabe
eingeschlichen. Die besprochenen Werke, nämlich

Marianne Thalmann, Zeichensprache
der Romantik, und Frederick Ritter, Hugo
von Hofmannsthal und Österreich, sind
beide in der Reihe «Poesie und Wissenschaft»

(Band 4 und 5) des Lothar Stiehm
Verlages, Heidelberg 1967, erschienen.
Wir bitten von dieser Korrektur Kenntnis
zu nehmen und die bibliographische
Anmerkung sinngemäss abzuändern.

La Revue de Belles-Lettres, die bereits im
94. Jahrgang erscheint, widmet das Heft
Nummer 3 dem Schriftsteller und Denker
Ludwig Hohl. Hohl, der 1904 in Netstal
geboren wurde, lebt bekanntlich seit
Jahrzehnten in Genf. Die Prosa «Dass fast
alles anders ist», die 1967 erschien und
auch in den «Schweizer Monatsheften»
besprochen wurde (Heft 5, August 1967),
ist für sein Schaffen charakteristisch. Zum
Sonderheft der «Revue de Belles-Lettres»
haben zahlreiche Schweizer Autoren
Beiträge geliefert, angefangen von Friedrich
Dürrenmatt über Max Frisch bis zu Otto
F.Walter, Peter Bichsel und Jörg Steiner.
Bewegend und im Sinne einer Tat in Richtung

auf das Bewusstsein einer geistigen
Schweiz ist dieses Sonderheft, von dem die
Redaktion im Vorwort schreibt: «Pourquoi

lui consacrer une publication en
français alors que presque tout reste à
traduire? Depuis plus de trente ans Hohl
habite Genève; n'est-il pas temps de prêter
attention à lui? Peut-être s'agit-il aussi de

prendre à revers ceux qui pourraient le

lire, les lecteurs de langue allemande, ou
de lui offrir cette < Festschrift > que la
Suisse alémanique a omis de préparer
pour son soixante-cinquième anniversaire?

C'est pour nous un premier devoir.»

887


	Bücher

