
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 9: Marktwirtschaft heute

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

DER PREIS KANN IHM NICHTS ANTUN

Zur diesjährigen Verleihung des Literatur-Nobel-Preises

Wie lange ist es her, seit wir Molloy begegneten,

jenem Menschenwrack, das, mit
einem Rad, dann mit Krücken und schliesslich

auf dem Bauch kriechend, immer kürzere

Wegstrecken hinter sich brachte -
für nichts? «Roman» stand auf dem
Umschlag, und das verhöhnte so ziemlich
alles, was bis anhin so geheissen hatte.
«Molloy», «Malone meurt», «L'Innommable»,

dazwischen einmal «Godot», das

war zu jener Zeit ein Skandal. Auch namhafte

und sensible Kritiker haben, teils mit
absurden Argumenten, von denen «bluff»
noch das mildeste war, dagegen gewütet.

Heute sind viele von ihnen bekehrt.
Und doch, fast möchte man, sie wären es

nicht; fast möchte man, dass der Zorn
dauerte. Denn er hatte in gewissem Sinne
recht. Diese lallende Stimme, die in bohrender

Monotonie immer das zu sagen
versucht, was zu sagen nicht möglich ist,
rührt an die niedrigsten, elendesten
Möglichkeiten des Menschseins. Nie hat
Verlorenheit in einer entleerten Welt so
beklemmende Züge angenommen. Beckett
sagt genau das, was wir nicht hören, nicht
wahrhaben wollen und mit zahllosen Tricks
ins Schweigen abschieben. Statt uns zu
wehren, feiern wir ihn jetzt, und man kann
sich fragen, ob dies nicht noch einmal ein
Trick sei, um zu überhören, indem man mit
Lorbeer kaschiert.
Es ist indessen nicht mehr zu ändern: der
Skandal ist verbraucht; die befremdende
Sprache ist - nicht zuletzt durch viele
Imitationen - eingeübt; das Bestürzende ist

vertrauter geworden, der Ton fast eine
Gewohnheit. Das heutige Bildungsbürgertum

hat einen erschreckend grossen Magen.
Beckett, der Aussenseiter, das nirgends
einzureihende Phänomen, ist heute schon ein
Klassiker. Ein Stück von ihm in den Spielplan

aufzunehmen, ist so wenig originell
wie ein Strindberg oder PirandeUo. Überall
wird er in die Diskussion geworfen; ein
sicheres Image, besonders für die, welche
ihn nie lasen, eine Autorität, auf die man
sich berufen kann.

Eine Autorität auch, derer man so
sicher ist, dass man sie für vieles zum
Sündenbock machen kann. In weitesten Kreisen

ist es heute verpönt, ein derart für alle
sozialen Forderungen untaugliches Werk
vorzuweisen. All das menschliche Strandgut

in Becketts Welt hat längst nichts mehr
mit dem durch eine Klasse verschuldeten
Elend einer anderen Klasse zu tun. Es sind
Figuren von jenseits jeder Klasse, von
ausserhalb der Gesellschaft. Menschliche
Not tout court, so allgemein und umfassend,

«wie es ist», wenn man tief genug
hineinblickt.

Man versteht, was die Engagierten so
verstimmt: dass hier ein Werk ganz und
gar unbürgerlich ist und doch für keinerlei

antibürgerliche Sache ausgeschlachtet
werden kann.

Dies alles aber ist schon seit Jahren so;
der Nobelpreis ist schon lange fällig; er
kann Beckett nichts mehr anhaben.

841



Und doch hat diese Ehrung etwas
Erschreckendes. Nicht nur, indem sie uns vor
Augen hält, dass dieses vagabundierende,
widersprüchliche und hermetische Werk -
von dem wir meinten, es entziehe sich allen
Qualifikationen - schon so sehr profiliert
und gesichert ist, dass es sich in einer
Rangordnung einstufen lässt. Erschreckend ist
auch die Vorstellung der öffentlichen Feier
mit ihrem gesellschaftlichen Drum und
Dran. Gerade zu diesem zurückhaltenden
scheuen Autor will sie am wenigsten passen.

Nie stellt er sich zur Schau, nie trägt
er bei zur Interpretation seiner Arbeiten,
nie lässt er sich bei Premieren seiner
selbstinszenierten Stücke aus den Kulissen
klatschen; immer taucht er unter, lässt sein
privates Leben im Dunkel und gibt nur sein
Werk her. Und auch dieses selbst ist das
denkbar ungeeignetste. Man denke sich
Molloy oder den Blumentopftorso von
«L'Innommable», Winnie oder Krapp zu
einer offiziellen Feier berufen. Gewiss, was
sie treiben, erinnert nicht selten an ein Zere-
monial - schäbig bei Krapp, tragikomisch
bei Winnie -, stets aber vollzieht sich das
in geradezu peinlicher Intimität.

Wir kommen also nicht darum herum.
Gemessen an seiner Relevanz gehört
Beckett der Preis schon seit Jahren; und
doch steht alles, was breite Öffentlichkeit
heisst, in krassem Missverhältnis gerade zu
diesem Werk. Wie soll ein an die Klartexte
und das Tempo der Massenmedien
gewohntes Publikum sich durch diese Texte
durchkämpfen, die sich mit Hypothesen
und Gegenhypothesen voranschleppen
und mit Aussagen, die sich ständig selber
wieder aufheben, weil das, was zu sagen
wäre, sich eben nicht sagen lässt? Es
könnte wohl nur aufgrund von
Missverständnissen geschehen.

In der Tat, wenn Godot ein Pseudonym
für Gott meint, dann ist das etwas ganz
anderes, hat nahehegende Bedeutung, denn
wer von uns hätte nicht schon umsonst auf
Gottes Hilfe gewartet? Oder Molloy ein
endzeitlicher Odysseus? Das verliehe
diesem auf den Hund gekommenen
Vagabunden eine ganz andere Würde. Jedoch,
gerade diese Würde - die Würde des Sym¬

bolischen oder Mythischen - hat Beckett
seinen Figuren mit unheimlicher Konsequenz

versagt.
Die schwedische Akademie tat nichts,

um solche Missverständnisse wegzuräumen;

im Gegenteil. Beckett, sagte sie,
erhalte den Preis für eine Dichtung, «die in
neuen Formen des Romans und des Dramas

aus der Verlassenheit des modernen
Menschen ihre künstlerische Überhöhung
erreicht». Fast möchte man sagen, ihr
akademischer Jargon habe ihr einen Streich
gespielt. Die «neuen Formen», denen der
Preis gilt, bestehen nämlich zuallererst in
dem skandalösen Umstand, dass sie nichts
überhöhen. Dass sie dem ewigen Versuch
der Kunst, die Welt bedeutsam zu machen,
damit sie bewohnbar würde, direkt
zuwiderlaufen. Man höre einmal zu, wie die
Dialoge oder Monologe in Beckett-Stük-
ken hinabsinken können zu törichtem
Geschwätz, das schliesslich in einem blossen
Wort-Lallen versiegt, und denke dabei
noch an Überhöhung.

Jedoch, wir sagten es schon, die Akademie,

welche diese Landstreicher, Mülleimerbewohner

und senile Wracks ein wenig
erheben wollte, steht nicht allein da. Viel
Tinte ist, namentlich in nichtfranzösischen
Gebieten, geflossen, um Becketts Figuren
ins Symbolische zu interpretieren. Damit
aber trifft man stets am Eigentlichen vorbei,

verliert den Blick für das ganz Genaue,
Konkrete seiner widersprüchlichen
Aussagen. Becketts Texte bestehen aus
paradoxen Notierungen einer Faktizität, die
sehr weit innen im Irrationalen verborgen
liegt. So entstehen Metaphern, die sich
nicht auflösen lassen, weil sie nur das meinen,

was sie sind. Wir haben es mit einer
Parabeldichtung zu tun, an deren Anfang
vor allem Kafka und Maeterlinck zu nennen

wären und die Beckett in zunehmender
Verknappung ihrem Ende entgegenschreibt.

Aus historischer Distanz wird es sich
einmal genauer überblicken lassen.
Einstweilen wuchern die Missverständnisse,
und Beckett trägt nichts dazu bei, irgend
etwas richtigzustellen. Im Gegenteil; man
hat das Gefühl, sie helfen ihm, sich un-

842



sichtbar zu machen. Und so ist es wohl
auch mit dem Preis. Beckett macht sich
nicht die Mühe, ihn spektakulär
abzulehnen, noch die, bei der Feier zugegenzusein.

Anderswo, hinter dem Drum und
Dran der Feierlichkeiten und dem Litera¬

turbetrieb noch besser verborgen, arbeitet

er weiter in seiner Einsamkeit, die er ihrerseits

nie feierlich werden lässt: der Preis

kann ihm nichts anhaben.

Gerda Zeitner

LITERATURPREISFRAGEN

Literaturpreise pflegen neuerdings in der
Schweiz Wellen der Empörung zu werfen.
Das haben vor drei Jahren die Zürcher
erfahren, heute sind die Berner an der Reihe.
Es ist, als ob helvetische Nüchternheit,
gepaart mit APO-Kritiklust, sich gegen
alles auflehne, was auch nur den Anschein
der Feierlichkeit habe. Dabei kommen
diesmal die Angriffe auf die Verantwortlichen

in schöner Eintracht von links und
von rechts zugleich. Da darf man sich
vielleicht in Bern sagen, man sei, da man offenbar

keiner Seite nach dem Munde rede,
mit der Literaturförderung doch auf dem
rechten Weg!

Der Hinweis auf ein paar Tatsachen
und ein paar grundsätzliche Überlegungen
sind auf jeden Fall noch heute am Platz.

Der Preis komme für Dürrenmatt «zu
spät» und sei Beweis für die Langsamkeit
und Phantasielosigkeit der Berner, das war,
schon vor der Verleihung, der Tenor der
Pressekommentare. Diese Kritik beruht auf
dereigenartigen Annahme, dass Dürrenmatt
in Bern bisher völlig übersehen worden sei.

Immerhin hat er seit 1953 insgesamt sechs
literarische Auszeichnungen von seinem
Heimatkanton erhalten und sie auch
angenommen. Dass diese Auszeichnungen mit
lächerlich kleinen Summen verbunden
waren, hat diejenigen, welche für die
Literaturförderung verantwortlich sind, nicht
weniger gestört als die Autoren. Deshalb
hat die Literaturkommission in ihrer heutigen

Zusammensetzung nach Plänen ihres
Präsidenten Professor Paul Hofer eine
neue Konzeption ausgearbeitet, in welcher
die Verleihung eines «grossen Preises» nur
den einen Pol darstellt. Nicht weniger
Gewicht soll der (natürlich weniger spekta¬

kulären) Förderung des literarischen Schaffens

jüngerer und noch nicht arrivierter
Autoren durch Stipendien und eventuell
durch Werkpublikation zukommen. Nun
die neue Form da ist, wünscht man
offenbar die alte, seinerzeit heftig
kritisierte Schablone zurück

Oder hatte man stillschweigend vorausgesetzt,

dass man einen Dürrenmatt zum
vornherein aus dem Kreis der Anwärter
auf einen grossen Preis ausschliessen

müsse - einfach weil er berühmt und reich
ist? Kein Zweifel: der Staat Bern wäre
noch härter getadelt worden, hätte er
dergestalt seinen nicht immer botmässigen
Sohn verleugnet

Nicht aus der Welt zu schaffen ist bei
alledem die grundsätzliche Fragwürdigkeit,
dass ein Literaturpreis, dass jeder Preis,
der nicht ein Stipendium ist, die Auszeichnung

des Schriftstellers mit Geld koppelt.
Geld ist gewissermassen die Sprache, in
welcher wir unsere Bewunderung äussern,
wir bedienen uns, wohl oder übel, des

Jargons der Konsumgesellschaft. Zugegeben:
eine arme Sprache. Aber lässt sie sich
ersetzen? Orden sind uns lächerlich geworden,

Auszeichnungen ohne Geldwert haben
höchstens dann noch einen Sinn, wenn sie

historisch abgestützt sind, sie sind nicht
neu zu schaffen, schon gar nicht in der
Provinz. Und da jedermann zwar vorgibt, das

Geld zu verachten, aber jedermann es doch

gern haben möchte, reagiert das Publikum

- das sich dann Steuerzahler nennt - auf
eine Preisverleihung weit empfindlicher
und kritischer, als dies beispielsweise bei
einem Ehrendoktorat je der Fall ist. Die
Fragwürdigkeit wäre also nur durch einen
radikalen Verzicht auf Literaturpreise aus

843



der Welt zu schaffen - eine Möglichkeit,
für die man sich durchaus offen haltenmuss.

Des Geldes zwar ist Dürrenmatt
leicht ledig geworden. Dass ein berühmter
Autor seinen Preis weitergibt, ist nichts
Ungewöhnliches. Einmalig aber dürfte es

sein, dass er es sich leisten kann, seine
eigene Kulturpolitik zu treiben, zu signalisieren,

in welcher Richtung er die
Entwicklung Berns antreiben möchte. Dass
diese Linie nicht die offizielle und sanktionierte

ist, versteht sich von selbst und wird
mit den Namen Sergius Golowin, Paul
Ignaz Vogel und Arthur Villard deutlich
genug markiert. Das Ganze ein Dürren-
mattscher Einfall, mit grotesken Zügen und
im Grotesken des Ernstes nicht entbehrend,
moralisches Anliegen und Jux zugleich und
die Proportionen zwischen beidem nicht
leicht abzuschätzen.

Nicht weniger erstaunlich als der
Theatercoup Dürrenmatts ist übrigens die Reaktion

der Presse. Abgesehen von einzelnen
sachlichen Darstellungen wurde unisono
die Weitergabe des Preises als gezielter
Affront und nicht etwa als eine provozierende

und skurrile Form des bernischen
Engagements gesehen (eine Interpretation,
die durchaus auch möglich ist) - und die
Reaktion des «Establishments» als offener
Skandal dargestellt. Wie immer aber
Dürrenmatts Handlungsweise zu verstehen ist :

ein Skandal hat nicht stattgefunden. Das
«Establishment», um für einmal im Jargon
der modernen terribles simplificateurs zu
bleiben, gab sich ruhig und gelassen. Aber
offenbar will man in weiten Kreisen diese
Ruhe nicht, sondern wünscht den Zusam¬

menprall, den Bruch, und zieht das Ganze
wenigstens als Papierskandal auf.

Aber das «Establishment» tut gut,
dennoch bei seiner Gelassenheit zu bleiben.
Kein Zweifel: die heutigen Lessings (falls
es sie gibt) können ihre «Samuel Henzis»
fertig schreiben, ohne durch die Intervention

der gnädigen Herren Berns daran
gehindert zu werden. Wenn der heutige
Staat sich mit Literatur überhaupt ein-
lässt - sich einlässt nach künstlerischen
und nicht nach weltanschaulichen Kriterien,

nach Massgabe des literarischen Wertes

und nicht nach der bürgerlichen Einge-
passtheit des Schriftstellers, dann muss er
damit rechnen, sich gelegentlich selbst in
Frage gestellt zu sehen. Er muss stark
genug sein, das zu ertragen, denn der Geist
der Unruhe und Kritik ist ein notwendiges
Ferment in unserer Gesellschaft.

Allerdings: es ist nicht nur notwendig,
sondern es gehört auch zum Stil, um nicht
zu sagen zur Mode unserer Zeit. Wie in
höfischen Zeiten das Herrscherlob und
überschwenglicher Dank von Seiten des

Dichters an der Tagesordnung waren, so
heute Kritik und Opposition. Dieser Sitte
sind auch jene unterworfen, ja gerade sie,
die sich von jeder zeitlichen Gebundenheit
frei wähnen. Der kritische Zeitgenosse
aber tut gut daran, genau zu unterscheiden,
wo die heutige Unruhe und Kritiklust
Ernst ist, wo blosses Kostüm. Keine Jury
der Welt und auch kein Pressekommentar
kann ihm dies schwierige Geschäft abnehmen.

Elsbeth Pulver

ZUM TODE VON HUGO PFISTER

In Hugo Pfister ist am 31. Oktober ein
Musiker in der Mitte seiner Schaffenskraft
abberufen worden. Seine Entwicklung verlief,

obwohl er als Mensch frei und offen
stand, teilweise im Verborgenen. 1914 in
Zürich geboren, zeigte er sich in seinen

Studienzeiten im Lehrerseminar und in
seiner zehnjährigen Lehramtszeit als ein
vielseitig künstlerisch Interessierter, der
sich einmal mehr zur Musik, ein andermal
eher zur Malerei oder zum Schreiben, zur
Poesie der visuellen und sprachlichen

844



Künste hingezogen fühlte. Und doch war er
deutlich kein Ephebe, der sich schwärmerisch

in die Künste flüchten möchte; eine
anscheinend gesunde, ja sportliche Natur
verband sich in ihm mit einem ausgesprochenen

Wirklichkeitssinn, der an ihn als

an einen künstlerisch orientierten Realisten
denken liess. Seiner Vermählung mit einer
sich vollständig auf seine Gaben einstellenden

Frau verdankte er, dem ein starker
Drang zur Weiterbildung innewohnte, eine
Familie mit vier Söhnen. Als Klavierlehrer
am Lehrerseminar Küsnacht - der Zürcher
Klavierpädagoge Czeslaw Marek war sein
verehrter Mentor in seiner eigenen Ausbildung

- nahm er sich so verlässlich und
interessiert nicht nur der pädagogischen,
sondern auch der administrativen Fragen
an, dass ihm die Leitung einer Zweigschule
offeriert wurde. Damals aber fiel die
Entscheidung, die durch ein ziemlich plötzliches

Aufwallen schöpferischer Kräfte
erzwungen wurde. Hugo Posters Drang zur
Ausweitung seiner musikalischen
Erfahrungen und zur aktiven Komposition liess
ihn um einen Urlaub nachsuchen, den er
in den Jahren 1956 und 1957 in Paris
verbrachte und der mit dem Ausbruch einer
Hochzeit des Komponierens zusammenfiel.

Einige wenige Kammermusikwerke
vor diesem Datum liess er später gelten -
sein eigentliches Oeuvre ist seit 1957
entstanden, also etwa seit seinem
dreiundvierzigsten Lebensjahr. 1959 war das erste
Jahr mehrerer grosser Werke (Orchesterballade

und Fantaisie concertante), 1961

folgte die Augsburger Serenade, für eine
Feier der Deutschen Mozartgesellschaft in
Augsburg komponiert, 1962 die Sonata per
due trombe, archi e timpani, 1963 das
Ägäische Tagebuch und 1964 die Partita
per orchestra sinfonica - Hugo Pfister war
nun im Besitz eines Energienstroms, der
aus seinem ungemein aktiven Leben direkt
in seine Musik hinüberzufliessen schien
und in ihr dasselbe Wohlbefinden, die
gleiche überlegene Klarheit und die gleiche
ahnungsreiche Sensitivität zu schaffen
vermochte, die einen in der Begegnung mit dem
Menschen beeindruckte.

Es gehört zu Pfisters keiner zeitgenös¬

sischen Doktrin verschriebenen und doch
in sich gefestigten Musik, dass sie gegenüber

der Vergangenheit aller Zeiten offensteht

- im Ottobeuren-Quintett für fünf
Bläser bezieht er sich auf einen Tonsatz des
15. Jahrhunderts, - zugleich aber durch die

Erfahrungen aller Musik dieses Jahrhunderts

vergleichend und kritisch hindurchgegangen

ist. Die Linie seiner Kompositionen

von 1964 an, über die Mobili a tre,
das Duo concertante, das Bläserquintett
über ein polyphones Fragment aus
Ottobeuren, die Five Sketches for percussion
and orchestra zum Harfentrio «Ikebana»,
1968 uraufgeführt, ist die Linie einer stetig
steigenden Konzentration und einer
ausnahmslosen Übereinstimmung zwischen
Absicht und Ziel. Erfahrungen, die er während

Jahrzehnten in der Musik und
teilweise auch in andern Künsten gemacht
hatte, sind nun in eine überaus farbige,
ohne Zwang kohärente, zugleich raffinierte
und in ihrer scheinbaren Einfachheit allen
Liebhabern zugängliche Musik
eingegangen. Aus diesen Qualitäten leitet sich

auch die Tatsache ab, dass seit Jahren Hugo
Pfister einer der eigenständigsten und darum

gesuchtesten Komponisten für
Hörspiele in der Schweiz und in Deutschland
war. Ob es sich um eine Studiomusik oder
um ein konzertantes Stück für
Solobratsche, Solocello und Orchester (wie
im Duo concertante), um ein Werk für
sinfonisches Orchester oder eine kleine
kammermusikalische Besetzung handelt :

immer stimmt die musikalische Erfindung
restlos mit den Klangmitteln und mit den
äussern Gegebenheiten des Werks überein.
Hugo Pfisters Kunst verkörpert eine heute
nicht weitverbreitete Übereinstimmung
zwischen Können und Müssen, Innen-
und Aussenwelt, die ihre wohltuenden
Wirkungen auf verschiedenen Ebenen
ausüben kann. Eine nicht zu ersetzende
Stimme in der Schweizer Musik ist mit
seinem Hinschied erloschen; die Pflege
seiner Werke in der Zukunft sollte ihre
Bedeutung einem grössern Hörerkreis deutlich

machen.

Andres Briner

845



«PLAY GOETHE», «HOCHZEIT» UND THEATERDONNER

Anscheinend ist Zürich momentan
wieder eine Theaterstadt: man diskutiert
die Ereignisse, ist empört oder bekümmert,
skeptisch oder enttäuscht - und einige
wollen darin schon einen Erfolg der neuen
Leitung des Schauspielhauses sehen. Ich
bin der vielleicht altmodischen Meinung,
Rang und Wert eines Theaters bemessen
sich nicht nach dem mehr oder weniger
grossen Stimmengewirr im Foyer, auf den
Redaktionen und in den Versammlungssälen,

sondern nach dem, was auf der
Bühne verwirklicht wird. Niemand kann im
Ernst behaupten, die Inszenierungen des
Spielzeitbeginns hätten in künstlerischer
Hinsicht Ausserordentliches gebracht. Wir
warten noch immer auf das Signal, auf das
Zeichen dafür, dass die neuen Wege zu
neuen Höhen szenischer Kunst führen
könnten.

Zwei neue Beispiele sind aufschlussreich.
Die Direktion hat vor noch nicht langer
Zeit angekündigt, die Inszenierung des

Lustspiels «Die Mitschuldigen» sei in eine
Sackgasse geraten und darum abgesetzt
worden. Jetzt steht das Stück dennoch auf
dem Spielplan; Peter Löffler, der dritte
Regisseur in der Leidensgeschichte dieser
Aufführung, wird nicht für sich in
Anspruch nehmen wollen, das Stück ohne
jeden Rückgriff auf bereits geleistete
Vorarbeit inszeniert zu haben. Was jetzt über
die Bretter geht und das Publikum teils
erfreut, teils besänftigt, trägt die Spuren einer
Theaterarbeit, die den Konzepten und
Thesen verfallen, in der Beherrschung des
reinen Metiers dagegen mittelmässig ist.
Nur schon die Idee, das zierlich in Alexandrinern

dahertänzelnde Jugendwerk Goethes,

das ein wenig an der bürgerlichen
Fassade kratzt, als gesellschaftskritisches
Theater anzubieten, deutet auf beklagenswerte

Befangenheit. Alcest, der vornehme
Liebhaber des Wirtstöchterleins, soll in der
Aufführung des Schauspielhauses als
aufgeblasener Geck entlarvt werden. Söller
dagegen, der Taugenichts, Spieler und
Dieb, der haltlose Ehemann der Schönen,
wird menschlich aufgewertet. Wahrschein¬

lich soll der Zuschauer den Eindruck haben,
es sei weit mehr die Macht der Verhältnisse

als sein schlechter Charakter, was ihn
auf Abwege bringt. Nun wohl, man kann
am Ende auch diese Interpretation
versuchen. Aber in Löfflers Inszenierung
ist Söller ein kleiner Mephistopheles aus
Marzipan: bitter in seinen Reflexionen,
süss in seinem kindlichen Leichtsinn und
weich vor Angst, er könnte entdeckt werden.

Die Figur, mag sie meinetwegen im
Regiekonzept noch so entschieden mit
Funktionen bedacht sein, überzeugt als

Bühnenfigur so gut wie gar nicht, und das

liegt am allerwenigsten am Darsteller.
Falls man Goethe zum Bundesgenossen

im Angriff auf die «bürgerliche Sozietät»
machen wollte, ist nicht recht einzusehen,
warum dann die Figur des Alcest als Parodie

auf den jungen Dichter aufgezogen
wurde: sollte da etwa ein idealisiertes
Goethe-Bild zerstört werden? Wollte man
den Dichterjüngling, den man in den
Träumen höherer Töchter jeglichen Alters
vermutet, von seinem Sockel herunterholen?

Vielleicht wollte man auch das. Aber
vielleicht ging es nur darum, mit einem
Frühwerk des Klassikers zu spielen, «Play
Goethe» nicht wahr (wie Peter Steins
«Bremer Tasso», der in Zürich gezeigt
wurde) - aber das müsste man eben können.

Die Schauspieler, die dem Regisseur zur
Verfügung stehen, sind gut bis hervor-
ragend,und durchaus bewundernswürdig ist,
wie sie mit dem Alexandriner zurechtkommen.

Kein Zweifel, mit Margrit Ensinger,
Hans-Helmut Dickow, wahrscheinlich
auch mit Jodoc Seipel und Günter Lampe
auf der Bühne liesse sich eine Verwirklichung

des Werkleins denken, das zwischen
Konvention und kritischer Verweigerung
die Waage hält. Ja es Hesse sich sogar denken,

dass man durchaus eine parodistische
Möglichkeit realisiert und meinetwegen also
den Alcest mit Gockelschritten, geziert in
Bewegung und Haltung, gekleidet und
frisiert wie der Studiosus Goethe über die
Szene gehen lässt. Günter Lampe, der mit

846



der Gestalt des Alcest so verfährt, hat daraus

freilich noch nicht die rundum
stimmende Kunstfigur herausgearbeitet; man
spürt Nahtstellen, man sieht die Anstrengung.

Viel schlimmer und für die Inszenierung

geradezu verheerend aber ist es,
dass die andern Figuren stilistisch nicht zu
einem Alcest dieser Art stimmen. Besonders

Söller und der Wirt wären ihrerseits
entsprechend zu stilisieren gewesen, und
das um so mehr, als im einen die Elemente
eines Harlekin, im andern die eines Pantalone

mit Händen zu greifen sind. Die Wurzeln

dieses frühen Talentbeweises des

jungen Goethe sind - weit mehr als in der
Erfahrung brüchiger gesellschaftlicher
Verhältnisse - in Molière und in der
Commedia dell'Arte zu suchen. Wer vom Theater

her und mit dem Theater denkt, müsste
das spüren, spätestens wenn sein
gesellschaftskritisches Regiekonzept auf der
Bühne nicht zu funktionieren beginnt. Auf
der Bühne erst zeigt sich, was eine Methode
taugt. Die grossen Regisseure und Theatertalente

sind samt und sonders Pragmatiker,
was neuerdings an den Betrachtungen des

englischen Revolutionärs der Szene und
Meisterregisseurs Peter Brook abzulesen
ist. Der Pragmatiker bleibt nicht in den
Konzepten stecken; er beherrscht die
Sprache der Bühne und weiss sich immer
dann von den Hilfskonstruktionen zu
lösen, wenn die Eigengesetzlichkeit dieser
Sprache, ihre Grammatik und ihre Syntax,
ihr Wortschatz und ihr Rhythmus
Befreiung verlangen. Davon aber ist in der
Inszenierung der «Mitschuldigen» und
eigentlich in allen Aufführungen des
Schauspielhauses seit Beginn der neuen Spielzeit
kaum eine Spur zu bemerken. Die Thesen
und Konzepte dominieren.

Gravierender, weil es sich um die Schweizer

Erstaufführung des Dramas «Hochzeit»
von Elias Canetti handelt, ist das Versagen
des Regisseurs Max P. Amann. Und
diesmal wird man sich nicht auf
unterschiedliche Auffassungen herausreden können;

diesmal enthüllt sich - vor einem

allerdings ungeheuer schwer auf der Bühne

zu realisierenden Werk - handwerkliches
Unvermögen. So verdienstvoll es sein mag,
sich an schwierige und risikoreiche
Aufgaben zu wagen, so bedauerlich ist es,
dass man sich in diesem ausserordentlichen

Fall nicht eines Inszenators versichert
hat, der Erfahrung, Sinn für szenische

Entsprechungen, für Rhythmus und den grossen

Bogen hat und ausserdem imstande ist,
das alles mit einem grossen Ensemble zu
realisieren.

Canettis «Hochzeit» ist 1932 entstanden.

Das Stück, das sich in ein Vorspiel aus
szenischen Miniaturen und ein grosses
Sittengemälde gliedert, ist stark in der Analyse
der Kräfte, die eine degenerierte, äusserlich

propere Gesellschaft beherrschen: die Gier
nach materiellem und sexuellem Besitz
wird aufgezeigt an den Bewohnern eines

Hauses an der Gütigkeitsstrasse. Im
Parterre stirbt die Frau des Hausbesorgers Ko-
kosch. Der Mann liest dazu laut in der
Bibel, - um Arzt und Krankenhaus zu sparen.
Das Fräulein Anita empfängt in der Wohnung

nebenan ihren Verehrer. In einem
andern Teil des Hauses wohnt der Spekulant
Max, der zusammen mit einer bejahrten
Geschäftsfrau Pläne ausheckt, wie man in
den Besitz der Liegenschaft gelangen könnte.

Der Gymnasialprofessor Thut eröffnet
seiner Frau, wie er es anstellen will, die
Enkelin der Hausbesitzerin Gilz bei der
alten Dame auszustechen und ein Testament

zugunsten seines noch in den Windeln
liegenden Sohnes zu erschleichen. Canetti
stellt alle diese Typen in geschlossenen Szenen

dar; Aspekte heuchlerischer Freundlichkeit

bereiten auf den Hauptteil vor,
die «Hochzeit» im Kreise der Familie
Segenreich, die den ersten Stock bewohnt.
Was im Vorspiel thematisch exponiert
wurde, erfährt hier Durchführung und
grässliches Finale: das Haus, Sinnbild der
höchst egoistischen Wünsche seiner
Bewohner, stürzt zusammen. Es erweist sich,
dass an der Gütigkeitsstrasse und im Kreise
der Segenreichs weder Güte noch Segen ist.

Die Fabel ist einfach, fast banal. Die
Kunst Canettis bewährt sich in der
eindringlichen sprachlichen Gestaltung. Im

847



Dialog, der realistisch, scheinbar unbeteiligt

vom Autor aufgezeichnet ist, bricht
Dämonisches auf. Die Katastrophe, die
zunächst bloss als Gesellschaftsspiel
erdacht und willkürlich erzwungen scheint,
erweist sich als unheimliche Konsequenz:
die Welt dieser Menschen stürzt ein, weil
nichts da ist, worauf sie gegründet und
worin sie verstrebt wäre. In genauen
Entsprechungen müsste sich das auch in der
Inszenierung zeigen, indem sich das Finale
aus dem entwickelt, was im Vorspiel angelegt

ist.
Die Inszenierung des Schauspielhauses

verzichtet darauf, das Haus auf der Bühne
aufzubauen und einstürzen zu lassen. Dieser

Vorgang ist sehr geschickt auf
«Signale» reduziert: der Leuchter schwankt,
der Boden hält nicht mehr, Möbel stürzen
und Putz fällt herunter. Karl Kneidl
erreicht mit seinem Bühnenbild vollkommen,
was die szenische Darstellung braucht.
Auch die Schauspieler, die in dem
personenreichen Drama auftreten, agieren im
allgemeinen sicher, im Vorspiel gar mit
Auszeichnung. Dennoch mündet, was verheis-
sungsvoll begann, in Verlegenheit und
Peinlichkeit. Max P. Amann nimmt
Zuflucht zu expressionistischen Arrangements
von Gruppen, und mehr und mehr verliert
sich das grosse Gemälde der «Hochzeit»
in mühsam aneinandergereihte Einzelszenen.

Die räumliche Anlage, die Figuren,
auch eine ausgezeichnete Bühnenmusik von
Peter Fischer, die den Wiener Walzer
abgründig-klirrend verfremdet, wären
Voraussetzungen, wie man sie sich besser
eigentlich nicht denken könnte. Die
Aufführung scheitert daran, dass ihr Dirigent
die Partitur aus den Augen verlor. Die
Verzahnung, die sprachliche Konsequenz, die
Demaskierung der «akustischen Masken»,
die Canetti in einem abgründigen Totentanz

vorführt, das alles geht unter in einem
einzigen unbeholfenen Spektakel.

In der Erinnerung bleiben einzelne
Figuren: Heinrich Gretler als Kokosch,
Melanie Horeschovsky als die Gilz, Hannes
Siegl als Gymnasialprofessor, Edgar Wiesemann

als Apotheker, Evelyn Bruderer als
das vierzehnjährige Mariechen.

Canettis «Hochzeit» hätte eine bessere

Aufführung verdient.

Inzwischen ist das Theater im
deutschschweizerischen Raum zum Gesprächsthema

erster Ordnung vorgerückt. Der
Eklat, mit dem sich Friedrich Dürrenmatt
aus seiner Basler Mitdirektion zurückzog,
die Rede auch, die er anlässlich der
Entgegennahme des Berner Literaturpreises
hielt (und deren theaterpolitischen Hauptpartien

man bislang unter dem Eindruck
spektakulärerer Abschnitte viel zu wenig
Beachtung geschenkt hat), sodann natürlich

vor allem die Vorgänge rund um das

Schauspielhaus Zürich werden eifrig
diskutiert. In der Zeitung «Die Tat» hat
Erwin Jaeckle begonnen, die Chronik der
«Zürcher Traumaturgie» zu schreiben. Im
Gemeindeparlament von Zürich müsste
der Stadtpräsident besorgte Fragen
beantworten, die sich naturgemäss auch auf die
Einspielergebnisse richteten. Im Zürcher
Schriftstellerverein sprachen Arthur Häny
und Marcel Gero, der eine zu der Frage,
was wir Schweizer von unseren Theatern
erwarten, der andere zum Problem der
nicht durchaus erfreulichen Beziehungen
zwischen Dramatikern und Theatern. Die
Schauspielunion Zürich veranstaltete im
Volkshaus einen Diskussionsabend mit
dem Thema «Das Schauspielhaus gestern,
heute, morgen». Direktor Löffler wiederholte

bei diesem Anlass seine These, es

gehe nicht um Kontinuität, sondern um
Neubeginn; Theater sei keine Stätte der
Erholung und Zerstreuung.

Wir müssen, glaube ich, den Mut haben,
grundsätzlich Experiment und Neubeginn
zu begrüssen und nicht vorzeitig
abzulehnen, was auf dem Theater versucht wird.
Wenn es darum geht, neue Möglichkeiten
der szenischen Sprache, auch durchaus
eine radikal von klassischen, realistischen
und expressionistischen Mustern
abweichende Methode der Theaterarbeit
auszuprobieren, so ist jedenfalls der Versuch
jeder Aufmerksamkeit wert. Nur, ganz so

neu sind die Schlagworte ja nicht, so

848



wenig wie kollektive Regie und anderes,
was in Zürich für neu ausgegeben wird.
Und uns bleibt ohnedem die Pflicht, die
Teilresultate - die einzelnen Inszenierungen

- daraufhin zu beurteilen, wie sie denn
nun funktionieren. Wir sollten den Mut
haben, als Zuschauer im Theater alle die
hochinteressanten Theorien von Brecht bis
Artaud und wie sie alle heissen völlig zu
vergessen. Es geht nicht darum zu wissen,
wie etwas gemeint ist und was Autor und
Regisseur mit der oder jener Methode
bezwecken. Es geht schlicht darum, was sie
erreichen. Niemals werde ich dabei die
Phonstärke des Lärms, die lauffeuerartige
Verbreitung von «Theatersensationen»,
die durch nichts leichter und billiger zu
erreichen sind als durch inszenierte
Provokationen, schon für Beweise der Kraft und
des Könnens nehmen. Der Bruch mit der
Tradition ist noch nicht Neubeginn, höchstens

eine Voraussetzung dafür. Aber nicht
einmal das ist sicher.

Friedrich Dürrenmatt hat die Idee
aufgeworfen, zwischen den grossen Bühnen
unseres Landes sollte ein regelmässiger
Austausch stattfinden. Einerseits könnten
dadurch die Premierenzahlen der einzelnen
Theater reduziert und damit die künstlerische

Arbeit intensiviert werden. Anderseits
ergäbe sich aus solchem Austausch eine
stimulierende Rivalität. Das Publikum,
das die Möglichkeit zum Vergleich hat, ist
weniger leicht zu bluffen. Ich sähe zu
Dürrenmatts Idee Ergänzungen: nicht nur
die grossen Theater sollten im Sinne einer
gemeinsam gesehenen deutschschweizerischen

Theaterkultur zusammenarbeiten,
sondern vertikal hinab auch die mittleren
und die kleineren Bühnen. Warum spezialisiert

sich nicht ein leistungsfähiges Studio¬

theater auf das Ausprobieren junger
Bühnenautoren? Warum werden solche
Versuche nicht in einer Atmosphäre und in
Dimensionen durchgespielt, die den
Misserfolg nicht gleich zur allbekannten
Katastrophe machen (und den Erfolg freilich
nicht auch schon zur Sensation)? Warum
spielt nicht ein Kommunikationssystem in
die Breite und in die Tiefe? Es wäre in
diesem System für alle Platz, für die
bewährten Meister der Theaterarbeit wie für
die Rebellen und Revolutionäre. Man
müsste sich nur darauf einigen, dass die
Ergebnisse allein zählen, die Inszenierungen,

die Qualität haben.
Dergleichen Spekulationen müssen

Zukunftsmusik bleiben, solange es der Ehrgeiz

unserer Theaterdirektoren ist, spektakuläre

Ur- und Erstaufführungen zu haben
und einer Bühne vorzustehen, die am
lautesten von sich reden macht, am besten bis

weit in die bundesrepublikanischen
Theaterredaktionen hinein. Bewiesen wird mit
diesen Publizitätstests am allerwenigsten.
Der Entwicklung unseres Theaterlebens
sind sie möglicherweise sogar schädlich.

Ich bin abgeschweift, weil mir scheint,
der Theaterdonner von Zürich müsste den

Kräften, denen es nicht einfach um Restauration

und Restitution geht, aber auch
nicht bloss um Konzepte, Thesen und
Tabula rasa, sondern um wirklichen Neubeginn,

ein Signal zur Sammlung sein. Der
Kampf sollte sich nicht gegen Gesinnungen
richten, sondern gegen Mittelmässigkeiten
und Stümpereien, die sich allerdings gern
mit Ideologien tarnen. Offenheit und
Toleranz müssen sich mit der unerbittlichen

Forderung nach höchster künstlerischer

Leistung verbinden.
Lorenzo

DONAUESCHINGER MUSIKTAGE 1969

Vor einigen Jahren veranstaltete Heinrich
Strobel, der Programmverantwortliche für
die Donaueschinger Musiktage, eine
Podiumsdiskussion unter dem Motto« Wie soll
das weitergehen ». Gemeint war die Musik¬

entwicklung nach dem Zweiten Weltkrieg.
Weitergegangen ist es - allen Unkenrufen

zum Trotz - sowohl mit der neuen
Musik als auch mit den Donaueschinger
Musiktagen. Vor allem in diesem Jahr

849



zeigte sich der Marktflecken an der Donauquelle

musikalisch besonders anziehend.
Man ist nun doch von den bereits zur
Routine abgesunkenen drei
Uraufführungskonzerten mit Kompositionsaufträgen

des Südwestfunks abgerückt und gliedert

die Programme vielgestaltiger. Das
meint: man hat eingesehen, dass die
Entwicklung der Musik im letzten Jahrzehnt
nicht nur linear-progressiv verlaufen ist,
sondern in divergierenden, sich manchmal
sogar ausschliessenden Strömen. Dabei
wird die Unterscheidung stets schwieriger
zwischen Haupt- und Nebenentwicklungen
-ja: oftmals lässt sich - nach einem Henze-
Ausspruch vor bald zehn Jahren - nicht
einmal festlegen, was denn eigentlich «vorne»
ist.

Die diesjährigen Donaueschinger
Musiktage erfassten ein breites Spektrum der
musikalischen - und auch der audio-visuel-
len - Entwicklung: vier Orchesterkompositionen

nach verschiedenster Herkunft,
zwei Musik-Filme, ein Konzert der Swingle
Singers, eine Wiederbegegnung mit zwei
bereits zu Klassikern der Moderne
gestempelten Komponisten.

Pierre Boulez ist nach Jahren nach
Donaueschingen zurückgekommen, um die
deutsche Erstaufführung seiner «Domaines
pour clarinette et quelques instruments» zu
dirigieren. Aus einem Solostück für Klarinette

herausgewachsen, gibt es sich nun als

Konzertante, bei der die farblich
kontrastierenden Instrumentalgruppen gegeneinander

kontrapunktiert werden.
Klarinettenkaskaden mit Trillern, Blechakkordik in
stakkatierter Sprödheit, Streicherlineaturen

von Webernscher Disparatheit, Kontra-
bass-Xylophon-Duettieren als Assonanzen
an seinen «Marteau sans maître»: der
Avantgardist der Fünfziger Jahre ist-trotz
des verwirrend-verklausulierten Kommentars

im Programmheft - im akustischen
Effekt hinter seine Frühwerke zurückgegangen.

Beherrscht, gepflegt, überdeutlich
pädagogisch und mit einem Zug ins
Preziose, hat sich Boulez damit ein tönendes
Denkmal zu Lebzeiten gesetzt. Das Publikum

wurde nach beinahe einer halben
Stunde unruhig und erging sich in Buhs

und Pfiffen. Höflicher Applaus blieb nur
für Walter Boeykens versiert-überlegene
Solistenleistung.

Luciano Berios «Sinfonia» ist - zu
Recht - der Ruhm eines Meisterwerks
vorangegangen. Unter der luzid-eleganten
Darstellung durch Ernest Bour mit dem
Südwestfunk-Sinfonieorchester und den
Swingle Singers wurde diese Uraufführung
der fünfsätzigen Version zum Erfolgsstück
der Donaueschinger Musiktage. Sinfonia
im etymologischen Sinn von «Zusammenklingen»

lässt nicht nur Vokal- und
Instrumentalstimmen gleichwertig sich
durchdringen, sondern auch verschiedene Stil-
und Zeitschichten vonWortenund Klängen.
Da werden «Le cru et le cuit» von Claude
Lévi-Strauss, «The Unnamable» von
Samuel Beckett, Joyce, Martin Luther King,
Sätze von Harvard-Studenten, Parolen des
Pariser Mai-Aufstandes, Gespräche mit
Freunden des Komponisten zitiert. Der
Mittelsatz evoziert umstandslos
Musikgeschichte, indem auf dem Untergrund
des dritten Satzes aus Mahlers
«Auferstehungs-Sinfonie» zitathafte Anleihen von
Bach, Strauss, Debussy, Berg, Beethoven,
Strawinsky, Boulez, Stockhausen, Berio
selber und anderen eingesprengt werden.
Was vor bald siebzig Jahren in den Klangwelten

von Mahler und Ives erstmals zum
Programm wurde, ist bei Berio zum
schockierend-amüsierenden Gipfel
geführt: Musik als Transformierung, Um-
deutung, Collage, Abfallsammlung. Das
begeisterte Publikum umjubelte - was in
Donaueschingen nur selten geschieht - den
Komponisten.

Die Argentinierin Hilda Dianda
eröffnete das Uraufführungskonzert. Zu
ihrem «Ludus 1 » wurde sie «durch die
Begegnung mit einem Nashorn in einer
deutschen Stadt» angeregt. Diesen Umstand
verleugnet das Stück in keinem Moment.
Trotz der hell-spitzen Farbigkeit von Vibra-
phon, Harfe, Xylophon und Klavier, welche

geäderartig die zart kolorierten
Klangflächen durchziehen, herrscht die Impression

des Zähflüssig-Trägen vor. Erst der
Schluss mit Glockenspiel und hohen
Streichern lichtet dieses zwanzigminütige Klang-

850



tableau zu einer momenthaften Ätherik von
beinahe jungfräulicher Zerbrechlichkeit auf.

Mit des Rumänen Anatol Vieru
«Sonnenuhr» zeigte sich das originellste und
auch umstrittenste Uraufführungswerk.
Die Pianissimo-Statik eines diflus-irisieren-
den Klangteppichs stellt - nach des
Komponisten Kommentar - «den Gang der
Sonne» dar. In dieses «Perpetuo» an der
Grenze zum klanghchen Stillstand sind
«Ephemeriden» eingestreut: zwölf
aleatorische Einschübe von Schlagzeug und
Blech, die als Merkzeichen «wie die Wolken

in der reglosen Unendlichkeit des
Himmels sind». Diese Meditation über
den «Charakter der UnbewegUchkeit» ist
die Musik eines Naturmystikers, welche
das Klangspektrum des letzten Jahrzehnts
zu einem Illustrationismus von praller
Anschaulichkeit bündelt. Das Publikum
reagierte geteilt: die einen stiessen sich an der
zum Nervenkitzel gesteigerten Unendlichkeit,

die anderen am platten Naturalismus
von Autohupen und Kettenrasseln. Vierus
«Sonnenuhr» hat eine genialische Konzeption.

Weit einsilbig-monotoner ist «Pianissimo»

des Deutsch-Russen^4//redSWra»fe.
Lineares Geäder flicht sich sukzessive in
schummrige Streicherwände, so dass durch
die koloristische Anreicherung ein
orchestrales Crescendo entsteht. Als zwölfglied-
rige Variationenkette - die aber gehörsmäs-
sig als solche nicht nachvollzogen werden
kann - gleicht das Stück einer dumpfen
Masse, welche einen kurzen Höhepunkt
der C-Skala anstrebt, aber gleich wieder
zum diffusen Geräusch zurückfällt. Schwierig

zu entscheiden, ob diese Fehlleistung an
der graphischen Vorlage oder an der
instrumentalen Umsetzung lag.

Geradezu plakativ-applaustreibend ist
dagegen «Ixamatl» von Manuel Enriquez.
Angeregt durch Hieroglyphen, Kodizes
und Gedichte seiner Vorfahren, hat dieser
Mexikaner aus der Eingeborenensprache
die Phoneme zu Silben einer rhythmischen
Prosa geformt und als Anregung für
Artikulation und Spielarten dieses Orchesterstücks

verwendet. Obwohl experimentell
im Anspruch, wirkt der Höreindruck unge-

formt-simpel. Drei Tutti-Schläge, welche

«Ixamatl» gestenreich abzuschliessen hatten,

erinnerten eher an einen Operetten-
schluss als an ein spekulatives Klangexperiment.

Mauricio Kagels zwei Musik-Filme
«Duo» und «HaUeluja» dürften dem
Donaueschinger Publikum durchs westdeutsche

Fernsehen bekannt gewesen sein. Sie

wirkten als Retrospektive für die Entwicklung

des Audio-Visuellen und als Aussicht
für künftiges Musiktheater. Sind in «Duo»
nicht mehr darstellende Spieler die
Hauptmotive, sondern der gezupfte Ton der
Instrumente aus der Gitarrenfamilie, so
werden in «HaUeluja» gleich eine verulkte
wissenschaftliche Einführung in die Lehre
der Stimmbildung und ihre Psychothera-
peutik, Ausschnitte aus dem Tageslauf des

Hamburger Organisten Gerd Zacher sowie
die Collage mit Requisiten und Dekorationen

aus mehr als zwanzig Opern zu
einem Gemisch aus Wirklichkeit und Phantastik

vermengt.
Ein Sonderkonzert der Swingle Singers

beendete die Donaueschinger Musiktage.
Dieses «Ensemble Vocal Jazz de Paris»
brachte bekannt-populäre Konzertstücke
des 19. Jahrhunderts in der notengetreuen
Umsetzung ins Vokale. Da war Schumann
neben Mendelssohn, «Der Markt von
Limoges» aus Mussorgskys «Bilder einer
Ausstellung» neben dem Scherzo aus
Beethovens «Frühlingssonate». Zu
bewundern bleibt die gesangstechnische und
stilistische Wendigkeit. Doch die Swingle
Singers hielten nicht, was das vorwiegend
jugendliche Publikum von ihrem
Schallplattenruhm her erwartet hatte. In allen
Stimmlagen fehlte es an Präsenz und Präzision.

Der berückende Orchesterklang von
Ravels «Pavane pour une infante défunte»
blieb in dieser Umsetzung hinter der Vorlage

zurück. Der Eindruck des Uniform-
Manieristischen klebte sowohl an Klaviersätzen

wie an Streichquartettklängen. Das
Potpourri der Swingle Singers konnte
beinahe programmatisch für die Vielfalt dieser

Musiktage genommen werden, nicht
aber für die Qualität.

Rolf Urs Ringger

851


	Kulturelle Umschau
	Der Preis kann ihm nichts antun : zur diesjährigen Verleihung des Literatur-Nobel-Preises
	Literaturpreisfragen
	Zum Tode von Hugo Pfister
	"Play Goethe", "Hochzeit" und Theaterdonner
	Donaueschinger Musiktage 1969


