
Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft, Kultur

Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)

Heft: 8

Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kulturelle Umschau

ZÜRICHS SCHAUSPIELHAUS IM KREUZFEUER

Die «National-Zeitung» hat ihre Besprechung

der Zürcher Eröffnungspremiere
mit einer Titelzeile überschrieben, in der
nicht etwa ironisch von des Schauspielhauses

«grossem Sprung nach vorn» die
Rede war. Mir scheint es einigermassen
verfrüht, nach einem einzigen, noch dazu
höchst problematischen Theaterabend
schon mit so grossen Worten Bilanz
ziehen zu wollen, und ausserdem pflegen die
Sprünge nach vorn weder in der
gesellschaftlichen Entwicklung noch in der
Kunst sehr viel anderes zu sein als eben
Deklamationen. Da formiert sich wohl,
was ja weiter nicht verwunderlich ist, ein
progressives Lager in der Theaterkritik.
Gesinnungen und Absichten sind auf
einmal wichtiger als das, was objektiv gesehen
über die Bühne geht. Was mich betrifft,
so möchte ich vorerst noch bei einer
wohlwollenden Zurückhaltung gegenüber
vorgegebenen oder vermeintlichen Sprüngen
verharren. Theaterarbeit ist niemals
berechenbar, und künstlerische sowohl wie
programmatische Zielsetzungen garantieren

noch nicht, dass auch gutes Theater
entsteht. Die Inszenierungen, mit denen
die Ära Löffler in Zürich eröffnet wurde,
sind dafür ein Beispiel.

An der Zielsetzung des neuen Teams
kann spätestens seit der Veröffentlichung
des Prospektes kaum noch ein Zweifel
bestehen: man will Stücke zeigen, «deren
Probleme uns heute beschäftigen». Man
will auf keinen Fall «Kultur pflegen»,
sondern Theater als Herausforderung, als
lebendige Auseinandersetzung, als Provokation

verstehen. Auch wenn man diese
Zielsetzung für richtig hält und sie be-
grüsst, stellt sich die Frage nach den Mit¬

teln. Es ist zum Beispiel sehr, sehr einfach,
aber auch sehr billig, Provokation dadurch
zu suchen, dass man einen bärtigen Beat-
Sänger von der Bühne her Unanständiges
ins Publikum schreien lässt. Überhaupt:
«Prometheus» vonÄschylos (in der sprachlich

interessanten und eindrücklichen
Übersetzung und Bearbeitung von Heiner
Müller) als das Drama des Rebellen zu
verstehen und daraus dann die Legitimation
abzuleiten, Beat-Musik als Ausdruck
befreiter, aus Zwängen jeglicher Art
entronnener Menschheit damit zu kombinieren,

ist eher ein pubertäres Mätzchen als
eine tragfähige Inszenierungsidee.

Davon also abgesehen, hatte die
Inszenierung des «Prometheus» manchen
interessanten Zug, vor allem in ihrer sprachlichen

Struktur. Bühnenbild und Kostüme
hatten etwas Plumpes, Archaisches, es lag
unzweifelhaft ein Konzept zugrunde, das
die Voraussetzungen für eine eindrückliche

Aufführung schuf. Norbert Kappen
lieh dem gefesselten Prometheus die
geballte Energie seiner Sprachkraft. Heidemarie

Theobald hatte als Io eine Szene,
die an allerhöchste Leistungen heranreicht.
Gerade sie aber machte damit auch deutlich,

worin die Inszenierung von Max P.

Ammann hinter den Erwartungen zurückblieb,

die sie selber erweckte. Das wilde
Drama der Auflehnung, ein Grollen und
Drohen, Wut, die sich aus böser Überlegung

zähmt, wäre von grösserer Wirkung
auf der Bühne, wenn Prometheus, der an
Händen und Füssen an den Fels geschmiedet

ist, von szenischem Leben umgeben
wäre: vom Chor der Okeaniden nicht nur
als einer massigen Denkmalgruppe, von
Okeanos, Hephaistos und Hermes als Tra-

761



banten des Usurpators. Alle diese Figuren
sind in der Zürcher Inszenierung statisch
behandelt; die Szene mit Io zeigt, dass das
falsch ist.

Der entscheidende und starke
Eindruck geht vom Text aus. Heiner Müllers
Äschylos-Bearbeitung ist frei von allem
Philologen-Deutsch, eine monumentale,
syntaktisch eigenwillige Nachdichtung aus
einem Guss. Aber wiederum muss festgestellt

werden, dass nicht alle Sprecher und
Sprecherinnen an diesem Abend auf der
Höhe ihrer zweifellos nicht leichten
Aufgabe standen. Beat-Band und einzelne
offensichtliche Mängel der Inszenierung
beeinträchtigten die Wirkung. Aber ich
zweifle nicht daran, dass das wenig
gespielte Drama in dieser neuen Gestalt auf
dem Theater seine Chancen hat.

Die zweite Premiere war vom Text her
Kleinkaliber. Jean-Claude Grumberg hat
unter dem Titel «Morgen - Ein Fenster zur
Strasse» eine Parabel vom Zuschauen bei
der Ausübung von Gewalt geschrieben.
Der Einfall ist bestechend: eine ganz
gewöhnliche Familie hat sich in einem Zimmer

auf längere Zeit eingerichtet. Man hat
gehamstert, man lebt zwar räumlich
eingeschränkt, aber man wird nicht Mangel
leiden müssen, und für Unterhaltung ist
durch die Regierungstruppen gesorgt, die
vor den Augen der Zimmerbewohner unten

auf der Strasse mit Aufständischen oder
Widersetzlichen aufräumen. Es handelt
sich um lästige und störende Elemente, die
eine Ordnungsmacht dazu zwingen, mit
Waffengewalt vorzugehen. Man geht nicht
näher auf die Überzeugungen und
Forderungen dieser Menschen ein, sondern
hofft, dass bald einmal Ruhe einkehre.
Falls es Friedhofsruhe sein sollte, zuckt
man bedauernd die Achseln. Grumberg
will mit seinem Stück die gedankenlose,
durch Passivität schuldige Zeitgenossenschaft

geissein, indem er eine Familie und
ein paar ihrer Hausgenossen als lüsterne
Voyeurs beim Massaker blossstellt. Das
Zimmer hat ein Fenster zur Strasse. Wenn
unten Kampfhandlungen vor sich gehen,
drängen sich Vater, Sohn und Mutter vor
diesem Ausguck, machen sich den Feld¬

stecher streitig und geniessen den Krieg
wie ein unterhaltsames Schauspiel.

Die Situation erweist sich als szenisch
fruchtbar. Aber bald einmal erlahmt das
Interesse daran. Denn mehr als ein Bild,
mehr als ein wirklich beschämender und
empörender Zustand, an dem wir alle
teilhaben, wird nicht gezeigt. Das Stück
schleppt sich durch die Phasen der
Kriegshandlungen bis zu dem Augenblick, in dem
eine Bombe explodiert und das Ende
markiert. Vorher aber wird Grumberg noch
lehrhaft; er wählt die Tochter der Familie
als Trägerin des stummen Protestes zuerst,
dann als aufmerksame Schülerin eines
schwarzen Söldners und schliesslich als

Parteigängerin der Verfolgten. Wie das zu
spielen wäre, bleibt durch die Darstellung,
die in Zürich für gut befunden wurde,
unbeantwortet. Aber wahrscheinlich ist es

überhaupt unmöglich. Das Zeitstück
Grumbergs ist ein Musterbeispiel dafür,
wie ein an sich guter Einfall vertan werden
kann. Der Autor hat Theatererfahrung, er
weiss kleine Dialogzüge zu schreiben und
schöpft die Situationen geschickt aus.
Aber er zerstört sich die Wirkung selbst,
indem er mit seinen Figuren auf eine
Weise zu predigen beginnt, die das Interesse

rasch erlahmen lässt. Was ärgerlich,
beunruhigend, beissend sein sollte, wird
langweilig und schliesslich belanglos.

Es gab, neben einigem Beifall, auch
Buhrufe und Pfiffe. Aber zum Skandal war
das Stück zu leicht. Die Aufführung mit
Peter Oehme und Anne-Marie Blanc, in
einem treffsicheren Bühnenbild von Peter
Bissegger, stünde einem auf Zeitstücke
spezialisierten Haus vielleicht an. Eine
Sache, deren mögliche Qualitäten man
kurz erwägt, ehe man sie - mit Recht -
vergisst.

Nicht so bald vergessen dürfte man in
Zürich dagegen die Premiere von «Early
Morning», einer als grausiges Welttheater
gestalteten «beschaulichen Komödie» des

englischen Dramatikers Edward Bond. Das
Stück ist in Zürich zum ersten Mal in
deutscher Sprache aufgeführt worden, und das

Interesse der Kritik und der Theaterwelt
war denn auch gross. Der grosse Sprung

762



nach vorn, der das Schauspielhaus nach
Jahren gehobener Routine wieder zu einem
Ort macht, an dem Zeitgenossenschaft geistig

lebendig ist, hätte sich anlässlich dieser
Erstaufführung ereignen können. Es kam,
aus zwei Gründen, nicht dazu. Einerseits
versagte sich das Publikum, das zu einem
beträchtlichen Teil der Aufführung Widerstand

leistete, indem es sie störte. Und
anderseits enttäuschte Peter Steins
Inszenierung, die in kunstgewerblichen Details
und einem völlig verfehlten Tempo die
Schwächen mehr als die Stärken von
Bonds Stück sichtbar werden liess.

Für das Verhalten der Zuschauer gibt
es kaum mildernde Umstände. Es ist ihnen
allenfalls zugute zu halten, dass sie durch
den Spielzeitbeginn vergrämt waren. Weder

die Eröffnungspremiere noch Grum-
bergs szenischer Leitartikel haben
Ansprüche erfüllt, die man vor allem in
künstlerischer Hinsicht an das neue Team stellen
durfte. Was sichtbar wurde, war lediglich
der entschlossene Wille zur Provokation,
und die Mittel, die man dabei wählte, waren

zum Teil mehr als fragwürdig. Das
alles, so kann man sagen, müsste früher
oder später zur Explosion führen; aber
dass sie sich nun ausgerechnet anlässlich
der Erstaufführung eines Stücks ereignete,
dessen an Hieronymus Bosch erinnernde
Bildwelt Ausdruck einer tief pessimistischen,

grässlichen Deutung gesellschaftlicher

Verhältnisse ist, versetzt die
Zuschauer, die protestierten und auf jede Art
während derAufführung selbst bekundeten,
dass sie dergleichen nicht hinzunehmen
bereit seien, ins Unrecht. Wo einer Bühne in
dieser Weise das Recht abgesprochen wird,
Themen und Thesen der Zeit, Deutungsund

Gestaltungsversuche, unbequeme und
brennende Fragen zur Diskussion zu stellen,

da hat das Theater als Kunst keine
Chance. Spätestens am Abend dieser
Premiere wurde offenkundig, dass Unduldsamkeit

und Verhärtung im Parkett des Zürcher

Schauspielhauses weit um sich gegriffen

haben. Wenn es das Ziel der neuen
Direktion war, dafür den Beweis zu liefern,
so muss man feststellen, dass ihr das
gelungen ist.

Ich meine freilich, nirgends wie gerade
in diesen Dingen sei Verallgemeinerung der
unmittelbarste Übergang von einer an sich

richtigen Erkenntnis zum Irrtum. Sollte

man nicht die Ansätze zu Gesprächsbereitschaft,

die zögernden Versuche, sich ins
Offene zu wagen, die selbstverständlich
auch vorhanden sind, von der Bühne her
aufnehmen Die Interpretation, die Bonds
grässliche Vision durch den Regisseur Peter

Stein erfuhr, schien aber geradezu darauf

angelegt, die Gesprächsbereiten auch
noch vor den Kopf zu stossen. Ein Text,
der rasch und reaktionssicher absolviert
werden müsste, wird unter seiner Leitung
unerträglich zerdehnt. Der schleppende
Gang der Aufführung ist nicht etwa den
Störaktionen empörter Zuschauer
anzulasten; er ist ausdrücklich gewollt. Aber
er ist auch einer der Gründe, warum sich
statt Betroffenheit Langeweile einstellt. Man
spürt im übrigen die Anstrengung, mit der
jeder Gang ausgetüftelt und seltsame Wege
im leeren Raum abgezirkelt wurden. Man
sieht die aufwendige Verspieltheit des

Dekors und der Kostüme. Dem Ungefähr
ist buchstäblich nichts überlassen worden.
Kein Zweifel, Steins Phantasie als Regisseur

hat sich der Vorlage, die Bond mit
seinem historisierenden, shakespearisie-
renden und grotesk übertreibenden
Zeremonienspiel geliefert hat, umfassend
bemächtigt. Ich muss dennoch feststellen,
dass seine Inszenierung nicht zum Leben
erwacht. Die Schauspieler - unter ihnen
Joana Maria Gorvin, Jutta Lampe, Wolfgang

Reichmann, Peter Ehrlich - erfüllen
ein Pensum, aber nicht szenisches Leben.
Bei Reichmann wird zudem spürbar, dass

er sich distanziert. Meinungsverschiedenheiten

in der Auffassung der Rolle, wie sie

schon die als dritte Premiere vorgesehene
Inszenierung von Goethes «Mitschuldigen»

zu Fall gebracht haben?
So gibt es denn mindestens zwei Gründe,

die eine verantwortbare Aussage, eine
fruchtbare Diskussion über Bonds Stück
«Early Morning» erschweren. Das
Verhalten des Publikums schuf Zustände, die
sich als schwere Störung auswirkten. Und
die Inszenierung selbst hatte nicht die

763



Überzeugungskraft des aus inneren Gründen

Richtigen. Was sichtbar wurde, ist
etwa dies: Bond zeichnet die menschliche
Gesellschaft - hier die Gesellschaft am
Hofe der Königin Viktoria - als eine Horde
von Raubtieren. Mordlust und Machtgier,
Lüsternheit und Perversität jeder Art leben
sich in ihr aus. Im letzten Teil, der in einer
grauen Unterwelt - Bond nennt sie Himmel

- spielt, gipfelt die Darstellung des

Kampfes aller gegen alle im grausigen
Bild des Kannibalismus. Die Leichen
verzehren sich gegenseitig, den Verstümmelten
wachsen neue Glieder nach, und endlos
mahlt die riesige Knochenmühle fort,
durch die jeder jeden treibt und jeder
getrieben wird. Einer ist da, der sich
verweigert : Prinz Arthur, ein Hippie nahe dem
Thron, ein sanfter Prophet der
Gewaltlosigkeit. Sein Protest gegen Macht und
Autorität bleibt ohne Wirkung. Bond zeigt
den tödlichen Kreislauf, die bis zum
äussersten getriebene Grausamkeit des
Menschengeschlechts. Die abstossende Gewalt
seiner Bilder erinnert an mittelalterliche
Höllenvisionen; aber es fehlt die Botschaft,
die Erlösung verspricht. Prinz Arthur,
eindrücklich verkörpert durch Bruno Ganz

(der allerdings hohle oder dünne Stellen
in seinem Text nicht zu verdecken
vermag), bringt ein im letzten sinnloses Opfer.
Bonds düsteres Stück ist eine Metapher
der Ausweglosigkeit.

Ein junger Kritiker, der sich mit Vehemenz
für Bond und besonders auch für Peter
Stein, das Regie-Idol der jungen Generation,

einsetzt, hat geschrieben, das
Schauspielhaus Zürich bedürfe eines neuen
Publikums. Nach dem Erlebnis dieser
Premiere ist eine Feststellung dieser Art nicht
ganz unangebracht; der Weg jedoch, der
zu diesem neuen Publikum führt, ist nicht
schon gefunden, wenn man das alte
schockiert und vergrämt hat. Das Theater,
sagt Peter Brook, ist die Arena, wo sich
eine lebendige Konfrontation ereignen
kann. Ich meine, Bonds «Early Morning»
müsste, auch wenn die ZürcherAufführung
verunglückt ist, lebendige Konfrontation
eigentlich ermöglichen. Nur - in einem
einzigen grossen Sprung ist's nicht zu
schaffen.

Lorenzo

«L'ENSEIGNEMENT DE LA LITTÉRATURE»

Zu einer Tagung in Cerisy-la-Salle

Ist es heute noch sinnvoll, der Literatur im
höheren Unterricht eine entscheidende
Bedeutung beizumessen? Wieso noch
Literaturgeschichte? Was lesen, was lehren?
Wie lesen, wie unterrichten Welche Werke
haben einen allgemeinen Bildungswert?
Was heisst schon Bildung? Beurteilen wir
die Literatur nicht stets in bezug auf ein
fragwürdiges bürgerlich-moralisierendes
Wertsystem, das endgültig dem Untergang
geweiht ist? Ist «schöner» Ausdruck nicht
meist Lüge, Täuschung, Betrug?

Solche Fragen bildeten den Hintergrund

der im Juli von Serge Doubrovsky
(New York University) und Tzvetan

Todorov (CNRS, Paris) im Centre Culturel
International de Cerisy-la-Salle (Normandie)

organisierten Dekade L'enseignement
de la littérature1, die als Fortführung der
1966 unter Georges Poulets Leitung
durchgeführten Tagung Les Chemins actuels de la
critique angekündigt worden war2. Grosse
Namen zierten das Programm: Alain
Robbe-Grillet, Maurice de Gandillac
(Sorbonne, Paris), Paul Zumthor (Amsterdam),

A. J. Greimas (Ecole Pratique des

Hautes Etudes [EPHE], Paris), René
Girard (University of New York, Buffalo),
Gérard Genette (EPHE), Roland Barthes
(EPHE), Michael Riffaterre (Columbia
University, New York), Jacques Derrida
(Ecole Normale Supérieure, Paris), Michel

764



Deguy (Centre Universitaire de Vin-
cennes, Paris), Jean Cohen (CNRS) u.a.m.
Gut ein Drittel der angekündigten
Referenten erschien jedoch nicht, und von den
übrigen gaben die meisten nur ein Gastspiel

von 24 Stunden.
Dass die Frage nach der in Frankreich

stets bedeutsamen Rolle der Literatur in
der Schule auf grosses Interesse stiess, ist
nicht verwunderlich. Ein völlig erstarrtes
Erziehungssystem bietet zudem für all
jene, die mit der Universität die ganze
Gesellschaft umfunktionieren möchten, eine
besonders günstige Angriffsfläche.

Stoff, Lehrer, Schüler

Jede Literaturstunde ist ein Abenteuer.
Dass auf diesem Gebiet eine ständige
Besinnung unerlässlich ist, wissen alle Lehrer,
die den Unterrichtsstoff und eine ihnen
entsprechende Methode innerhalb gewisser

Grenzen selbst auswählen können. In
Frankreich gab es dies allerdings nicht,
und so wurde die durch die Mairevolution
herbeigeführte Reform des Erziehungswesens

vielerorts als eine grosse Befreiung
empfunden. Die Folge davon ist ein grosser
Elan, doch auch Unsicherheit und Verwirrung.

Wirkte der Streit um die NouveUe
Critique vor einigen Jahren noch akademisch,

so werden die modernsten Analysen
heute bereits im Lycée verwendet. Die
jahrzehntelang sakrosankte explication einer
im Programm genau definierten Gruppe
von Textfragmenten wird angefochten : die
Auswahl der Texte ist umstritten; man hat
eingesehen, dass der Schüler aus einem
Textfragment nicht unbedingt herauslesen
kann, was der Lehrer aufgrund seiner
Kenntnis des ganzen Werks von ihm
erwartet.

Junge Dozenten sind offen für alles
Neue, bisweilen nurmehr noch für dieses.
Die Frage nach dem sozialen und
psychologischen Hintergrund einer literarischen
Schöpfung wird mehr denn je in die kritische

Betrachtung einbezogen; eine
moralisierende oder rein ästhetische Würdigung
der Dichtung erscheint als letztes Requisit

des Bürgertums. Die Haltung vieler ist
positivistisch : man ist auf der Suche nach

streng wissenschaftlichen Interpretationsmethoden;

vorläufig spricht man viel vom
Strukturalismus, der von der Sprachwissenschaft

aus über die Verhaltensforschung
in die Literaturwissenschaft eingedrungen
ist, aber noch wenig bedeutende Resultate
gezeitigt hat.

Serge Doubrovsky hatte in Pourquoi la
nouvelle critique noch geschrieben: «Toute
critique n'est déchiffrement que pour se

faire affrontement», und wirkte damals
revolutionär3. Heute heisst nach ihm
Literatur unterrichten den verborgen
gebliebenen Sinn eines Werks aufleuchten
lassen, und er fragt sich: Wird das allen
Menschen gemeinsame Unglück im Sein
durch den glücklichen Ausdruck überwunden?

Doubrovsky fordert zudem vom Unterricht,

was er selbst praktiziert: es soll ein
innerer Zusammenhang hergestellt werden
zwischen Lesen und Schreiben; er wird darin

unterstützt von Roland Barthes und vielen

Tagungsteilnehmern, die die Aufspaltung

in Literatur- und Aufsatzunterricht
ablehnen.

Jeder Unterricht ereignet sich im Kräftefeld

von Stoff - Lehrer - Schüler. Eine
Eigenheit des Literaturunterrichts - ich
spreche hier aus eigener Erfahrung -
besteht darin, dass der Stoff als solcher bei
wachsender Durchdringung oft immer mehr
an Eigenwert verliert. Lehrer und Schüler
erkennen sich im literarischen Werk, das

im idealen Fall eine der möglichen
Antworten auf verborgene Fragen gibt oder in
einer Welt fertiger und vorgefasster
Meinungen neue Fragen aufwirft. Eine
Literaturstunde ist mehr als eine Besprechung:
sie ist Begegnung von Lehrer und Schüler
in einer sprachlich und damit menschlich
bewältigten Welt.

Die Literatur (alle Literatur?) ist der
Ausdruck eines Menschen, der sich die
Freiheit herausnimmt, mit seiner Umgebung,

mit sich selbst nicht einverstanden
zu sein (Doubrovsky). Wer schreibt, will
durch die Sprache begreifen. In der
authentischen Dichtung, der durch ein Sub-

765



jekt zum Bewusstsein gelangten und so der
Alltäglichkeit entwachsenen Sprache, geht
es um mehr als um schöne Formeln oder
intelligente Spielereien: es gilt, den gesamten

menschlichen Erfahrungsbereich zu
umfassen, durchsichtig zu machen.

Ein «Text» entsteht also im Zusammenspiel

von Sprache und persönlicher Erfahrung.

Im Umgang mit Texten, beim
Auffinden der darin verborgenen rhetorischen
Formen und Strukturen soll die jedem
Menschen eigene Fähigkeit erwachen, sich
selbst zu prüfen und zu finden (Roland
Barthes). Literatur ist vielleicht die höchste

Form der Erkenntnis.
Wer das einsieht, braucht beim

Versuch, junge Menschen in die Welt der
Dichtung einzuführen, nicht jenes schlechte
Gewissen zu haben, von dem manche
Teilnehmer in Cerisy geplagt zu werden schienen.

Stets bleibt eine grosse Unbekannte:
die Schüler, deren Ansichten heute in
ständigem Wandel begriffen sind. Hier
werden an die Lehrerpersönlichkeit
Anforderungen der schöpferischen Beweglichkeit
gestellt, die vom Laien kaum erahnt werden

können. Dazu muss mit der Lektüre
zugleich das Interesse für die nicht
unmittelbar verwertbare geistige Leistung
geweckt werden.

Der Text: Dokument oder Monument?

Texte sind der Gegenstand des
Literaturunterrichtes ; eine Auseinandersetzung,
eine Einsicht, ein neues Welt- und Selbst-
Verständnis sollte die Frucht sein. Jeder
Text, bemerkte Michael Riffaterre, bezieht
den Leser in ein Spiel ein, dem wir uns
nicht mit wissenschaftlichen, das heisst
äusserlichen Kategorien entziehen dürfen.
Den Text erklären heisst zeigen, welche
Wirkung er auf heutige «neutrale» Leser
ausübt. Von ihren Reaktionen aus untersucht

Riffaterre die stilistische Eigenart
einer dichterischen Aussage, ohne Bezug zu
nehmen auf die äussere Wirklichkeit.

Die in Cerisy leider nicht vertretene,
doch zahlenmässig wohl überwiegende
Schar der Historiker sieht im Text ein

geistesgeschichtliches Dokument. Hat die
vielgeschmähte Literaturgeschichte gleichwohl

einen Sinn
Hier drängt sich ein Hinweis auf eine

Publikation von Hans Robert Jauss auf:
Literaturgeschichte als Provokation der
Literaturwissenschaft*. Es ergeben sich
Parallelen zu dem, was in Cerisy skizziert
wurde. Ähnlich wie die französischen
Strukturalisten geht Jauss von den
russischen Formalisten der zwanziger Jahre aus,
für welche die Literatur «zum Mittel
[wurde], den Automatismus der alltäglichen

Wahrnehmung durch < Verfremdung >

zu zerstören». Und Jauss fährt weiter:
«Daraus folgt, dass die Rezeption der
Kunst auch nicht mehr im naiven Genuss
des Schönen bestehen kann, sondern die
Unterscheidung der Form und das Erkennen

des Verfahrens erfordert. So erscheint
der Wahrnehmungsprozess in der Kunst
als Selbstzweck, die Spürbarkeit der Form
als ihr spezifisches Merkmal und die
Aufdeckung des Verfahrens als Prinzip einer
Theorie, die im bewussten Verzicht auf
historische Erkenntnis die Kunstkritik zu
einer rationalen Methode gemacht und dabei

Leistungen von bleibendem
wissenschaftlichen Rang hervorgebracht hat.»
Daneben stellt er die marxistische Ansicht:
«Wenn die gesellschafthche Bestimmung
des Menschen seine Natur ist, muss auch
aus den vergangenen Akten literarischer
Selbstbezeugung ein volles Bild der
geschichtlich durchlebten Widersprüche der
Menschheit erstehen. [...] Dichtung
bewegt sich in der Richtung auf ein Vernehmen.

Daher erzeugt sich in ihr die
angesprochene Gesellschaft : Stil ist ihr Gesetz -
durch die Kenntnis des Stiles kann auch
die Adresse der Dichtung entziffert
werden» (Werner Krauss).

Jauss will die formalistische und die
marxistische Literaturtheorie überwinden
und schlägt eine «Rezeptions- und
Wirkungsästhetik» vor. Nach ihm ist das
Kunstwerk «kein Monument, das monologisch

sein zeitloses Wesen offenbart»;
es kann vom «Erwartungshorizont» her
in seiner Geschichtlichkeit begriffen werden.

Die Rekonstruktion des Erwartungs-

766



horizontes dürfte zwar mehr Aufwand
erfordern als die Analyse des Kunstwerks
selbst. Lässt sich der «Kunstcharakter
[eines] Werkes an der Art und dem Grad
seiner Wirkung auf ein vorausgesetztes
Publikum [...] bestimmen»?

Dass man einen Text besser versteht,
wenn man die Frage verstanden hat, auf
die er Antwort ist, scheint einleuchtend.
Jauss sieht in der Tradition der Kunst ein
dialogisches Verhältnis des Gegenwärtigen
zum Vergangenen, «dem zufolge das

vergangene Werk erst antworten und uns
< etwas sagen > kann, wenn der gegenwärtige
Betrachter die Frage gestellt hat, die es aus
seiner Abgeschiedenheit zurückholt».

Bei einer solchen Betrachtung ergeben
sich gewisse literarische Reihen, das heisst
eine «ereignishafte Geschichte der Literatur»,

die sich von einer rein chronologischen

Aufreihung unterscheidet, indem
das «formgeschichtlich bedeutsame Werk
mit den historisch versunkenen,
konventionellen Stücken der Gattung konfrontiert»

und im Verhältnis zu seiner literarischen

Umgebung betrachtet wird.
Würde Gérard Genettes Ausspruch

«La littérature n'est pas un document,
mais un monument» wörtlich ins Deutsche

übersetzt, so gäbe es demnach viele
Missverständnisse, denn man dächte sofort
an die klassische Literatur. Die von ihm
postulierte Formen- oder Systemgeschichte
wirkt im deutschen Raum weniger originell
als in Frankreich. Sicher ist eine Geschichte
des Reims, der Versform, der Metapher,
der Technik der Beschreibung notwendig,
sicher gibt es innerhalb der Theorie eine
Entwicklung: doch all dies lehrt uns nicht
das, wozu Genette eine angeborene Begabung

hat: das richtige Lesen.
Was bei Gérard Genette und bei Hans

Robert Jauss völlig fehlt, ist die Betrachtung

des dichterischen Bewusstseins, das
sich für diese oder jene Form der Aussage
entscheidet.

Literaturunterricht und Ideologie

A.J.Greimas, dem wir eine hochinteressante

Sémantique structurale verdanken5 -

seine Methode fand unter anderem in zwei
Referaten des diesjährigen Bernanos-Kol-
loquiums ihren Niederschlag -, sieht im
Literaturunterricht vorwiegend die
Vermittlung ausgewählter Inhalte, wobei in
Cerisy natürlich sofort nach der solcher
Wahl zugrunde liegenden Ideologie gefragt
wurde.

Tatsächlich kann der Lehrer die Finali-
tät seines Unterrichts völlig verschleiern.
Es genügt, gewisse kritische Methoden
anzuwenden, die sich für bestimmte Werke,
die man ihres ideologischen Inhaltes
wegen zu vermitteln oder zu zerstören
wünscht, besonders eignen. Der
Literaturunterricht kann ein politisches Instrument
in der Hand des Lehrers sein; die
gegenwärtigen Bestrebungen der Revolutionäre
prägen bereits die «Generation nach 68»,
die in vielem wesentlich anders denkt als
ihre Väter.

Wieso jedoch ein solches Ziel auf dem
heute doch ziemlich mühsam gewordenen
Weg über die Literatur erreichen (Jean
Alter, Case Western University,
Cleveland)? Politisches Ideengut kann über
Fernsehen und Film viel leichter und direkter

vermittelt werden. Ziel des
Literaturunterrichtes bleibt die Bildung des Geistes :

in einer Welt ohne Modelle und ohne
allgemein anerkannte geistige Werte soll sich
der junge Leser in all den Vieldeutigkeiten
des Lebens zurechtfinden lernen, um in
vollem Bewusstsein seinen eigenen Weg
auszuwählen.

Zusammenfassung

Tzvetan Todorov, der zum Thema « Littérature

et sciences humaines» hätte sprechen
sollen, fasste die Problematik des
Literaturunterrichts unter den Fragen Wieso? Was?
Wie zusammen.

Wieso Literatur unterrichten? Die
Frage wird zumeist von jenen gestellt, die
sich über Programm und Methode im
unklaren sind. Der Antworten gibt es viele:
um das kulturelle Bewusstsein zu wecken,
um einen ideologischen Wandel zu
verhindern oder zu beschleunigen, um zur

767



Selbsterkenntnis zu führen oder zur
schöpferischen Leistung. Dass die Literatur
weiterhin einen wesentlichen Beitrag zur
Bildung und zum Verständnis des
Menschen in der Gesellschaft leistet, wurde von
niemandem ernstlich bezweifelt.

Was soll gelesen werden? Hier war
völlige Uneinigkeit, und das ist in Frankreich

ein Fortschritt, denn nur so werden
Experimente gewagt und damit neue Texte
für den Unterricht erschlossen.

Über das Wie? wurde viel gesprochen.
Den Lehrer selbst interessiert oft das innere
Verständnis des Werks, doch lassen sich die
Strukturen und der ideologische Gehalt
leichter vermitteln. Allgemein wird die
Ausrichtung auf das spezifisch Literarische
eines Werkes verlangt ; den subjektiven Analysen

wird mit grosser Skepsis begegnet,
obwohl gerade hier die Einheit von Lesen
und Schreiben in gelungenster Form
zustandekommt. Überall anerkennt man den
Symbolcharakter des Kunstwerks, doch
wird zugleich die psychologische und
soziologische Erhellung gefordert, was eigentlich

nicht ganz logisch ist.

Wurden vor drei Jahren unter Georges
Poulets straffer Leitung auf höchstem Ni¬

veau die vielfältigen Bezüge zwischen
Dichter, Leser und Werk analysiert, so traf
man sich diesmal zu einer offenen
Gesprächsrunde. Wohlvorbereitete Spezialisten

aus dem Ausland wurden genötigt,
ihr Referat in zwanzig Minuten zusammenzufassen,

auf dass andere, die weniger
kompetent waren, eine Stunde diskutieren
konnten Ohne Erklärung wurde der Kongress

mit einem Tag Verspätung eröffnet.
Wer bis zum Schluss ausharrte - es war
trotz allen Unzulänglichkeiten die
überwiegende Mehrzahl der weit über hundert
Teilnehmer - konnte sehen, dass die
Nonchalance, mit welcher der Kongress
«geleitet» wurde, auch grosse Vorteile mit
sich brachte: Improvisationen sind
anregend, hoffentlich auch für jene, die aus den
Diskussionen einen lesbaren Band
zusammenstellen wollen.

Peter Grotzer

121.-31. Juli 1969. - 22.-12. September 1966.

Textes revues et publiés par les soins de Jean Ricar-
dou. Pion, Paris 1967. Vgl. NZZ, 12. Nov. 1967.

Der Band war in zwei Monaten bereits vergriffen. -
"Vgl. Der Streit um die «NouveUe Critique». -
Schweizer Monatshefte, Zürich, September 1967. -
»Konstanzer Universitätsreden, hg. von Gerhard
Hess. Im Verlag der Druckerei und Verlagsanstalt
Konstanz, 1967. - sCollection «Langue et langage»,
Larousse, Paris 1966.

768


	Kulturelle Umschau
	Zürichs Schauspielhaus im Kreuzfeuer
	"L'enseignement de la littérature"


