Zeitschrift: Schweizer Monatshefte : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft, Kultur
Herausgeber: Gesellschaft Schweizer Monatshefte

Band: 49 (1969-1970)
Heft: 8
Rubrik: Kulturelle Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kulturelle Umschau

ZURICHS SCHAUSPIELHAUS IM KREUZFEUER

Die «National-Zeitung» hat ihre Bespre-
chung der Zircher Eroffnungspremiere
mit einer Titelzeile {iberschrieben, in der
nicht etwa ironisch von des Schauspiel-
hauses «grossem Sprung nach vorn» die
Rede war. Mir scheint es einigermassen
verfritht, nach einem einzigen, noch dazu
hochst  problematischen  Theaterabend
schon mit so grossen Worten Bilanz zie-
hen zu wollen, und ausserdem pflegen die
Spriitnge nach vorn weder in der gesell-
schaftlichen Entwicklung noch in der
Kunst sehr viel anderes zu sein als eben
Deklamationen. Da formiert sich wohl,
was ja weiter nicht verwunderlich ist, ein
progressives Lager in der Theaterkritik.
Gesinnungen und Absichten sind auf ein-
mal wichtiger als das, was objektiv gesehen
tuber die Buhne geht. Was mich betrifft,
so mochte ich vorerst noch bei einer wohl-
wollenden Zuriickhaltung gegeniber vor-
gegebenen oder vermeintlichen Spriingen
verharren. Theaterarbeit ist niemals be-
rechenbar, und kinstlerische sowochl wie
programmatische Zielsetzungen garantie-
ren noch nicht, dass auch gutes Theater
entsteht. Die Inszenierungen, mit denen
die Ara Loffler in Ziirich eroffnet wurde,
sind dafir ein Beispiel.

An der Zielsetzung des neuen Teams
kann spitestens seit der Veroffentlichung
des Prospektes kaum noch ein Zweifel be-
stehen: man will Stiicke zeigen, «deren
Probleme uns heute beschiftigen». Man
will auf keinen Fall « Kultur pflegen», son-
dern Theater als Herausforderung, als
lebendige Auseinandersetzung, als Provo-
kation verstehen. Auch wenn man diese
Zielsetzung fur richtig hilt und sie be-
grisst, stellt sich die Frage nach den Mit-

teln. Es ist zum Beispiel sehr, sehr einfach,
aber auch sehr billig, Provokation dadurch
zu suchen, dass man einen birtigen Beat-
Sdnger von der Bithne her Unanstdndiges
ins Publikum schreien ldsst. Uberhaupt:
« Prometheus» von Aschylos (in der sprach-
lich interessanten und eindricklichen
Ubersetzung und Bearbeitung von Heiner
Miiller) als das Drama des Rebellen zu ver-
stehen und daraus dann die Legitimation
abzuleiten, Beat-Musik als Ausdruck be-
freiter, aus Zwingen jeglicher Art ent-
ronnener Menschheit damit zu kombinie-
ren, ist eher ein pubertidres Métzchen als
eine tragfihige Inszenierungsidee.

Davon also abgesehen, hatte die Insze-
nierung des « Prometheus» manchen inter-
essanten Zug, vor allem in ihrer sprachli-
chen Struktur. Biihnenbild und Kostliime
hatten etwas Plumpes, Archaisches, es lag
unzweifelhaft ein Konzept zugrunde, das
die Voraussetzungen fir eine eindriick-
liche Auffithrung schuf. Norbert Kappen
liech dem gefesselten Prometheus die ge-
ballte Energie seiner Sprachkraft. Heide-
marie Theobald hatte als lo eine Szene,
die an allerhochste Leistungen heranreicht.
Gerade sie aber machte damit auch deut-
lich, worin die Inszenierung von Max P.
Ammann hinter den Erwartungen zuriick-
blieb, die sie selber erweckte. Das wilde
Drama der Auflehnung, ein Grollen und
Drohen, Wut, die sich aus boser Uberle-
gung zdhmt, wire von grosserer Wirkung
auf der Biihne, wenn Prometheus, der an
Hinden und Fussen an den Fels geschmie-
det ist, von szenischem Leben umgeben
wire: vom Chor der Okeaniden nicht nur
als einer massigen Denkmalgruppe, von
Okeanos, Hephaistos und Hermes als Tra-

761



banten des Usurpators. Alle diese Figuren
sind in der Zircher Inszenierung statisch
behandelt; die Szene mit Io zeigt, dass das
falsch ist.

Der entscheidende und starke Ein-
druck geht vom Text aus. Heiner Miillers
Aschylos-Bearbeitung ist frei von allem
Philologen-Deutsch, eine monumentale,
syntaktisch eigenwillige Nachdichtung aus
einem Guss. Aber wiederum muss festge-
stellt werden, dass nicht alle Sprecher und
Sprecherinnen an diesem Abend auf der
Hohe ihrer zweifellos nicht leichten Auf-
gabe standen. Beat-Band und einzelne
offensichtliche Mingel der Inszenierung
beeintrachtigten die Wirkung. Aber ich
zweifle nicht daran, dass das wenig ge-
spielte Drama in dieser neuen Gestalt auf
dem Theater seine Chancen hat.

Die zweite Premiere war vom Text her
Kleinkaliber. Jean-Claude Grumberg hat
unter dem Titel « Morgen — Ein Fenster zur
Strasse» eine Parabel vom Zuschauen bei
der Ausiibung von Gewalt geschrieben.
Der Einfall ist bestechend: eine ganz ge-
wohnliche Familie hat sich in einem Zim-
mer auf lingere Zeit eingerichtet. Man hat
gehamstert, man lebt zwar rdumlich einge-
schrinkt, aber man wird nicht Mangel lei-
den missen, und fir Unterhaltung ist
durch die Regierungstruppen gesorgt, die
vor den Augen der Zimmerbewohner un-
ten auf der Strasse mit Aufstdndischen oder
Widersetzlichen aufrdumen. Es handelt
sich um ldstige und stérende Elemente, die
eine Ordnungsmacht dazu zwingen, mit
Waffengewalt vorzugehen. Man geht nicht
niher auf die Uberzeugungen und Forde-
rungen dieser Menschen ein, sondern
hofft, dass bald einmal Ruhe einkehre.
Falls es Friedhofsruhe sein sollte, zuckt
man bedauernd die Achseln. Grumberg
will mit seinem Stiick die gedankenlose,
durch Passivitdt schuldige Zeitgenossen-
schaft geisseln, indem er eine Familie und
ein paar ihrer Hausgenossen als liisterne
Voyeurs beim Massaker blossstellt. Das
Zimmer hat ein Fenster zur Strasse. Wenn
unten Kampfhandlungen vor sich gehen,
dringen sich Vater, Sohn und Mutter vor
diesem Ausguck, machen sich den Feld-

762

stecher streitig und geniessen den Krieg
wie ein unterhaltsames Schauspiel.

Die Situation erweist sich als szenisch
fruchtbar. Aber bald einmal erlahmt das
Interesse daran. Denn mehr als ein Bild,
mehr als ein wirklich beschimender und
emporender Zustand, an dem wir alle teil-
haben, wird nicht gezeigt. Das Stick
schleppt sich durch die Phasen der Kriegs-
handlungen bis zu dem Augenblick, in dem
eine Bombe explodiert und das Ende mar-
kiert. Vorher aber wird Grumberg noch
lehrhaft; er wihlt die Tochter der Familie
als Triagerin des stummen Protestes zuerst,
dann als aufmerksame Schilerin eines
schwarzen Soldners und schliesslich als
Parteigdngerin der Verfolgten. Wie das zu
spielen wire, bleibt durch die Darstellung,
die in Zirich fir gut befunden wurde, un-
beantwortet. Aber wahrscheinlich ist es
Uberhaupt unmoglich. Das Zeitstiick
Grumbergs ist ein Musterbeispiel dafir,
wie ein an sich guter Einfall vertan werden
kann. Der Autor hat Theatererfahrung, er
weiss kleine Dialogziige zu schreiben und
schopft die Situationen geschickt aus.
Aber er zerstort sich die Wirkung selbst,
indem er mit seinen Figuren auf eine
Weise zu predigen beginnt, die das Inter-
esse rasch erlahmen lidsst. Was drgerlich,
beunruhigend, beissend sein sollte, wird
langweilig und schliesslich belanglos.

Es gab, neben einigem Beifall, auch
Buhrufe und Pfiffe. Aber zum Skandal war
das Stiick zu leicht. Die Auffihrung mit
Peter Oechme und Anne-Marie Blanc, in
einem treffsicheren Bithnenbild von Peter
Bissegger, stiinde einem auf Zeitstiicke
spezialisierten Haus vielleicht an. Eine
Sache, deren mogliche Qualitdten man
kurz erwigt, ehe man sie — mit Recht -
vergisst.

Nicht so bald vergessen diirfte man in
Zurich dagegen die Premiere von «Early
Morning», einer als grausiges Welttheater
gestalteten «beschaulichen Komodie» des
englischen Dramatikers Edward Bond. Das
Stuck ist in Zlrich zum ersten Mal in deut-
scher Sprache aufgefiihrt worden, und das
Interesse der Kritik und der Theaterwelt
war denn auch gross. Der grosse Sprung



nach vorn, der das Schauspielhaus nach
Jahren gehobener Routine wieder zu einem
Ort macht, an dem Zeitgenossenschaft gei-
stig lebendig ist, hitte sich anlasslich dieser
Erstauffiihrung ereignen konnen. Es kam,
aus zwei Griinden, nicht dazu. Einerseits
versagte sich das Publikum, das zu einem
betrichtlichen Teil der Auffiihrung Wider-
stand leistete, indem es sie storte. Und
anderseits enttduschte Peter Steins Insze-
nierung, die in kunstgewerblichen Details
und einem vollig verfehlten Tempo die
Schwichen mehr als die Stirken von
Bonds Stiick sichtbar werden liess.

Fir das Verhalten der Zuschauer gibt
es kaum mildernde Umsténde. Es ist ihnen
allenfalls zugute zu halten, dass sie durch
den Spielzeitbeginn vergramt waren. We-
der die Eroffnungspremiere noch Grum-
bergs szenischer Leitartikel haben An-
spriiche erfiillt, die man vor allem in kinst-
lerischer Hinsicht an das neue Team stellen
durfte. Was sichtbar wurde, war lediglich
der entschlossene Wille zur Provokation,
und die Mittel, die man dabei wihlte, wa-
ren zum Teil mehr als fragwiirdig. Das
alles, so kann man sagen, musste frither
oder spiter zur Explosion fiithren; aber
dass sie sich nun ausgerechnet anlisslich
der Erstauffiihrung eines Stiicks ereignete,
dessen an Hieronymus Bosch erinnernde
Bildwelt Ausdruck einer tief pessimisti-
schen, grisslichen Deutung gesellschaftli-
cher Verhéiltnisse ist, versetzt die Zu-
schauer, die protestierten und auf jede Art
wihrend der Auffiithrungselbst bekundeten,
dass sie dergleichen nicht hinzunehmen be-
reit seien, ins Unrecht. Wo einer Biihne in
dieser Weise das Recht abgesprochen wird,
Themen und Thesen der Zeit, Deutungs-
und Gestaltungsversuche, unbequeme und
brennende Fragen zur Diskussion zu stel-
len, da hat das Theater als Kunst keine
Chance. Spitestens am Abend dieser Pre-
miere wurde offenkundig, dass Unduldsam-
keit und Verhdrtung im Parkett des Zir-
cher Schauspielhauses weit um sich gegrif-
fen haben. Wenn es das Ziel der neuen
Direktion war, dafir den Beweis zu liefern,
so muss man feststellen, dass ihr das ge-
lungen ist.

Ich meine freilich, nirgends wie gerade
in diesen Dingen sei Verallgemeinerung der
unmittelbarste Ubergang von einer an sich
richtigen Erkenntnis zum Irrtum. Sollte
man nicht die Ansitze zu Gesprachsbereit-
schaft, die z6gernden Versuche, sich ins
Offene zu wagen, die selbstverstindlich
auch vorhanden sind, von der Bithne her
aufnehmen ? Die Interpretation, die Bonds
grissliche Vision durch den Regisseur Pe-
ter Stein erfuhr, schien aber geradezu dar-
auf angelegt, die Gespriachsbereiten auch
noch vor den Kopf zu stossen. Ein Text,
der rasch und reaktionssicher absolviert
werden miusste, wird unter seiner Leitung
unertriglich zerdehnt. Der schleppende
Gang der Auffihrung ist nicht etwa den
Storaktionen emporter Zuschauer anzu-
lasten; er ist ausdriucklich gewollt. Aber
er ist auch einer der Griinde, warum sich
statt Betroffenheit Langeweile einstellt. Man
spirt im tbrigen die Anstrengung, mit der
jeder Gang ausgetiiftelt und seltsame Wege
im leeren Raum abgezirkelt wurden. Man
sicht die aufwendige Verspieltheit des
Dekors und der Kostiime. Dem Ungefdhr
ist buchstiblich nichts {iberlassen worden.
Kein Zweifel, Steins Phantasie als Regis-
seur hat sich der Vorlage, die Bond mit
seinem historisierenden, shakespearisie-
renden und grotesk ubertreibenden Zere-
monienspiel geliefert hat, umfassend be-
michtigt. Ich muss dennoch feststellen,
dass seine Inszenierung nicht zum Leben
erwacht. Die Schauspieler — unter ihnen
Joana Maria Gorvin, Jutta Lampe, Wolf-
gang Reichmann, Peter Ehrlich - erfillen
ein Pensum, aber nicht szenisches Leben.
Bei Reichmann wird zudem spiirbar, dass
er sich distanziert. Meinungsverschieden-
heiten in der Auffassung der Rolle, wie sie
schon die als dritte Premiere vorgesehene
Inszenierung von Goethes «Mitschuldi-
gen» zu Fall gebracht haben?

So gibt es denn mindestens zwei Griin-
de, die eine verantwortbare Aussage, eine
fruchtbare Diskussion iiber Bonds Stiick
«Early Morning» erschweren. Das Ver-
halten des Publikums schuf Zustédnde, die
sich als schwere Storung auswirkten. Und
die Inszenierung selbst hatte nicht die

763



Uberzeugungskraft des aus inneren Griin-
den Richtigen. Was sichtbar wurde, ist
etwa dies: Bond zeichnet die menschliche
Gesellschaft — hier die Gesellschaft am
Hofe der Konigin Viktoria — als eine Horde
von Raubtieren. Mordlust und Machtgier,
Listernheit und Perversitit jeder Art leben
sich in ihr aus. Im letzten Teil, der in einer
grauen Unterwelt — Bond nennt sie Him-
mel — spielt, gipfelt die Darstellung des
Kampfes aller gegen alle im grausigen
Bild des Kannibalismus. Die Leichen ver-
zehren sich gegenseitig, den Verstiimmelten
wachsen neue Glieder nach, und endlos
mahlt die riesige Knochenmiihle fort,
durch die jeder jeden treibt und jeder ge-
trieben wird. Einer ist da, der sich ver-
weigert: Prinz Arthur, ein Hippie nahe dem
Thron, ein sanfter Prophet der Gewalt-
losigkeit. Sein Protest gegen Macht und
Autoritét bleibt ohne Wirkung. Bond zeigt
den todlichen Kreislauf, die bis zum #us-
sersten getriebene Grausamkeit des Men-
schengeschlechts. Die abstossende Gewalt
seiner Bilder erinnert an mittelalterliche
Hollenvisionen; aber es fehlt die Botschaft,
die Erldsung verspricht. Prinz Arthur, ein-
driicklich verkorpert durch Bruno Ganz

(der allerdings hohle oder diinne Stellen
in seinem Text nicht zu verdecken ver-
mag), bringt ein im letzten sinnloses Opfer.
Bonds dusteres Stiick ist eine Metapher
der Ausweglosigkeit.

*

Ein junger Kritiker, der sich mit Vehemenz
fiir Bond und besonders auch fiir Peter
Stein, das Regie-Idol der jungen Genera-
tion, einsetzt, hat geschrieben, das Schau-
spielhaus Ziirich bedirfe eines neuen
Publikums. Nach dem Erlebnis dieser Pre-
miere ist eine Feststellung dieser Art nicht
ganz unangebracht; der Weg jedoch, der
zu diesem neuen Publikum fahrt, ist nicht
schon gefunden, wenn man das alte
schockiert und vergramt hat. Das Theater,
sagt Peter Brook, ist die Arena, wo sich
eine lebendige Konfrontation ereignen
kann. Ich meine, Bonds «Early Morning»
miisste, auch wenn die Zarcher Auffithrung
verungliickt ist, lebendige Konfrontation
eigentlich ermoglichen. Nur — in einem
einzigen grossen Sprung ist’s nicht zu
schaffen.

Lorenzo

«L’ENSEIGNEMENT DE LA LITTERATURE»

Zu einer Tagung in Cerisy-la-Salle

Ist es heute noch sinnvoll, der Literatur im
hoheren Unterricht eine entscheidende Be-
deutung beizumessen ? Wieso noch Litera-
turgeschichte? Was lesen, was Iehren?
Wie lesen, wie unterrichten ? Welche Werke
haben einen allgemeinen Bildungswert?
Was heisst schon Bildung? Beurteilen wir
die Literatur nicht stets in bezug auf ein
fragwiirdiges  burgerlich-moralisierendes
Wertsystem, das endgiiltig dem Untergang
geweiht ist? Ist «schoner» Ausdruck nicht
meist Lige, Tduschung, Betrug?

Solche Fragen bildeten den Hinter-
grund der im Juli von Serge Doubrovsky
(New York University) und Tzvetan

764

Todorov (CNRS, Paris) im Centre Culturel
International de Cerisy-la-Salle (Norman-
die) organisierten Dekade L’enseignement
de la littératurel, die als Fortfihrung der
1966 unter Georges Poulets Leitung durch-
gefiihrten Tagung Les Chemins actuels de la
critique angekiindigt worden war 2. Grosse
Namen zierten das Programm: Alain
Robbe-Grillet, Maurice de Gandillac (Sor-
bonne, Paris), Paul Zumthor (Amster-
dam), A.J. Greimas (Ecole Pratique des
Hautes Etudes [EPHE], Paris), Ren¢
Girard (University of New York, Buffalo),
Gérard Genette (EPHE), Roland Barthes
(EPHE), Michael Riffaterre (Columbia
University, New York), Jacques Derrida
(Ecole Normale Supérieure, Paris), Michel



Deguy (Centre Universitaire de Vin-
cennes, Paris), Jean Cohen (CNRS) u.a.m.
Gut ein Drittel der angekiindigten Refe-
renten erschien jedoch nicht, und von den
ibrigen gaben die meisten nur ein Gast-
spiel von 24 Stunden.

Dass die Frage nach der in Frankreich
stets bedeutsamen Rolle der Literatur in
der Schule auf grosses Interesse stiess, ist
nicht verwunderlich. Ein vdllig erstarrtes
Erziehungssystem bietet zudem fur all
jene, die mit der Universitit die ganze Ge-
sellschaft umfunktionieren mochten, eine
besonders glinstige Angriffsfliche.

Stoff, Lehrer, Schiiler

Jede Literaturstunde ist ein Abenteuer.
Dass auf diesem Gebiet eine stindige Be-
sinnung unerldsslich ist, wissen alle Lehrer,
die den Unterrichtsstoff und eine ihnen
entsprechende Methode innerhalb gewis-
ser Grenzen selbst auswidhlen kénnen. In
Frankreich gab es dies allerdings nicht,
und so wurde die durch die Mairevolution
herbeigefiihrte Reform des Erziehungs-
wesens vielerorts als eine grosse Befreiung
empfunden. Die Folge davon ist ein grosser
Elan, doch auch Unsicherheit und Verwir-
rung.

Wirkte der Streit um die Nouvelle
Critique vor einigen Jahren noch akade-
misch, so werden die modernsten Analysen
heute bereits im Lycée verwendet. Die jahr-
zehntelang sakrosankte explication einer
im Programm genau definierten Gruppe
von Textfragmenten wird angefochten: die
Auswahl der Texte ist umstritten; man hat
eingesechen, dass der Schiiler aus einem
Textfragment nicht unbedingt herauslesen
kann, was der Lehrer aufgrund seiner
Kenntnis des ganzen Werks von ihm er-
wartet.

Junge Dozenten sind offen fir alles
Neue, bisweilen nurmehr noch fiir dieses.
Die Frage nach dem sozialen und psycho-
logischen Hintergrund einer literarischen
Schopfung wird mehr denn je in die kriti-
sche Betrachtung einbezogen; eine morali-
sierende oder rein dsthetische Wiirdigung
der Dichtung erscheint als letztes Requisit

des Biirgertums. Die Haltung vieler ist
positivistisch: man ist auf der Suche nach
streng wissenschaftlichen Interpretations-
methoden; vorldufig spricht man viel vom
Strukturalismus, der von der Sprachwis-
senschaft aus tiber die Verhaltensforschung
in die Literaturwissenschaft eingedrungen
ist, aber noch wenig bedeutende Resultate
gezeitigt hat.

Serge Doubrovsky hatte in Pourquoi la
nouvelle critique noch geschrieben: «Toute
critique n’est déchiffrement que pour se
faire affrontement», und wirkte damals
revolutiondr3. Heute heisst nach ihm
Literatur unterrichten den verborgen ge-
bliebenen Sinn eines Werks aufleuchten
lassen, und er fragt sich: Wird das allen
Menschen gemeinsame Ungliick im Sein
durch den gliicklichen Ausdruck liberwun-
den?

Doubrovsky fordert zudem vom Unter-
richt, was er selbst praktiziert: es soll ein
innerer Zusammenhang hergestellt werden
zwischen Lesen und Schreiben; er wird dar-
in unterstiitzt von Roland Barthes und vie-
len Tagungsteilnehmern, die die Aufspal-
tung in Literatur- und Aufsatzunterricht
ablehnen.

Jeder Unterricht ereignet sich im Krifte-
feld von Stoff — Lehrer — Schiiler. Eine
Eigenheit des Literaturunterrichts — ich
spreche hier aus eigener Erfahrung - be-
steht darin, dass der Stoff als solcher bei
wachsender Durchdringung oft immer mehr
an Eigenwert verliert. Lehrer und Schiiler
erkennen sich im literarischen Werk, das
im idealen Fall eine der mdglichen Ant-
worten auf verborgene Fragen gibt oder in
einer Welt fertiger und vorgefasster Mei-
nungen neue Fragen aufwirft. Eine Litera-
turstunde ist mehr als eine Besprechung:
sie ist Begegnung von Lehrer und Schiiler
in einer sprachlich und damit menschlich
bewiéltigten Welt.

Die Literatur (alle Literatur?) ist der
Ausdruck eines Menschen, der sich die
Freiheit herausnimmt, mit seiner Umge-
bung, mit sich selbst nicht einverstanden
zu sein (Doubrovsky). Wer schreibt, will
durch die Sprache begreifen. In der au-
thentischen Dichtung, der durch ein Sub-

765



jekt zum Bewusstsein gelangten und so der
Alltdglichkeit entwachsenen Sprache, geht
es um mehr als um schone Formeln oder
intelligente Spielereien: es gilt, den gesam-
ten menschlichen Erfahrungsbereich zu
umfassen, durchsichtig zu machen.

Ein « Text» entsteht also im Zusammen-
spiel von Sprache und personlicher Erfah-
rung. Im Umgang mit Texten, beim Auf-
finden der darin verborgenen rhetorischen
Formen und Strukturen soll die jedem
Menschen eigene Fihigkeit erwachen, sich
selbst zu priifen und zu finden (Roland
Barthes). Literatur ist vielleicht die héch-
ste Form der Erkenntnis.

Wer das einsieht, braucht beim Ver-
such, junge Menschen in die Welt der
Dichtung einzufiihren, nicht jenes schlechte
Gewissen zu haben, von dem manche Teil-
nehmer in Cerisy geplagt zu werden schie-
nen.

Stets bleibt eine grosse Unbekannte:
die Schiiler, deren Ansichten heute in
stindigem Wandel begriffen sind. Hier
werden an die Lehrerpersonlichkeit Anfor-
derungen der schopferischen Beweglichkeit
gestellt, die vom Laien kaum erahnt wer-
den konnen. Dazu muss mit der Lektiire
zugleich das Interesse fur die nicht un-
mittelbar verwertbare geistige Leistung ge-
weckt werden.

Der Text: Dokument oder Monument?

Texte sind der Gegenstand des Literatur-
unterrichtes; eine Auseinandersetzung,
eine Einsicht, ein neues Welt- und Selbst-
Verstdndnis sollte die Frucht sein. Jeder
Text, bemerkte Michael Riffaterre, bezieht
den Leser in ein Spiel ein, dem wir uns
nicht mit wissenschaftlichen, das heisst
dusserlichen Kategorien entziehen diirfen.
Den Text erkldren heisst zeigen, welche
Wirkung er auf heutige «neutrale» Leser
ausiibt. Von ihren Reaktionen aus unter-
sucht Riffaterre die stilistische Eigenart ei-
ner dichterischen Aussage, ohne Bezug zu
nehmen auf die dussere Wirklichkeit.

Die in Cerisy leider nicht vertretene,
doch zahlenmissig wohl (iberwiegende
Schar der Historiker sieht im Text ein

766

geistesgeschichtliches Dokument. Hat die
vielgeschméhte Literaturgeschichte gleich-
wohl einen Sinn?

Hier driangt sich ein Hinweis auf eine
Publikation von Hans Robert Jauss auf:
Literaturgeschichte als Provokation der
Literaturwissenschaft4. Es ergeben sich
Parallelen zu dem, was in Cerisy skizziert
wurde. Ahnlich wie die franzosischen
Strukturalisten geht Jauss von den russi-
schen Formalisten der zwanziger Jahre aus,
fur welche die Literatur «zum Mittel
[wurde], den Automatismus der alltigli-
chen Wahrnehmung durch «Verfremdung»
zu zerstoren». Und Jauss fdhrt weiter:
«Daraus folgt, dass die Rezeption der
Kunst auch nicht mehr im naiven Genuss
des Schonen bestehen kann, sondern die
Unterscheidung der Form und das Erken-
nen des Verfahrens erfordert. So erscheint
der Wahrnehmungsprozess in der Kunst
als Selbstzweck, die Spiirbarkeit der Form
als ihr spezifisches Merkmal und die Auf-
deckung des Verfahrens als Prinzip einer
Theorie, die im bewussten Verzicht auf hi-
storische Erkenntnis die Kunstkritik zu
einer rationalen Methode gemacht und da-
bei Leistungen von bleibendem wissen-
schaftlichen Rang hervorgebracht hat.»
Daneben stellt er die marxistische Ansicht:
«Wenn die gesellschaftliche Bestimmung
des Menschen seine Natur ist, muss auch
aus den vergangenen Akten literarischer
Selbstbezeugung ein volles Bild der ge-
schichtlich durchlebten Widerspriiche der
Menschheit erstehen. [...] Dichtung be-
wegt sich in der Richtung auf ein Verneh-
men. Daher erzeugt sich in ihr die ange-
sprochene Gesellschaft: Stil ist ihr Gesetz —
durch die Kenntnis des Stiles kann auch
die Adresse der Dichtung entziffert wer-
den» (Werner Krauss).

Jauss will die formalistische und die
marxistische Literaturtheorie iiberwinden
und schlidgt eine «Rezeptions- und Wir-
kungsisthetik» vor. Nach ihm ist das
Kunstwerk «kein Monument, das monolo-
gisch sein zeitloses Wesen offenbart»;
es kann vom «Erwartungshorizont» her
in seiner Geschichtlichkeit begriffen wer-
den. Die Rekonstruktion des Erwartungs-



horizontes diirfte zwar mehr Aufwand er-
fordern als die Analyse des Kunstwerks
selbst. Liasst sich der «Kunstcharakter
[eines] Werkes an der Art und dem Grad
seiner Wirkung auf ein vorausgesetztes
Publikum [...] bestimmen» ?

Dass man einen Text besser versteht,
wenn man die Frage verstanden hat, auf
die er Antwort ist, scheint einieuchtend.
Jauss sieht in der Tradition der Kunst ein
dialogisches Verhiltnis des Gegenwartigen
zum Vergangenen, «dem zufolge das ver-
gangene Werk erst antworten und uns
<etwas sagen» kann, wenn der gegenwirtige
Betrachter die Frage gestellt hat, die es aus
seiner Abgeschiedenheit zuriickholt».

Bei einer solchen Betrachtung ergeben
sich gewisse literarische Reihen, das heisst
eine «ereignishafte Geschichte der Litera-
tur», die sich von einer rein chronologi-
schen Aufreihung unterscheidet, indem
das «formgeschichtlich bedeutsame Werk
mit den historisch versunkenen, konven-
tionellen Stiicken der Gattung konfron-
tiert» und im Verhéltnis zu seiner literari-
schen Umgebung betrachtet wird.

Wiirde Gérard Genettes Ausspruch
«La littérature n’est pas un document,
mais un monument» wortlich ins Deut-
sche Ubersetzt, so gidbe es demnach viele
Missverstdndnisse, denn man déchte sofort
an die klassische Literatur. Die von ihm
postulierte Formen- oder Systemgeschichte
wirkt im deutschen Raum weniger originell
als in Frankreich. Sicher ist eine Geschichte
des Reims, der Versform, der Metapher,
der Technik der Beschreibung notwendig,
sicher gibt es innerhalb der Theorie eine
Entwicklung: doch all dies lehrt uns nicht
das, wozu Genette eine angeborene Bega-
bung hat: das richtige Lesen.

Was bei Gérard Genette und bei Hans
Robert Jauss vollig fehit, ist die Betrach-
tung des dichterischen Bewusstseins, das
sich fiir diese oder jene Form der Aussage
entscheidet.

Literaturunterricht und Ideologie

A.J.Greimas, dem wir eine hochinteres-
sante Sémantique structurale verdanken® —

seine Methode fand unter anderem in zwei
Referaten des diesjihrigen Bernanos-Kol-
loquiums ihren Niederschlag —, sieht im
Literaturunterricht vorwiegend die Ver-
mittlung ausgewihlter Inhalte, wobei in
Cerisy natiirlich sofort nach der solcher
Wahl zugrunde liegenden Ideologie gefragt
wurde.

Tatsdchlich kann der Lehrer die Finali-
tdt seines Unterrichts vollig verschleiern.
Es genigt, gewisse kritische Methoden an-
zuwenden, die sich fiir bestimmte Werke,
die man ihres ideologischen Inhaltes we-
gen zu vermitteln oder zu zerstoren
wiinscht, besonders eignen. Der Literatur-
unterricht kann ein politisches Instrument
in der Hand des Lehrers sein; die gegen-
wiirtigen Bestrebungen der Revolutiondre
prigen bereits die «Generation nach 68»,
die in vielem wesentlich anders denkt als
ihre Viter.

Wieso jedoch ein solches Ziel auf dem
heute doch ziemlich mithsam gewordenen
Weg uber die Literatur erreichen (Jean
Alter, Case Western University, Cleve-
land)? Politisches Ideengut kann iiber
Fernsehen und Film viel leichter und direk-
ter vermittelt werden. Ziel des Literatur-
unterrichtes bleibt die Bildung des Geistes:
in einer Welt ohne Modelle und ohne all-
gemein anerkannte geistige Werte soll sich
der junge Leser in all den Vieldeutigkeiten
des Lebens zurechtfinden lernen, um in
vollem Bewusstsein seinen eigenen Weg
auszuwihlen.

Zusammenfassung

Tzvetan Todorov, der zum Thema «Littéra-
ture et sciences humaines» hétte sprechen
sollen, fasste die Problematik des Literatur-
unterrichts unter den Fragen Wieso ? Was?
Wie ? zusammen.

Wieso Literatur unterrichten? Die
Frage wird zumeist von jenen gestellt, die
sich iiber Programm und Methode im un-
klaren sind. Der Antworten gibt es viele:
um das kulturelle Bewusstsein zu wecken,
um einen ideologischen Wandel zu ver-
hindern oder zu beschleunigen, um zur

767



Selbsterkenntnis zu fithren oder zur schop-
ferischen Leistung. Dass die Literatur
weiterhin einen wesentlichen Beitrag zur
Bildung und zum Verstdndnis des Men-
schen in der Gesellschaft leistet, wurde von
niemandem ernstlich bezweifelt.

Was soll gelesen werden? Hier war
vollige Uneinigkeit, und das ist in Frank-
reich ein Fortschritt, denn nur so werden
Experimente gewagt und damit neue Texte
fir den Unterricht erschlossen.

Uber das Wie? wurde viel gesprochen.
Den Lehrer selbst interessiert oft das innere
Verstandnis des Werks, doch lassen sich die
Strukturen und der ideologische Gehalt
leichter vermitteln. Allgemein wird die Aus-
richtung auf das spezifisch Literarische ei-
nes Werkes verlangt; den subjektiven Ana-
lysen wird mit grosser Skepsis begegnet,
obwohl gerade hier die Einheit von Lesen
und Schreiben in gelungenster Form zu-
standekommt. Uberall anerkennt man den
Symbolcharakter des Kunstwerks, doch
wird zugleich die psychologische und so-
ziologische Erhellung gefordert, was eigent-
lich nicht ganz logisch ist.

*

Wurden vor drei Jahren unter Georges
Poulets straffer Leitung auf hochstem Ni-

768

veau die vielfdltigen Beziige zwischen
Dichter, Leser und Werk analysiert, so traf
man sich diesmal zu einer offenen Ge-
sprachsrunde. Wohlvorbereitete Speziali-
sten aus dem Ausland wurden gendétigt,
ihr Referat in zwanzig Minuten zusammen-
zufassen, auf dass andere, die weniger kom-
petent waren, eine Stunde diskutieren
konnten! Ohne Erkldrung wurde der Kon-
gress mit einem Tag Verspatung erdffnet.
Wer bis zum Schluss ausharrte — es war
trotz allen Unzuldnglichkeiten die tber-
wiegende Mehrzahl der weit tiber hundert
Teilnehmer — konnte sehen, dass die Non-
chalance, mit welcher der Kongress «ge-
leitet» wurde, auch grosse Vorteile mit
sich brachte: Improvisationen sind anre-
gend, hoffentlich auch fir jene, die aus den
Diskussionen einen lesbaren Band zusam-
menstellen wollen.
Peter Grotzer

121.-31. Juli 1969. — 22.-12. September 1966.
Textes revues et publiés par les soins de Jean Ricar-
dou. Plon, Paris 1967. Vgl. NZZ, 12. Nov. 1967.
Der Band war in zwei Monaten bereits vergriffen. —
3Vgl, Der Streit um die «Nouvelle Critique». -
Schweizer Monatshefte, Ziirich, September 1967. —
4Konstanzer Universititsreden, hg. von Gerhard
Hess. Im Verlag der Druckerei und Verlagsanstalt
Konstanz, 1967. — 3Collection «Langue et langage»,
Larousse, Paris 1966.



	Kulturelle Umschau
	Zürichs Schauspielhaus im Kreuzfeuer
	"L'enseignement de la littérature"


